

# آأَرُشَيخ َ إِلْمِسْ الْمِرابِنِ تَيمِيَةً وَمَالِحَقَهَا مِنْ أَعْكَمَالُ الْمُرْسَيِخُ إِلْمِسْ الْمُعْكَمَال (٨)



لسِيْرة شَيْخ الإسلام ابْن تَتْمِيّة لسِيْرة شَيْخ الإسلام ابْن تَتْمِيّة

جمّعَه دوضع فهارسَه محیوزی رشمس ٔ و علی بنمح*ت العمان* 

> ٳۺؙڶ؈ڗڡٙؿؠ ٵۺڒۼۻؙڒٳڵؠۜڵؽ؆ٷڒؽڵۣ ۼڰڒۼۼۻؙڒٳڵؠڵڵۣ؆ٷڒؽڵۣ

تَمُونِن مُؤَسَّسَة سُلِمُان بن عَبْد ِالعَت زِيْز الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّة ِ

> <u>؆ؙٳڹۘٵڸڶڣۘٷٲؠؙڵؚؽ</u> ڛنٺروَاتؤرن







### مؤسسة سليمان بن عبدالعزيز الراجعي الغيرية SULAIMAN BIN ABDUL AZIZ AL RAJHI CHARITABLE FOUNDATION

حقوق الطبع محفوظة لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية الطبعة الثانية

شهر شوال ــ ۱٤۲۲ هــ



مكة المكرمة ص ، ب ٢٩٢٨ هاتف ٥٥،٥٢٠٥ فاكس ١٩٢٢٥٥

مف والاعواج خُالِرُعُلِ الْقُولِيْلِ النشر والتوزيع



## تقص ريخ قضيكة اليثة في القالامَة بَهِ كُلِ بِنْ عَبِيلًا لِلْهِ الْمِلْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ رئيسُ مِمَعَ العِقْه الإشكاميُّ ، دَعَضُ وَهَيْهَ كَبُا رُالْعُلَاءَ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده نبينا ورسولنا محمد وعلى آله وصحبه.

أما بعد: فهذه بقية خير مما ترك الأولون على امتداد نحو سبعة قرون من عام ١٦٠١ حتى عام ١٣٠٠، حَوَتْ خسًا وسبعين صحيفة مشرقة من صحائف الأبرار، مدونة في خمسة وسبعين كتابًا من كتب السير والتاريخ والأخبار، أوعبت أكثر من سبع مئة صفحة، كتبها خمسة وحمسون عالمًا من علماء الإسلام من شتى الأقطار، عربًا وعجمًا، شامًا وعراقًا، ومصرًا وحجازًا ويمنًا، مشرقًا ومغربًا، على اختلاف مذاهبهم الإسلامية، وتنوع مشاربهم العقدية، كُلُّ حسب وُسْعه، ومبلغ علمه، وجادّته في تأليف كتابه مجميعها في سيرة شيخ الإسلام، الإمام الحجة، المجدد تأليف كتابه مجميعها في سيرة شيخ الإسلام، الإمام الحجة، المجتهد للمحجة، وارث علم النبوة، الناصر للسنة، القامع للبدعة، المجتهد المطلق، الشهير بشيخ الإسلام، وبابن تيمية، وبهما، وبإمام الدنيا في زمانه، أحد أذكياء العالم وأفراده في الحفظ والعلم والعمل، المُحَلَّى قبل بلوغه الثلاثين من عمره بما يبلغ الصفحات بجميل الأوصاف في علمه وعمله واجتهاده، وتجديده وجهاده، وإيمانه وصبره، وتألهه، علمه وعمله واجتهاده، وتجديده وجهاده، وإيمانه وصبره، وتألهه، وزهده، وورعه، وشجاعته، وكرمه، وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر،

والتعظيم لحرمات الله، الملقب بتقي الدين، والمكنى بأبي العباس، أحمد ابن الشيخ الإمام المفتي شهاب الدين أبي المحاسن عبدالحليم، ابن الشيخ الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسلام بن أبي محمد عبدالله بن أبي القاسم الخضر بن محمد بن تيمية بن الخضر ابن علي بن عبدالله، التُميري نسبًا، الحَرَّاني مولدًا، ثم الدمشقي منشأ ومدفنًا، الحنبلي مذهبًا، ثم المجتهد، المشتهر بابن تيمية المجدد. المولود في يوم الاثنين ١٠/٣/٣/١ المتوفى في ليلة الاثنين ٢٠/١/٣/١ عن سبعة وستين عامًا وثمانية أشهر وعشرة أيام ـ رحمة الله تعالى عليه ـ.

تتابع تدوينُ هذه الصحف المباركة من يوم ولادته إلى يوم وفاته على النحو الآتي حسب وَفَيَاتهم:

١ ـ فرسالة تلميذه ابن شيخ الحرَّامين الحنبلي المتوفى سنة ٧١١
 ـ رحمه الله تعالى ـ وصية لأتباع الشيخ بالثبات على نصرة السنة، وأن في نصرة الشيخ والذب عنه إحياء للسنة، مع أن تلميذه هذا أسن منه.

وقد استهلها بالوصية بالتقوى، وأن يكون للعبد ساعة من ليل أو نهار يخلو فيها بربه، ففيها من جلاء أصداء القلوب ما الله به عليم، وأن حفظ هذه الساعة غير ساعات الصلوات المكتوبة لأن وقتها قد يهجم على العبد وقلبه، فيجذب عن الإقبال على الله، لكن هذه الساعة إذا هجم عليها العبد، عرف مدى آثارها على ساعات صلواته به

ثم لفت إلى لقاء النبي على الله على سنته والعمل بها، وما يحصل بذلك من آثار رحمةِ الله على القلب من الخشية والصدق.

وأنه يجب الاعتدال بين أمور ثلاثة: المصالح الدنيوية، والفضائل

العلمية، والتوجهات القلبية.

ثم أفاض \_ رحمه الله تعالى \_ في شكر ما أنعم الله به من ظهور شيخ الإسلام أمام صفوف المُحْدِثين في الدين: فقهاء، وصوفية، وجهمية، وحلولية، ومظالم الأمراء والأجناد، والمبتدعة في العبادات. . . ويوصيهم بالصبر، فإن البلاء قَدْ عَمَّ الأرض، وأتباع الشيخ المجدد مثل الشامة البيضاء في الجلد الأسود. ولن يعرف قدر هذا الرجل إلا من عرف حقيقة ماجاء به الرسول \_ ﷺ \_ ووالله ثم والله إنه لا يوجد في عصره من تُستجلى السنن النبوية المحمَّدية من أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل، وماهو بالمعصوم.

ثم ذَكر الموقف الدفاعي عن شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ من كتب كراسة في عَدِّ مثالب الشيخ مدلسًا لها بذكر شيء من الفضائل؛ ليظهر إنصافه، فيوقع في قلوب الطلاب الوحشة من الشيخ وعلمه، وذكر ـ رحمه الله تعالى ـ أن هذا لا يحصل إلا من تغير عقل أو فهم ألى صدق أو تقدم سِن، وَشَرَحَ هذا بما يتعين الوقوف عليه، وهذه من اللفتات النفيسة.

ومن اللفتات النفيسة \_ أيضًا \_ ما ذكره من أنه مامن شخص في نفسه شيء على آخر إلا ويجد عليه بعض الأشياء، لكن عند المحاققة نجدها جزئيات تُغْمَر في بحر علمه وعمله وفضله، والعصمة لأنبياء الله ورسله، والكمال لله وحده.

وبالجملة فهذه الرسالة أنشأها تلميذه الواسطي، ولا أراها في الدفاع عن شيخ الإسلام والوصية به وبتلاميذه وكتبه، والحذر من مكايد خصومه إلا واسطة العقد من هذا «الجامع»؛ لما فيها من نفاذ البصيرة، وحسن الدفاع، ومراغمة المخالف بالحجة، فرحمه الله رحمة واسعة آمين.

٢ ـ وما كتبه تلميذه الغياني الحنبلي ـ رحمه الله تعالى ـ تضمن مواقف جهادية كثيرة لشيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ تفرد بها في تكسير الأحجار، ومعالم الوثنية التي يتعلق بها العوام، وإزالة كثير من البدع والضلالات، وهي في دمشق: العمود المُخَلَّق بالباب الصغير، وفي مسجد الكف، وصخرة مسجد النارنج، وصنم عند مسجد النارنج، وعمود آخر مُخَلَّق، وما يسمى قدم النبي ـ على ـ واطعام العدس من سماط الخليل، وكان ساعده الأيمن في ذلك أخوه شرف الدين ـ رحمه الله تعالى ـ.

وفي مصر: بيانه عن مشهد الحسين، وكشف حال بني عُبيد وأنهم باطنية، ثم مناظرته مع ثلاثة من رهبان الصعيد وهو في قاعة الترسيم، وحضور الشيخ الدِّباهي من الشام إلى مصر ليصلح بين الشيخ والمنبجي.

٣ ـ ورسالة تلميذه ابن مُرِّي الحنبلي ـ رحمه الله تعالى ـ على نحو رسالة ابن شيخ الحزامين، لكنها تميزت بالوصية بعلم الشيخ وكتبه وحفظه في تلاميذه البارزين، وأن يُجْمَع كلامُه بعضُه إلى بعض مهما تكرر مع المقابلة وتكثير نُسَخِها. ويوصي بتلميذه أبي عبدالله بن رُشَيِّق؛ لأنه خزانة ذخائر كتب ابن تيمية، وهو قليل ذات اليد، فليساعدوه حتى يتفرغ لجمعها ونسخها، لكن ابن رشيق توفي سنة ٧٤٩ ـ رحمه الله تعالى ـ والدَّين في ذمته، وهو في ذمة من فَرَّط في مساعدته وسَدِّ خُلَّته ـ سامح الله الجميع ـ.

وأوصى برد الشيخ على عقائد الفلاسفة، وبَيَّن نُسَخَه، وأن يراجع في كتبه كذلك المزي وابن القيم، وشرف الدين، وقال: «ووالله \_ إن شاء الله \_ ليقيمن الله لنصر هذا الكلام ونشره وتدوينه وتفهَّمه واستخراج

مقاصده واستحسان عجائبه وغرائبه، رجالاً هم إلى الآن في أصلاب آبائهم...» اهـ.

وقد تحقق ذلك \_ بحمد الله \_ فَبَرَّ قَسَمُ ابن مُرِّي، فجمعت كتب شيخ الإسلام، واشتغل بها وبتحقيقها العلماء، كما جمعت مسائل الإمام أحمد مع نهيه عن الكتابة عنه. ونظائر ذلك كثيرة وهو من تأييد الله لهذا الدين، وعباده الصادقين.

٤ ـ وعصريه النويري الشافعي في: «نهاية الأرب» ساق سبب سجن شيخ الإسلام بمصر عن مشاهدة وعيان، ثم اعتقالاته في دمشق وأسبابها مفصلة.

٥ ـ وكلمة تلميذه في القاهرة ابن سيد الناس المالكي في أجوبته، فيها أن أبا الحجاج المزي حمله على رؤية ابن تيمية، فلما رآه صار فوق وصفه، وأخذ في وصف حظه من العلوم بعبارة فائقة، وبيان مواقف الناس منه، وتأليبِ خصومِهِ السلطة عليه، وظهوره عليهم.

٦ ـ وترجمه عصريه الجزري الشافعي، ترجمة متوسطة تميزت بما
 حصل له ولبعض تلاميذه من سجن ومحن بسبب الفتوي في شد الرحال.

٧ ـ وترجمه تلميذه البرزالي الشافعي، وتميزت بما حصل لشيخ الإسلام من المواقف الجهادية للتتر وغيرهم، وما حصل له من خصومه من جدل ومحاضر وسجن وإيذاء وأسباب ذلك.

٨ ـ وترجمه عصريه الدواداري، بنحو مالدى النويري، والجزري، والبرزالي.

٩ ـ رسالة عصريه ابن حامد الشافعي إلى أبي عبدالله بن رُشَيِّق،

يعبر فيها عن انبهاره بكتب إمام الدنيا، ومباحثه في الرد على الفرق، وأنه لما حج عام ٧٢٨ عزم السفر إلى دمشق، لكن بلغته وفاته فعدل إلى داره الكوفة، وطلب في رسالته فهرست مصنفات الشيخ وما تيسر منها.

١٠ ـ وعصريه عبدالباقي اليماني الشافعي، حلاً ه بما خصه الله به من المزايا علمًا وعملًا، وأن ابن حزم اتفق له ما اتفق للشيخ حذو القذة بالقذة.

١١ ـ سيرته لتلميذه ابن عبدالهادي الحنبلي ـ من آل قدامة ـ أَوْفَى التراجم مادة، وقد رجع فيها إلى زميله الذهبي.

١٢ ـ تلميذه الذهبي الشافعي، ترجمه في تسعة كتب، عمدتها ترجمته في: «ذيل تاريخ الإسلام» وقد تميزت بالدفاع عنه.

١٣ ـ تلميذه ابن رُشَيِّق المغربي المالكي، أفرد رسالة في تسمية ما وقع له من مؤلفات شيخه. وقد أفاد هذا «الجامع» في مقدمته توثيق نسبتها إليه، وغلط من نسبها مطبوعة لابن القيم، بما تتابع المعاصرون عليه، منهم كاتب هذا التقديم.

١٤ ـ تلميذه ابن فضل الله العُمري الشافعي لا الحنبلي، فاقت بطولها، والدفاع عنه، وساقها بأسلوب مسجوع على طريقة الترشل المليح، مع إضافة معلومات دقيقة.

١٥ ـ تلميذه ابن الوردي الشافعي، تميزت بطولها، والدفاع عن شيخه، وإضافات مهمة.

١٦ ـ تلميذه الوادي آشي المالكي، ترجمه في برنامجه ببضعة سطور، جمع فيها بين الثناء عليه، وتابع خصومَه بأنه كان يتبع شاذ الفتوى. ١٧ ـ تلميذه ابن القيم الحنبلي، نظم في النونية أمهات كتبه، وذكر مزاياها.

۱۸ ـ تلميذه بالقاهرة مغلطاي الحنفي، استجازه فأجازه، وذكرها، وقال: لشيوع علمه استغنى عن التعريف بحاله.

19 ـ تلميذه الصفدي الشافعي، ترجمه في كتابين له، وتميزت بأمور أربعة: طولها، والدفاع عنه، وإضافة معلومات جديدة حكاها عن رصيفه الإمام شمس الدين ابن القيم، وعجيب أن هذه التراجم مع كثرتها لم يكثر ذِكْر ابن القيم فيها مع مزيد اختصاصه بشيخه. وكان سياق الصفدي بأسلوب السجع والترسل.

۲۰ ـ تلميذه ابن شاكر الكُتْبي الشافعي، ترجمه في كتابين: «فوات الوفيات» و«عيون التواريخ»، اعتمد في الأول على «الوافي بالوفيات» للصفدى، والثانى مختصرًا.

٢١ ـ عصريه اليافعي اليماني الشافعي، ترجمة مختصرة. وله فيها متابعة لخصوم شيخ الإسلام في النيل منه.

٢٢ ـ عصريه الفيومي الشافعي صاحب: «المصباح المنير» ترجمه مختصرًا.

٢٣ ـ تلميذه ابن كثير الشافعي. ذكره في أحداث اثنتين وثلاثين سنة في تاريخه من ولادته سنة ٦٦١ إلى وفاته سنة ٧٢٨ وهي مشبعة بالوقائع وما جَرَيات حياته، ومن قرأ خبر وفاته جهش بالبكاء ـ رحم الله الجميع ـ.

٢٤ ـ عصريه الملك الرسولي الشافعي، ترجمه مختصرًا، أثنى فيها
 على علومه ومناقبه وصفاته ووصف جنازته.

٢٥ ـ تلميذ تلامذته وعصريه شيخ والده ابن حبيب الشافعي، ترجمه في كتابين محليًا له بجميل النعوت، والإشادة بشتى العلوم. وهما ترجمتان مختصرتان، منسوخة إحداهما من الأخرى.

٢٦ ـ عصريه ابن بطوطة المالكي تعرض لذكره في رحلته بما انْتُقِدَ عليه، وشُكَّ في نسبته إليه.

٢٧ ـ تلميذ تلامذته ابن رجب الحنبلي. ترجمه ترجمة مطولة مُشْبَعة، نافس فيها ابن عبدالهادي.

٢٨ ـ ترجمه المؤرخ الخزرجي الشافعي اليماني مختصرًا، فيها الثناء على الشيخ وعلومه، وهي قريبة من ترجمة الملك الرسولي، وكأن أحداهما منقولة عن الأخرى.

٢٩ ـ تلميذ تلامذته التقى الفاسى المالكي. ترجمة موجزة.

٣٠ ـ تلميذ تلامذته ابن ناصر الدين الشافعي. ترجمة حسنة تميزت بالذب عنه.

٣١ ـ تلميذ تلامذته وناصر مذهبه المقريزي الشافعي. له ترجمة مطولة، مشبعة بالوقائع والأحداث في «المقفى الكبير»، ومختصرة في «الخطط»، و«السلوك».

٣٢ ـ وترجمه ابن نصر الله الحنبلي في مختصره لذيل ابن رجب بنصها عن ابن رجب، وفقًا لشرطه في مقدمته في بعض التراجم.

٣٣ ـ تلميذ تلامدته الحافظ ابن حجر الشافعي. ترجمه مطولاً في «الدرر». وفي تقريظه للرد الوافر مختصرًا متميزًا بالدفاع عنه؛ وما يمس

شيخ الإسلام هو فيه ناقل وليس بقائل.

٣٤ ـ تلميذ تلامذته العيني الحنفي. ترجمه مختصرًا في «عقد الجمان». وفي تقريظه للرد الوافر دفاعًا عنه.

٣٥ ـ تلميذ تلامذته البلقيني الشافعي، في تقريظه للرد الوافر مختصرًا دفاعًا عنه.

٣٦ \_ وترجمه ابن تغري بردي الحنفي في ثلاثة من كتبه تراجم مختصرة.

٣٧ ـ وترجمه ابن مفلح الحنيلي. ترجمة حسنة.

٣٨ ـ ترجمه الحَرَضي اليماني الشافعي مختصرا، تابع فيها اليافعي اليماني، إلا أنه رد عليه بنقل كلام أحد علماء اليمن المنصفين.

٣٩ \_ والتونسي المالكي في سطرين، على الجادة في كتابه.

• ٤ ـ والسيوطي الشافعي في بضعة سطور، على الجادة في كتابه.

٤١ ـ وترجمه ابن سباط، بذكر خبر وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ وهو درزي.

٤٢ ـ والنعيمي الشافعي في ثلاث صفحات.

٤٣ ـ والعليمي الحنبلي ترجمة مطولة في «المنهج الأحمد»، ومختصرة في «الدر المنضد». على نحو ابن رجب.

٤٤ ـ والداودي الشافعي ترجمة مختصرة.

٤٥ ـ وبا مخرمة الشافعي اليماني، مختصرة، منقولة من اليافعي اليماني.

- ٤٦ ــ والعدوي الشافعي ترجمة مختصرة.
- ٤٧ ـ وابن العماد الحنبلي ترجمة مطولة.
- ٤٨ ـ والمكناسي المالكي بسطور الوادي آشي.
  - ٤٩ ـ والغزي الشافعي بثلاثة سطور.
- ٥٠ ـ والدهلوي الحنفي المُحَدِّث برسالة مفردة باسم «مناقب ابن تيمية» وهي في إعلان موالاته لسلامة معتقده.
  - ٥١ ـ وياسين الموصلي الشافعي، ترجمة مختصرة.
- ٥٢ ـ والشوكاني المُحَدِّث. ترجمه ترجمة مطولة متميزة بذكر مناقبه والدفاع عنه.
  - ٥٣ ـ والكشميري المحدّث، ترجمة حافلة مطوّلة.
- ٥٤ ـ وصِدِّيق المحدِّث ترجمه في كتابين «أبجد العلوم»، و «التاج المكلَّل» مطولاً فيهما، مشبعًا ترجمته بالدفاع عنه.
  - ٥٥ ـ الآلوسي الجنفي ترجمه ترجمةً مطولةً متميزة بالدفاع عنه.
- وهذه التراجم لدى الشوكاني، والكشميري، وصِدِّيْق، والآلوسي، حافلة بنقول مختارة من الذهبي، وابن عبدالهادي، وغيرهما، وليس فيها مايضاف لسوابقها مع طولها.

من هذا العرض يتبين الآتي:

١ - أن شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - ترجم له سبعة عشر

عالمًا من تلامذته وأصحابه، وهذه ميزةٌ قَلَّ أن تكون لِعَالم آخر، وهي أوثق المصادر في مواد التراجم، وتنافس الترجمة الذاتية في الاعتبار والتوثيق.

٢ ـ وترجم له عشرة من معاصريه الذين فات عليهم اللقاء به.

٣ ـ ومترجم في طبقات المفسرين، والمحدّثين، وفقهاء الحنابلة
 باعتبار منزلته من هذه العلوم.

٤ ـ وفي كتب التراجم العامة، ترجم له علماء المذاهب الأربعة: أربعة من الحنفية، وسبعة من المالكية، وثمانية وعشرون من الشافعية، وأحد عشر من الحنابلة.

٥ ـ ومنهم من ترجمه في أكثر من كتاب، فالصفدي، وابن شاكر الكتبي، وابن حبيب، وابن حجر، والعليمي، وصِدِّيق كلُّ واحد منهم ترجمه في كتابين له. والمقريزي وابن تغري بردي كل واحد منهما ترجمه في ثلاثة كتب له، والذهبي ترجمه في تسعة كتب له.

٦ وهذه التراجم منها التراجم الموعبة المطولة المشبعة بالمعلومات وهي ثلاث وعشرون ترجمة جلها لتلاميذه، وأوفاها على الاطلاق ترجمة تلميذه ابن عبدالهادي، ولم ينافسه إلا ابن رجب ـ رحم الله الجميع ـ وابن كثير في تاريخه، وهذه الثلاث هي عيون تراجمه.

٧ ـ ومنهم من حفلت ترجمته بنواحي متعددة، ومنهم من تميزت ترجمته له بذكر الوقائع والأحداث كما لدى الأئمة: ابن كثير، والنويري، والبرزالي، والمقريزي ـ رحمهم الله تعالى ـ.

٨ ــ ومنهم من كانت ترجمته في ناحية بعينها، مثل ابن رُشَيَّق في تسمية مؤلفاته، والغياني في جهاده في تكسير الأحجار وغيرها من الظواهر الوثنية.

9 ـ ومنها ما كان سياق مؤلِّفها لها على طريقة السجع والترسل، وذلك في جواب ابن سيد الناس في ترجمته، وابن فضل الله، والصفدي، لكن لابن فضل الله فضل بيان، وانقياد ألفاظ، وكذا في كتابي ابن حبيب مع إيجازهما.

١٠ ومنها تراجم مختصرة، بل بعضها برقيات في سطور معدودة،
 حسب طريقة المؤلف في كتابه.

11 - وجميع هذه التراجم تفيد سيرة عطرة زكية، وفي بضع تراجم شابها -مع اختصارها - رشع من ضرائر الباطل، والبلاء المتناسل لذى خصومه، الذين عز عليهم الإذعان للدليل، فراغ عليهم ضربًا باليمين. مثل كلمة قيدها تلميذه الآفاقي الوادي آشي من أنه ركب شاذ الفتوى، وتابعه على هذا الشقاء عصريه اليافعي، ثم المكناسي بلا عزو، وهذا قول ركن، سرعان ما تساقط في ساحة قائله، وأصبح ما حكم بشذوذه بالأمس، هو المعتمد فتوى وقضاء اليوم، مثل: الطلاق الثلاث بلفظ واحد، والحلف به، وأن المشروع هو زيارة قبر النبي - عليه المستروع هو الرحال إليه، وهكذا والله أعلم.

ومن هذه السيرة الجامعة الحافلة في هذا «الجامع» تستفاد الأمور الآتية:

الأمر الأول: الوقوف على المعلومات الجامدة، التي تساق لأي مُتَرْجَم، وإن تفاوت المترجِمون فيها، كُلُّ حسب ما وهبه الله له. ومما يحسن ذكره هنا:

١ ـ أن سياق نسبه ثمانية آباء كما تقدم من سياق تلميذه ابن عبدالهادي دون غيره.

٢ ـ نسبته «النميري» من إفادات تلميذ تلامذته ابن ناصر الدين،
 وتابعه عليها العدوي في: «الزيارات».

 $T_{-}$ و «تيمية» لقب لجده محمد، وهو الخامس من آبائه، وفي تعليلها قولان مشهوران.

٤ \_ و «الحراني» نسبة إلى بلدة مشهورة في الجزيرة بين الشام والعراق،
 وليست هي التي بقرب دمشق و لا التي في تركيا، و لا التي بقرب حلب.

٥ ـ ونَعْتُهُ ـ رحمه الله تعالى ـ: كان أبيض البشرة، أسود الرأس واللحية قليل شيب اللحية، شعر رأسه إلى شحمة أذنيه، ربعة من الرجال، بعيد مابين المنكبين، أبيض العينين، جَهْورَيَّ الصوت فصيحًا سريع القراءة، تعتريه حدة ثم يقهرها بحلم وصفح، كأن عينيه لسانان ناطقان، إذا أخذ يتكلم ازدحمت العبارة في فمه.

٦ ـ لم يرث العلم عن كَلاَلَةٍ، وإنما نشأ في بيت علم منهم أبوه وجده المجد.

٧ ـ والدته: الشيخة الصالحة ست النّعم بنت عبدالرحمن بن علي ابن عبدوس الحرانية المتوفاة بدمشق سنة ٧١٦. وقد ولد لها تسعة ذكور، ولم ترزق بنتاً قط، منهم ثلاثة أشقاء شيخ الإسلام وهو أكبرهم، وزين الدين عبدالرحمن، وشرف الدين عبدالله، ومن أخوته لأمه بدر الدين قاسم بن محمد بن خالد المتوفى بدمشق سنة ٧١٧.

٨ ـ تفرع آل تيمية إلى دوحتين: آل عبدالله، وآل محمد، وشيخ الإسلام من آل عبدالله، وقد أحصيت مُشَجَّرَهم في: «المدخل المفصل: ١/ ٥٣٢ ـ ٥٣٦» وبينت وجود آل تيمية إلى أواخر القرن الثالث عشر الهجرى.

٩ ـ تجمع التراجم أن الشيخ هاجر مع والده وأهل بيته من حران إلى
 دمشق أثناء سنة ٦٦٧ والشيخ في السابعة من عمره، وذلك بسبب جور التتار.

١٠ ـ نشأ ـ رحمه الله تعالى ـ في تصورت تام وعفاف وتألُّه واقتصاد
 في المأكل والملبس، برًّا بوالديه تقيًا ورعًا عابدًا ناسكًا صوامًا قوامًا.

ا ا \_ أخد عن أكثر من مائتي شيخ، كلهم دماشقة، وجُلُّهم حنابلة، وكان أول سماعه من ابن عبدالدايم بدمشق، وهو في السابعة من عمره، ومجموع من سمي منهم في هذا «الجامع» ستة وثلاثون شيخًا.

١٢ ـ أواثل في حياته تدل على النبوغ المبكر:

- تعلم الخط والحساب في الكُتَّاب.
  - حفظ القرآن وهو في الصِّغر.
- أتقن العلوم من التفسير والحديث والفقه والأصول والعربية والتاريخ والجبر والمقابلة والمنطق والهيئة وعلم أهل الكتابين، والملل الأخرى، وعلم أهل البدع، وغيرها وهو ابن بضع عشرة سنة، حتى أنه حذق العربية في أيام، وفهم كتاب سيبويه في أيام، وفي الحديث سمع المسند مرات وما ضبطت عليه لحنة متفق عليها، وكان إقباله على التفسير إقبالاً كليًا منقطع النظير.
  - ناظر واستدل وهو دون البلوغ.
  - أفتى في سن السابعة عشرة من عمره أي سنة ٦٧٧.
- درس في الحادية والعشرين من عمره أي سنة ٦٨١ بعد موت
   أبيه في المدرسة السكرية، وتولى مشيختها يوم الاثنين ٢/١/٦٨٣.

- بدأ درس التفسير بالجامع الأموي في ١٠/٢/٢٩ أي وهو ابن ثلاثين سنة، واستمر سنين متطاولة.
- ◄ حَجَّ مرة واحدة سنة ٦٩٢ أي وعمره ٣١ سنة، وبعد عودته من الحجِّ آلت إليه الإمامة في العلم والدين.
- نشر العلم في: دمشق، ومصر، والقاهرة، والإسكندرية، وفي سجونها، وفي الثغر.
  - دَرَّس بالمدرسة الحنبلية في يوم الأربعاء ١٧/٨/١٥٠.
- أول رحلاته إلى مصر في القاهرة والاسكندرية مرتان سنة ٧٠٠، ثم عاد إلى دمشق، ثم رجع إلى مصر سنة ٧٠٤، وكانت إقامته بها نحو سبع سنين وسبع جمع أي إلى سنة ٧١٢ متنقلاً في جلها بين سجون القاهرة والاسكندرية.
  - بدأ في التأليف وهو ابن سبع عشرة سنة.

وهكذا من البدايات المبكرة الدالة على نبوغه، وتأهله للاجتهاد والتجديد والإمامة في العلم والدين.

الأمر الثاني: الوقوف على مواطن القوة في ترجمته:

في الحديث الذي أخرجه مسلم أن النبي \_ على الله عن المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن».

ومن نظر في ترجمة شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ وجد أن الله ـ سبحانه ـ قد منحه أسباب القوة التي تبني عليها قبة النصر وهي: الثبات، واللهج بذكر الله \_ تعالى \_، وطاعة الله وطاعة رسوله \_ عَلَيْهِ \_ والصبر، وقد قال الله \_ عَلَيْهِ \_ والاتفاق مع أنصار الإسلام والسنة، والصبر، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ يَتَأَيْهُا اللَّهِ كَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِضَةً فَاقْبُتُواْ وَاذْكُرُوا اللّهَ كَيْمِيرًا لِمَا لَكُمْ تُقَافَبُهُواْ وَاذْكُرُواْ اللّهَ كَيْمُواْ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَكَزَعُواْ فَنَفْشُلُواْ وَتَذْهَبَ رِيمُكُمْ وَاصْبِرُواً لِللهِ مَا يَعَالَمُ اللهِ مَا يَعَالَمُ وَاللّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَكَزَعُواْ فَنَفْشُلُواْ وَتَذْهَبَ رِيمُكُمْ وَاصْبِرُواً إِنّا لَهُ اللّهُ مَعَ الطّنَامِينِ فَي اللّهُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا تَنَكَزَعُواْ فَنَفْشُلُواْ وَتَذْهَبَ رِيمُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنّا لَهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا تَنْكُواْ فَنَفْشُلُواْ وَتَذْهَبُ رِيمُكُمْ وَاصْبُوا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ

ومن مظاهر القوة في شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ:

\_ ما رزقه الله من قوة البدن واعتداله، وقوة الأداء في صوته، فقد كان جَهْوَريًا، يستولى على قلوب سامعيه.

- قوة الحفظ فقد بَهَرَ الفضلاء بذلك، وقلما حفظ شيئًا فنسيه، وقد كان يحفظ «المحلى» لابن حزم ويستظهره، وكان أول محفوظاته من الحديث: «الجمع بين الصحيحين» للحميدي، وقل من يحفظ ما يحفظه من الحديث معزوًا، مع شدة استحضاره له وقت الدليل.

ـ قوته في فرط ذكائه، وسيلان ذهنه، وسرعة إدراكه؛ ولهذا قيل عنه: «كأن عَنْنِه لسانان ناطقان».

- ـ تواريخ لها مدلولاتها على قوته ونبوغه المبكر:
- ناظر وهو دون البلوغ، وكان يحضر المدارس والمحافل في صغره فيتكلم ويناظر ويفحم الكبار ويأتي بما يتحير منه أعيان البلد في العلم، ولا يعرف أنه ناظر أحدًا فانقطع معه.
- أفتى في سن السابعة عشرة من عمره، أي سنة ٦٧٧، وكان الشرف أحمد بن نعمة المقدسي الحنبلي المتوفى سنة ٦٩٤ هو الذي أذن له بالفتيا وكان يفتخر بذلك.

- بدأ التأليف وهو في سن السابعة عشرة من عمره أي سنة ٦٧٧.
- دَرَّس وهو في الحادية والعشرين من عمره، أي سنة ٦٨١. وكان أول دروسه بعد وفاة أبيه في مدرسة الحديث السكرية، وتولى مشيختها في يوم الاثنين ٢/١/٦٨٣.
- بدأ درس التفسير في ١٩١/٢/١٠ أي وعمره ثلاثون سنة، واستمر مدة سنين متطاولة وقد انعقدت له الإمامة في التفسير وعلوم القرآن الكريم، وقد أقبل عليه إقبالاً كليًّا حتى حاز فيه قصب السبق، ويقال: إنه وضع تفسيرًا مطولاً أتى فيه بالغريب العجيب.
- ـ قوته في الطلب والتلقي والأخذ عن الشيوخ، حتى دار في دمشق على أكثر من مائتي شيخ.
- قوته في البحث والقراءة والمطالعة، فلا تكاد نفسه تشبع من العلم، ولا تروى من المطالعة، ولا تمل من الاشتغال، ولا تكل من البحث.
- ـ قوته في ضبط النفس والسيطرة عليها من ملاذ الدنيا، فلا لذة له إلا في نشر العلم وتدوينه والعمل به.

ولهذه القوة مظاهر:

- رفضه للأعطيات.
- قناعته بما له من المعلوم الذي يسدُّ حاجته على يد أخيه الشرف وهو القائم بشؤونه ومصالحه.
- ما تزوج ولا تسرّى قط لا رغبة عن هذه السنة، لكنه مثقل الظهر بهموم العلم والدعوة والجهاد.

ـ قوته في مواقفه الجهادية، والمغازي الإسلامية، وكسر شوكة الملاحدة والباطنية، كما في وقعة شقحب، والكسروان، وموقفه مع غازان، حتى وصفت شجاعته بأنها «خالدية».

\_ قوته في حياته الجادة التي لا تعرف الهزل، فضلاً عن سافل الأحلاق من الغيبة والنميمة، فقد كان \_ رحمه الله تعالى \_ في غاية التنزه من الغيبة والنميمة، وما عرفت عثرة له في شيء من ذلك، وكانت مجالسه عامرة بالخير لا يجرؤ المغتابون على غشيانها.

\_ قوته في مواقفة مع الولاة، في النصح والأمر والنهي

\_ قوته في تعبده، وتألهه، ومداومة الذكر، والأوراد، لا يشغله عن هذا شاغل ولا يصرفه صارف.

فأين من يظهر القوة في الحق وإذا حضرت العبادات تثاقلت أعضاؤه، وأصيب بالخمول، على حد ما ذكره الإمام الشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ من العجائب التي شهدها وعد منها: أنه رأى مغنيًا بالمدينة يعلم الجواري الغناء وعمره ٩٠ سنة وهو قائم، فإذا حضر وقت الصلاة، صلى وهو جالس ـ نعوذ بالله من الحرمان ـ. كما في «طبقات السبكي»: (٩٩/٢).

\_قوته في تفجير دلالات النصوص، وشق الأنهار منها، واستخراج كنوزها، وهذه وحدها تعطي طالب العلم دفعة إلى إدامة النظر في كتبه وقراءتها مرة بعد أخرى.

\_ قوته في التأليف: بدأ \_ رحمه الله تعالى \_ التأليف وهو ابن سبع عشرة سنة، وكان من أفراد الدهر في كثرة تآليفه، فلا يُعْلم في الإسلام من صنّف نحو ماصنف ولا قريبًا منه، وقد قدرت مؤلفاته بخمسمائة

مجلد، وبأربعة آلاف كراس أو أكثر، وقد بلغ ما يكتبه في اليوم والليلة أربع كراريس وكان يكتب مؤلفاته من حفظه، وكان ذا قلم سريع الكتابة إذا رقم، يكاد يسابق البرق إذا لمع، لكن كان خطه في غاية التعليق والإغلاق. وكانت مؤلفاته في غاية الإبداع وقوة الحجاج وحسن التصنيف والترتيب، غير مشوبة بِكَدر، بل خالصة من الشبه والشبه، وكثير منها مسودة لم يبيض، وله في غير مسألة مصنف مفردٌ أو أكثر.

ومن مؤلفاته ما ألفه في قَعْدة، مثل: «الحموية» ألفها بين الظهرين سنة ٦٩٨ وعمرة ثمان وثلاثون سنة، وألَّف لأهل الآفاق عدة كتب، تَلْبيةً لطلبهم، منها: لأهل واسط: العقيدة الواسطية، والحموية لأهل حماة، والمراكشية لأهل مراكش، والتدمرية لأهل تدمر، وهكذا.

وألَّف بعض كتبه وهو في السجن، منها: في السجن بمصر: الرد على البكري، والرد على الاخنائي، وألَّف منهاج السنة النبوية وهو في مصر، وألَّف مالا يحصى في السجن بالقلعة بدمشق.

وقد جرت له بسبب بعض مؤلفاته وفتاويه محن من السجن، والنيل من العرض بغير حق، كما جرى له بسبب الحموية، والواسطية، وبسبب فتواه في الطلاق بالثلاث، وبالحلف بالطلاق، وفتوى الزيارة وشد الرحال، وغيرها.

هذا مع ما حصل له في بعض سجناته من منع الدواة والقلم، وإخراج ما عنده من الكتب والورق.

الأمر الثالث: مواطن الضعف في سيرته حسب ميول الناظرين:

• ضعفه في نظر عشاق المناصب والولايات، فقد عرضت عليه

مناصب علمية فأباها، وقال: يقوم بها غيري، أما نشر العلم وتصحيح الاعتقاد، ورد الناس إلى الله ورسوله فالناس أحوج ما يكونون إليه.

فآلت ميزة خلَّدت ذكره في العالمين، وغاب أصحاب الولايات بأبهتهم بما لهم وما عليهم ـ مَنَّ الله على الجميع بعفوه ومغفرته ـ.

ضعفه في نظر طلاب المادة، فقد عُرِضَت عليه المرتبات،
 والأعطيات، فأباها؛ لأنه ـ رحمه الله تعالى ـ يعلم أنه إذا أخذت اليد،
 ضعفت مقاومة الباطل، واهتز موقف الناصح. فليعتبر من يقول: «أنا لها».

● ما تزوج ـ رحمه الله تعالى ـ ولا تسرى، وهذه لذة لا يفوّتها عامة أهل الدنيا؛ ولهذا لم يعرف أنه يتحدث عنده في هذه الملاذ ونحوها؛ كما قال بعض السلف: "جنبوا مجالسكم ذكر البطون والفروج" وهذا خلق رفيع وشرف في النفس.

### الأمر الرابع: السَّبْق العلمي:

وهذا من أبرز المزايا في حياة شيخ الإسلام العلمية والعملية، فكان له سبق التجديد في تحقيق التوحيد بعد طول غياب، وحماية جنابه، وحماية حماه بدقائق أصبحت نورًا يقتدي به المصلحون.

وقابله الخصوم: بافتراآت على الشيخ من خلال دعاوي كاذبة، مثل: دعوى بغض النبي - على الإثبات! ودعوى أنه يمنع زيارة القبور وإنما منع البدعية لا الشرعية. ودعوى أنه يمنع من زيارة قبر النبي - على النما منع شدَّ الرِّحال إليه. ودعوى أنه يوالي النصارى، وأنّى يكون ذلك وله «الجواب الصحيح لمن بدَّل دينَ المسيح»؟!.

وسَبِي التجديد في الفقهيات وهي لا تحصى كثرة، وقابلها الخصوم

بأنه خرق الإجماع، وقد نافح عنه العلامة برهان الدين إبراهيم بن تلميذ شيخ الإسلام ابن قيم الجوزية في رسالة محررة نافعة باسم: «اختيارات شيخ الإسلام ابن تيمية».

وسَبِّقُ التجديد في علوم المنطق والفلسفة، هدم من خلال ردوده عليهم عددًا من نظرياتهم وقواعدهم.

الأمر الخامس: استجلاء العِبَر والدروس:

يمكن استجلاء الآتي:

١ ـ ما نال شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ منزلة الإمامة في العلم والدين إلا من آثار التقوى واليقين والصبر في ذات الله على المكاره؛ ولهذا قال: «بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين».

٢ ــ من أعظم أسباب الفوز والنصر، الزهد في المناصب والولايات، والكف عن زخرفها، وكما كان شيخ الإسلام كذلك، فقد كان أثمة الإسلام على هذه الجادة منهم الإمام أحمد بن حنبل ــ رحمه الله تعالى ــ ولهذا قيل في ترجمته: «أتته الدنيا فأباها، والولايات فقلاها».

فمسكين من يتطلع إليها ويقول: أنا لها، ومغبون ـ والله ـ من دفع ثمنها مُقدّمًا بالتنازل عن شيء من دينه، والملاينة على حساب علمه ويقينه، وكُلُّ امرىء حسيب نفسه.

٣ ـ البذاذة من الإيمان، والاقتصاد في أمور المعاش من وظائف أهل الإسلام، وهكذا كان شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ مجتنبًا الترفه في المعاش، وتطلب الملاذ، فما أحلاه من أدب.

٤ - إنها «العصامية لا العظامية».

ليس الفتى من يقول: كان أبي إن الفتى من يقول: ها أنذا

فسحقًا لعشاق: «الطبقية» الذين يتغنون بأمجاد أسلافهم وقد تسفلوا، ويستعلون على الناس بأهليهم وأذوائهم، وقد تقذروا، أما من جمع بين الحسنيين، وفاز بالفضيلتين، فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

وهكذا كان شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ فلم يركن إلى الدنيا، وأخذ يتغنى بآبائه فيقول: والدي مفتي الحنابلة، وجدي المجد شيخ الإسلام. . . بل سلك جادة العلم والإيمان حتى صار زينة لأهل الإسلام.

٥ ـ لا تكاد نفسه تشبع من العلم، ولا تروى من المطالعة، ولا تمل من الاشتغال به، ولا تكل من البحث فيه، وقل أن يدخل في علم إلا ويفتح له فيه؛ ولهذا قال الذهبي: «ما رأيته إلا ببطن كتاب».

وفي غير هذا «الجامع» قال السخاوي في: «الجواهر والدرر: ١١٧/١» بسنده عن الشمس ابن الديري قال: سمعت علاء الدين البسطامي ببيت المقدس يقول: وقد سأله هل رأيت الشيخ تقي الدين ابن تيمية، فقال: نعم، قلت: فكيف كانت صفته، فقال: هل رأيت قبة الصخرة قلت: نعم، قال: كان كقبة الصخرة مُلِيء كُتبًا ولها لسان يُنْطِق» انتهى.

هذا مع انصراف عن أمور الدنيا انصرافًا كليًا؛ إذ ليس له من المعلوم إلا اليسير، وقد تكفل أحوه شرف الدين بشؤونه.

وهذا يفيد الدرس الآتي: وهو عدم اجتماع الضدين فكما أن: حُبُّ الكتاب وحبُّ ألحان الغنا في قلب عبد ليس يجتمعان

فحب العلم وإشغال القلب والبدن بالمال وجمعه وتنميته، والمكاثرة فيه لا يجتمعان، فكلما منحت هذا من جهدك ووقتك ضاع من ذاك، فَلْنَبْكِ على حالنا؟.

٦ ـ ولما سافر ـ رحمه الله تعالى ـ إلى مصر سنة ٧٠٠ نزل عند عم
 تلميذه ابن فضل الله العمري، وكان سفره للحض على الجهاد، فَرُتَّبَ
 له مرتب، وأعطيات، فلم يقبل منها شيئًا.

فهل يعتبر من ابتلوا بالتسول على مستوى رفيع، ويتنمر على معارفه وإخوانه، والرفعاء منهم يعلمون أنه في الظاهر: مطاع متبوع، وهو في الباطن عبد تابع ذليل مطيع.

على أن الأرض لا تخلو من المتأسّين بالصالحين، الذين تجردوا من هذه الحظوظ.

٧ ـ دروس وعبر مما ناله ـ رحمه الله تعالى ـ من الأذايا في ذات الله ـ
 ـ تعالى ــ:

إن عالمًا يفتح الله عليه بميرات علم النبوة، وينظر في واقع الحياة فيرى من ظلمات الإعراض عن الوحي والتنزيل ما الله به عليم: حلولية، اتحادية، طرقية بدعية، جهمية، معتزلة، أشاعرة، مقلدة متعصبة، وكل يرى أن ماهو عليه هو الحق، ثم يأتي حامل الضياء، فيكاسر هؤلاء وهؤلاء، لاشك سيكون له خصوم وخصوم مما أدى إلى سجنه تارة، والترسيم عليه تارة، ومناظرته تارة، وإذايته بالمحن الأخرى تارة أخرى، وإغراء السفهاء، وتسليط الدهماء، وهكذا من صنوف الأذى، ومن كل ذلك قد نال شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ.

ومن نظر في سِيَر المصلحين وما أُلِّف من كتب مفردة في إذايتهم مثل كتاب «المحن» لأبي العرب وغيره لم ير عالمًا لحقه من صنوف الأذايا من سجن وغيره مثل شيخ الإسلام ـرحمه الله تعالى ـ.

وحسبي هنا أن أستقرىء من هذا «الجامع» وقائع سجنه والترسيم عليه:

لما بلغ ـ رحمه الله تعالى ـ الثانية والثلاثين من عمره وبعد عودته من حجته، بدأ تعرضه ـ رحمه الله تعالى ـ لأخبئة السجون، وبلايا الاعتقال، والترسيم عليه: «الإقامة الجبرية». خلال أربعة وثلاثين عامًا، ابتداء من عام ٦٩٣ إلى يوم وفاته في سجن القلعة بدمشق يوم الاثنين ١٩٨/ ٧١ وكان سجنه سبع مرات: أربع بمصر بالقاهرة وبالاسكندرية، وثلاث مرات بدمشق، وجميعها نحو خمس سنين وجميعها كذلك باستعداء السلطة عليه من خصومه الذين نابذ ماهم عليه في الاعتقاد والسلوك والتمذهب عسى أن يفتر عنهم، وأن يقصر لسانه وقلمه عمًا هم عليه، لكنه لا يرجع.

#### وهذا بيان سجناته وأسبابها وآثارها:

السجنة الأولى: في دمشق عام ١٩٣ لمدة قليلة، بسبب واقعة عساف النصراني، الذي شهد عليه جماعة أنه سَبَّ النبي \_ ﷺ \_ فلما بلغ الخبر شيخ الإسلام \_ رحمه الله تعالى \_ اجتمع هو والشيخ زين الدين الفارقي شيخ دار الحديث، فدخلا على ناتب السلطان بدمشق، عز الدين أيبك الحموي فطلب النائب إحضاره، فحضر عساف ومعه مجيره «أمير آل علي» فضربهما الناس بالحجارة؛ لهذا طلب النائب الشيخين: ابن تيمية والفارقي، فضربهما بين يديه، ورَسَّمَ عليهما بالعذراوية ثم استدعاهما والفارقي، فضربهما بين يديه، ورَسَّمَ عليهما بالعذراوية ثم استدعاهما

النائب وأرضاهما، وادعى النصراني الإسلام، ثم قتل في طريقه إلى الحجاز، قتله ابن أخيه.

وعلى إثر هذه الواقعة ألَّف شيخ الإسلام: «الصارم المسلول على شاتم الرسول» فانظر إلى آثار رحمة الله. ويستفاد من هذا أن المحتسب إذا نصح بأمر، فلم يقبل منه، وناله في سبيله بعض الأذى فليحتمل ذلك بنفس رضية، ولن يخلو قيامه بالحق من أثر بإحسان.

السجنة الثانية: في القاهرة لمدة عام وستة شهور من يوم الجمعة ٩/٢٦ رمضان سنة ٧٠٥ شُجن في برج أيامًا، ثم نقل إلى الجُبِّ بقلعة الجبل ليلة العيد ١/٠١/٥٠٧ ومعه أخواه الشرف عبدالله والزين عبدالرحمن، واستمر إلى يوم الجمعة ٣٣/٣/٣٧٠. وكان خادمه وتلميذه إبراهيم الغياني من المرافقين له في سفره هذا إلى مصر.

وسببها: ما ذكره ابن كثير في حوادث سنة ٧٠٥ في المجلس الثالث فلينظر بطوله من هذا الجامع ص/٣٥٩\_٣٦٠.

وهي بسبب مسألة العرش ومسألة الكلام ومسألة النزول، وفيها من المواقف البطولية، والصدق في ذات الله ما يملأ النفس بالإيمان والجد في العمل.

وكان مما جرى فيها أن أخاه الشرف، ابتهل، ودعا الله عليهم في حال خروجهم، فمنعه الشيخ وقال له: بل قل: «اللهم هب لهم نورًا يهتدون به إلى الحق».

فلِلَّه ما أعظمه من أدب جم، وما أعظمه من خلق رفيع، وهضم للنفس، وبحث عن الحق. وإن هذه \_ وأيم الله \_ فائدة تساوي رحلة، وأين هذه من حالنا إذا نيل من الواحد شيء غضب وسخط، وجلب أنواع الدعاء على عدوه، فاللهم اجعل لنا ولمن آذانا فيك نورًا نهتدي به إلى الحق.

السَّجْنة الثالثة: بمصر لمدة أيام قليلة ابتداء من ٣/ ١٠/٧٠ بسبب استعداء السلطة عليه من المتصوفة بالقاهرة؛ لمنعه الاستغاثة والتوسل بالمخلوقين، وكلامه في ابن عربي، فعقد له مجلس فاختلف الحضور بين براءته، وإدانته، وكان في طرف الإدانة القاضي البدر ابن جماعة.

عندئذ خُيِّر بين أمور ثلاثة: العودة إلى دمشق، أو البقاء بالاسكندرية بشروط، أو الحبس فاختار الحبس، فألح عليه جماعة من رفاقه ليسير معهم إلى دمشق ويقبل الشروط فوافقهم فركب خيل البريد ليلة ١٨/١٠/١٠.

وبسببها ألف كتابه في الاستغاثة المعروف باسم: الرد على البكري.

السجنة الرابعة: بمصر في قاعة الترسيم من آخر شهر شوال سنة ٧٠٧ إلى أول سنة ٧٠٨ أي لمدة تزيد عن شهرين.

ذلك أنه لما اختار بعد السجنة الثالثة السفر إلى دمشق بشروط، رَدُّوْه من مثاني الطريق يوم ليلة سفره ١٠٧/١٠/١٨ بمشورة نصر المنبجي الحلولي، الذي يحتل مكانة عند الوالي، فَعُرِض الشيخ على قضاة المالكية، فاختلفوا، فلما رأى الشيخ ذلك قال: «أنا أمضي إلى الحبس وأتبع ما تقتضيه المصلحة» فعكف عليه الناس، زيارة، وتعلمًا، واستفتاءً

وفيه حصلت له قصة مع رهبان النصارى الثلاثة، وقد ساقها تلميذه الغياني مع وقائع أخرى في نحو عشر صفحات فلتنظر في هذا الجامع: ص/٨٩ ـ ٩٦ .

السجنة الخامسة: الترسيم عليه بالاسكندرية في ٧٠٩/٣/١ إلى

٨/ ٧٠٩/١٠ دون مرافق معه تحت نظر الولاية. وهذه مكيدة أخرى من نصر المنبجي، والجاشنكير، يتربصان من يغتاله، وفي هذه الحال جاء عنده بعد أيام شمس الدين بن سعد الدين الحراني، وأخبره أنهم يسفرونه إلى الإسكندرية وجاءت المشايخ التدامرة وأخبروه بذلك، وقالوا له: كل هذا يعملونه حتى توافقهم، وهم عاملون على قتلك، أو نفوني نفيك، أو حبسك، فقال لهم: أنا إن قتلت كانت لي شهادة، وإن نفوني كانت لي هجرة، ولو نفوني إلى قبرص دعوت أهلها إلى الله وأجابوني، وإن حبسوني كان لي معبدًا، وأنا مثل الغنمة كيفما تقلبت، تقلبت على صوف، فيئسوا منه وانصرفوا.

وما هي إلا شهور ويتولى الملك الناصر محمد بن قلاوون سنة ٧٠٩ فأفرج عن الشيخ واستدعاه للقاهرة، وقتل الجاشنكير شَرَّ قِتْلة، وَحَمَلَ نصرًا المنبجي ومات في زاويته. وأراد الناصر أن ينتقم من القضاة والفقهاء الذين كانوا يوالون الجاشنكير، فاستفتى شيخ الإسلام ابن تيمية، ففهم الشيخ مقصوده، فشرع في مدحهم والثناء عليهم، وأنهم لو ماتوا لم تجد مثلهم في دولتك، أما أنا فهم في حل من جهتي.

وكان القاضي ابن مخلوف المالكي يقول بعد ذلك:

«ما رأينا أتقى من ابن تيمية، لم نُبْق ممكنًا في السعي فيه، ولما قدر علينا عفا عنا». عندئذ نزل الشيخ القاهرة، وسكن بالقرب من مشهد الحسين، والخلق على اختلاف طبقاتهم يترددون عليه وهو يقول: «أنا أحللت كل من آذاني»، «ومن آذى الله ورسوله فالله ينتقم منه».

وحصل له من الإجلال والتعظيم ما يطول وصفه، وبَسَطَه ابن كثير في سنوات ٧٠٩ ــ إلى سنة ٧١٢. واستمر إلى أن قدم دمشق صحبة السلطان لملاقاة التتر في ١٨٠/١٠/١ المرابع أي بعد غيبة في مصر دامت نحو سبع سنين، سُجِن ورُسِمَ عليه خلالها أربع مرات، استغرقت نحو سنتين ونصف، وكان أخواه معه حتى عاد إلى دمشق.

وحصل خلال إقامته هذه بمصر خير كثير، ونشر للعلم عظيم، وفيها كانت جملة كبيرة من مؤلفاته منها: «منهاج السنة النبوية» و«الإيمان» و«الاستقامة» و«تلبيس الجهمية» و«الفتاوى المصرية» وغيرها مما ذكره ابن رجب في ترجمته.

السجنة السادسة: بدمشق لمدة خمسة أشهر وثمانية وعشرين يومًا، من يوم الخميس ٧٢١/١/ ٧٢٠ إلى يوم الاثنين ١١/١/ ٧٢١ بسبب مسألة الحلف بالطلاق، وأنتجت هذه مجموعة كبيرة من الكتب والفتاوى والردود الحافلة، منها: «الرد الكبير على من اعترض عليه في مسألة الحلف بالطلاق».

السجنة السابعة: بدمشق لمدة عامين وثلاثة أشهر وأربعة عشر يومًا، ابتداء من يوم الاثنين ٧٢٦/٨/٦ إلى ليلة وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ ليلة الاثنين ٧٢٨/١١/٢ بسبب مسألة الزيارة، وأنتجت تأليف كتابه: «الرد على الإخنائي».

وفيها حصل له من الفتوح الربانية بالعلم، والعبادة، ما يبهر العقول، وصدر منه من الكتب والرسائل والفتاوى العجب العجاب، مع أنه في آخر وقته مُنِعَ القلم والدواة والكتب والرقاق.

وهذه السياقات تفيد أن طريق الإصلاح شاق وطويل، ومحفوف بالمخاطر، والأذايا، والمكاره، ولكن ليس معنى هذا أن يشحن امرؤ نفسه بالمُشَاقَة، وليس له رصيد من علم، ولا حصانة من إخلاص ولا لسان

صدق في الأمة، ثم يقول: لي قدوة بشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ!! فإن هذا من التعرض للبلاء بما لا يطاق، وله من المردودات السالبة على مسيرة الدعوة مالا يخفى، والله لا يضيع أجر من أحسن عملاً.

٨ - من حياة هذا الإمام التجديدية، ودعوته الإصلاحية، تعرف معنى التجديد، وأنه قفو الأثر، وإحياء السنن، والتوجه مع الدليل وإصلاح ما رثّ من حال الأمة بالعودة بها إلى الكتاب والسنة، ولهذا صارت دعوته، ومؤلفاته منارًا لأهل الإسلام، ومن هنا تعرف زيوف الدعوات التجديدية المعاصرة من بعض من شابهم لوثة في الفكر والاعتقاد. الدعوة إلى التجديد في الفقه، والتجديد في الأصول، والتجديد في موازين قبول السنة، وهكذا من دعوات تهدم الدين، وتضر بالمسلمين. والله المستعان.

وبعد هذا العرض الذي لم أجد بُدًا من سياقه؛ لشدة تأثري بسيرة هذا الإمام من خلال قراءة هذا: «الجامع لسيرة شيخ الإسلام ابن تيمية مرحمه الله تعالى ، أقول: هذه وجهة مباركة في التأليف، ونمط لطيف من التصنيف، باستخراج سيرة العالم المشهور في خدمة العلم والدين من كتب السير العامة؛ مطبوعها، ومخطوطها، وجمعها، وترتيبها الترتيب الزمني بين دفتين في كتاب واحد؛ لتكون أمام الراغب في صعيد واحد، فتوفر جهدًا ووقتًا، وتفيد علمًا، ويستمتع المسلمون بأخبار أثمتهم، وعبير سيرهم، ويستطيع المتأمل من العلماء إضافة كل معلومة إلى مثلها، والموازنة بينها، ويستكمل فائت ترجمةٍ من أخرى، ويستجلي العبر منها، والدروس والعظات من وقائعها، وخطط الحياة من سطورها.

وهذا فرع جديد من فروع التأليف في: «علم الرجال» لا أعلمه في كتب المتقدمين، فإن من نظر في كتب أنواع العلوم، مثل: «أبجد

العلوم» وأصوله، لم ير الإشارة إلى هذه الوجهة من التأليف، وهي لذى بعض أهل عصرنا كما ذكره الجامعان ـ أثابهما الله ـ في مقدمة هذا «الجامع»، في حق بعض الأعلام، لكن ليست على سبيل الاستقصاء والتتبع للمطبوع والمخطوط، فحصل في جمعها فوت كثير.

ولعل هذا النموذج الفائق بين يديك: «الجامع . . .» هو الأول من نوعه في التأليف على هذه الجادة:

من لي بمثل سَيْرك المُدَلِّلِ تمشي رُوريدًا وتجي في الأول

وكم كنت أتمنى ذلك، حتى وفق الله الشيخين الفاضلين الشيخ/ محمد عُزير شمس، والشيخ/ علي بن محمد العِثران، فقاما بجمع هذا الكتاب، وقد حالفهما التوفيق في اختيار شخصية هذا الجامع: «شيخ الإسلام ابن تيمية»، وفي جودة الاستقطاب للتراجم التبعية، وفي حسن الطبع والإخراج، ومقدمته الحافلة، فشكر الله مسعاهما، وأثابهما على هذه الدلالة الموفقة على الخير، والدال على الخير كفاعله.

هذا وإن سيرة هذا الإمام شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ تستفاد من خمسة مصادر هي:

المصدر الأول: كتب التراجم والسير العامة، وقد كفانا هذا «الجامع» مؤنتها.

المصدر الثاني: الكتب المفردة في ترجمته، وهي خمسة عشر كتابًا خلال القرون المذكورة، كما في مقدمة هذا «الجامع». وكما كانت ترجمته لتلميذه ابن عبدالهادي في كتابه: «مختصر طبقات علماء الحديث» هي أوفى التراجم، فإن كتابه المفرد: «العقود الدرية. ..»

ترجع إليه الكتب المفردة الأخرى، وأرى إعادة تحقيق وطبع: «العقود الدرية...» ويضم إليه مازاد عليه من كتب التراجم المفردة المذكورة تحشية في محلها المناسب من هذا الكتاب، حتى يغني عنها.

المصدر الثالث: التقاط ترجمته الذاتية من خلال مؤلفاته، وقد انتدب لهذا العمل بعض أفاضل طلبة العلم، وهو في دور الترتيب بعد الاستقراء والجمع.

المصدر الرابع: تتبع ترجمته من كتب تلاميذه أمثال ابن القيم، وابن عبدالهادي، وابن مفلح، والصفدي، وابن الوردي، وغيرهم.

المصدر الخامس: تتبع ترجمته من خلال تراجم أنصاره وخصومه من تاريخ ولادته سنة ٦٦١ إلى تاريخ وفاته سنة ٧٢٨ بل إلى نهاية القرن الثامن.

وهذان المصدران الرابع والخامس بحاجة إلى من ينشط لاستخراجهما.

وبعد تكامل هذه المصادر الخمسة، أرى أن يحتسب لها من شاء الله من العلماء، فيصوغ من مجموعها سيرة واحدة موثقة متسلسلة المعلومات، مستوعبة لجميع مافي هذه المصادر باسم: «السيرة الجامعة لشيخ الإسلام ابن تيمية» ـ رحمه الله تعالى ـ وما ذلك على الله بعزيز.

وختامًا فإن هذا: «الجامع» من الأعلاق النفيسة، التي تهذب النفوس، وتروِّي شجرة الإيمان فيها، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وصلى الله على نبينا ورسولنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

كتبه بكر بن عبدالله أبو زيد ۱۴۲۰/۳/۳



## مُقَدِّمة الطبعة الثانية

الحمد لله كثيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تَبِعهم إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فقد لقي هذا الكتاب ـ «الجامع لسيرة شيخ الإسلام ابن تيمية» ـ قبولاً طيّبًا، ووقع موقعًا حسنًا لدى أهل العلم، ومُحِبِّي شيخ الإسلام ابن تيمية، والدارسين لآثاره وشخصيّته وعلومه.

وكنًا قد دَعُونا في مقدمة الكتاب إلى مزيدٍ من تواصل أهل العلم والباحثين بما فات من تراجم الشيخ أو بما يراه المطالعون للكتاب، مما يسدِّد نقصه ويرأبُ صَدْعَه، ويبلغ به إلى مراتب الصحة والكمال؛ فكان ذلك ـ وبله الحمد ـ فوصَلَنا عددٌ من التراجم الفائتة، وهي من المصادر التالية على الترتيب الزمني:

١ ـ «نزهة العيون في تاريخ طوائف القرون» (مخطوط).

للملك/ الأفضل عباس بن علي بن داود بن رسول اليماني (٧٧٨).

٢ - "العِقْد الفاخِر الحَسَن في طبقات أكابر اليمن" (مخطوط).

للمؤرّخ/ شمس الدين علي بن الحسن الخزرجي اليماني (٨١٢).

٣ ـ "غِزْبال الزَّمان في وَفَيَات الأعيان» (مطبوع).

للعلامة/ يحيى بن أبي بكر بن محمد الحَرَضي اليماني (٨٩٣).

- ٤ \_ «قِلادةُ النَّحْرِ في وَفَيَاتِ أعيانِ الدِّهرِ» (مخطوط).
- للمؤرّخ/ عبدالله الطيب بن أحمد با مَخْرمة (٩٤٧).
- ٥ ـ «الدرُّ المكنون في مآثر الماضي من القرون» (مخطوط).

للشيخ/ ياسين بن خير الله الموصلي (بعد ١٢٣٢).

ويعود الفضل في الوقوف على ما تقدم إلى الأخ الأستاذ علي الشَّرَفي اليماني، جزاه الله خيرًا.

ومما حصلنا عليه \_ أيضًا \_ ترجمة الشيخ من كتاب:

٦ ـ «نُزُلُ من اتقى بكشف أحوال المنتقى» (مطبوع).

للشيخ/ أبي الفتح عبدالرشيد بن محمود الكشميري (١٢٩٨)

وكان قد فرغ من طبع سنة (١٢٩٧)، شرح فيه حال «المنتقي» للمجد ابن تيمية ـ جد شيخ الإسلام ـ ثم استطرد فترجم لجماعة من «آل تيمية»، وكان منهم الشيخ ـ رحمه الله ـ فأطال في ترجمته وأطاب. وكان الفضل في الحصول على هذا الكتاب لفضيلة الشيخ بكر أبو زيد \_ حفظه الله ـ.

ورأينا أن ندرج هناً:

٧ ـ نموذجًا من قراءات شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ على الشيوخ، وذلك في سنة (٦٨٠) وعمره تسعة عشر عامًا. ومصدر هذه القراءات هو: «معجم سماعات الحافظ البرزالي»، فقد وقفنا على قطعة يسيرة منه، في نحو (١٠ ورقات) بخط البرزالي في «ظاهرية دمشق».

والواقف على هذه القراءات يعلم أهمّيتها البالغة في سيرة الشيخ...، ومما فيها: وَصْف البرزاليِّ ـ رفيق ابن تيمية ـ له بالإمام وهو في هذا السِّن. وكان الفضل في إحضارها لأخينا الشيخ أحمد الحاج.

وكان من شأننا في هذه الطبعة: أن أعدنا مقابلة نصوص كتاب «البداية والنهاية» على الطبعة الجديدة التي أخرجها د/ عبدالله التركي، بالتعاون مع مركز الدراسات بدار هجر؛ فظهرت لنا فروق كثيرة، وزيادات في مواضع، وتصويبات عديدة أقامت أوَد كثير من نصوص الكتاب.

وهكذا فَعَلْنا في كثير من المصادر الأخرى؛ إذ رجعنا إلى طبعاتٍ عديدة، وقابلنا النصوصَ عليها، فاستفدنا منها في تصحيح الكتاب.

كما علَّقنا على عدد من النصوص التي كانت بحاجة إلى تعليق كما في مسألة الفَتْح في المصحف للفأل (ص/١٤٩)، وغيرها.

ومن الإضافات العلمية في هذه الطبعة: تصحيح نسبة «رسالة عبدالله ابن حامد\_أحد علماء الشافعية» إذ هي موجّهة إلى أبي عبدالله ابن رشَيِّق (٧٤٩) كاتب شيخ الإسلام، لا إلى أبي عبدالله ابن عبدالهادي صاحب «العقود»، وذكرنا مستند ذلك في موضعه عند سياق رسالة ابن حامد (ص/٢٤١).

## « وهاهنا موضع ينبغي تحريرُه، وهو:

ما استشكلَه كثيرون؛ إذ ورد في بعض المصادر أن الشيخ ـ رحمه الله ـ قد كتب كتابًا فيه عقيدةٌ تُخالِفُ ما دعا إليه وأفتى به طول حياته؛ بل وسُجِن من أجله، فنقول ـ تحريرًا لهذا الموضع، ودحضًا لمن تتنازعه الأهواء والشُّبَه ـ:

هذا الرجوع قد جاء عند كلِّ من:

ا ـ تلميذه ابن عبدالهادي (٧٤٤) كما في (العقود الدرية: ١٩٧) نقلاً عن الذهبي.

٢ ـ الذهبي (٧٤٨) ـ تلميذه ـ كما نقله عنه ابن عبدالهادي (السابق) ونصُّه:

"... وجرَت أمور طويلة، وكُتِبَ إلى الشام كتاب سلطاني بالحطّ عليه، فقُريء بالجامع وتألم الناسُ له، ثم بقي سنةً ونصفًا (أي: سنة ٧٠٧) وأُخرج، وكتب لهم ألفاظًا اقترحوها عليه، وهُدَّد وتُوعِّد بالقتل إن لم يكتبها. وأقام بمصر يُقرىء العلم ويجتمع عنده الخَلْقَ...» اهـ.

" - ابن المعلم (٧٢٥) في "نجم المهتدي ورجم المعتدي» (نسخة باريس رقم ٦٣٨) والنويري (٧٣٣) في "نهاية الأرب ـ كما في الجامع ١٨١ ـ ١٨٨»، وفيه أن هذا المجلس كان بعد حضور الأمير حسام الدين مهنّا (ربيع الآخر/ ٧٠٧) وأخرج الشيخ (يوم الجمعة ٢٣/ ربيع الأول/ ٧٠٧).

ثم نقل النويري مضمون ما في الكتاب الذي يحكي ما في المجلس، وأنه (أي: الشيخ) ذكر أنه أشعري، وأنه وضع كتاب الأشعري على رأسه، وأنه رجع في مسألة (العرش والقرآن والنزول والاستواء) عن مذهبه \_ مذهب أهل السنة \_ وكان الكتاب بتاريخ (٢٥/ ربيع الأول/ ٧٠٧)

ثم عُقِد مجلسٌ آخر، وكتب فيه نحو ما تقدم في (١٦/ ربيع الآخر/ ٧٠٧) وأُشُهد عليه.

٤ - أما البرزالي (٧٣٩) - رفيقه - فلم يذكر في حوادث هذه السنين شيئًا (الجامع: ٢١٣ - ٢١٥).

٥ ـ ذكر الدواداري (بعد ٧٣٦) في «كنز الدرر ـ الجامع: ٢٣٩) أنهم عقدوًا له مجلسًا آخر في (١٢/ ربيع الآخر/ ٧٠٧) بعد ذهاب الأمير حسام الدين، ووقع الاتفاق على تغيير الألفاظ في العقيدة وانفصل المجلس على خير.

٦ لم يذكر ابن كثير (٧٧٤) ـ تلميذه ـ في «البداية والنهاية» شيئًا
 من أمر رجوعه ذلك.

٧ ـ ذكر ابن رجب (٧٩٥) في «الذيل ـ الجامع: ٤٧٦ ـ ٤٧٧» نحو ما ذكره ابن عبدالهادي في «العقود» فقال: «وذكر الذهبي والبرزالي<sup>(١)</sup> وغيرهما أن الشيخ كتب لهم بخطه مُجملاً من القول وألفاظًا فيها بعضُ ما فيها؛ لمَّا خاف وهُدِّد بالقتل».

ولم يذكر نص الكلام، ولا الكتاب.

٨ ـ لم يذكر المقريزي (٨٤٥) في «المقفَّى الكبير ـ الجامع: ٥٠٧»
 شيئًا من خبر الرجوع ولا الكتاب.

9 ـ ذكر الحافظ ابن حجر (٨٥٢) في «الدرر الكامنة ـ الجامع: ٥٣٦ ـ ٥٣٧» نحو ما ذكره النويري في «نهاية الأرب» ثم عزا ابن حجر ما نقلَه إلى «تاريخ البرزالي»!

١٠ ـ ذكر ابن تُغْرِي بَرْدي (٨٧٤) في «المنهل الصافي ـ الجامع:

<sup>(</sup>۱) تقدم أن البرزالي \_ في اتاريخه الله يذكر شيئًا من أمر الكتاب ولا الرجوع، لكن عزو جماعة من المؤرخين إليه يدل على أنه ذكر شيئًا من ذلك، فلعله ذكره فيما لم نقف عليه من تاريخه، أو في كتاب آخر له مثل المعجم الشيوخ الله .

٥٧٦» نحو ما ذكره الحافظ ابن حجر. وسياق نَقْلِه يدل أنه ينقل من كتاب لكمال الدين ابن الزملكاني \_ وعداؤه للشيخ معروف \_ فيه ترجمةٌ للشيخ، وقد نقل منها \_ أيضًا \_ في «النجوم الزاهرة \_ الجامع: ٥٨٠». فتبيَّن من هذا العَرْض أن:

١ ـ من المؤرخين من لم يذكر القِصَّة ولا المكتوب أصلًا.

٢ ـ ومنهم من أشار إليها إشارة فقط دون تفصيل للكتاب الذي
 كتبه، مع ذِكرهم ما صاحب كتابته تلك من التخويف والتهديد بالقتل.

٣ ـ ومنهم من فصَّلها وذَكَر نصَّ المكتوب، لكن دون ذكرهم لما صاحَبَ ذلك من تهديد وتخويف بالقتل!

وعلى هذا؛ يمكننا القول: إن ابن المعلم والنويري قد انفردا من بين مُعاصِري الشيخ بقضية رجوعه، وسياق ما كتبه، وتابعهما على ذلك بعض المتأخرين، وعليه فيمكن تجاه هذه القضية أن تُتخذ أحد المواقف التالية:

١ ـ أن نكذّب كلّ ما ذكره المؤرّخون جملة وتفصيلاً، ونقول: إن شيئًا من ذلك لم يكن.

٢ أن نُشِت أصلَ القِصَّة، دون إثبات أيّ رجوع عن العقيدة، ولا المكتوب الذي فيه المخالفة الصريحة لما دعا إليه الشيخ قبل هذا التاريخ وبعده.

٣ ـ أن نُثْبِت جميع ما انفردَ به ابنُ المعلم والنُّويريُّ من الرجوع والكتابة.

فالأول: دَفعٌ بالصدر! والثالث: إثبات للمنفردات والشواذ وتقديمها على الأشهر والأكثر.

والذي يثبت عند النقد ويترجَّح هو: الموقف الثاني: أن الشيخ كتب لهم عبارات مُجْمَلة \_ بعد التهديد والتخويف \_ لكن ليس فيها رجوع عن عقيدته، ولا انتحال لعقيدة باطلة، ولا كتاب بذلك كله، وذلك لأسباب عديدة هي:

١ ـ أن هذا الكتاب مخالف لعقيدة الشيخ، التي كان يدعو إليها
 ويُناضل عنها طوال حياته، قبل هذه الحادثة وبعدها.

Y \_ أنه لا يوجد في كتاباته ومؤلفاته أيُّ أثر لهذا الرجوع، أو إشارة إلى هذا الكتاب أو إلى ما تضمنه، ولو كان قد حصل منه شيء من الكتابة لهم بذلك، لكان حقيقًا بعد ظهوره على أعدائه \_ على الأقل \_ وتمكنه منهم بعد انكسار الجاشنكير ورجوع الناصر أن يطلب هذا الكتاب، أو ينفيه عن نفسه.

"- أن الشيخ - رحمه الله - قد حصلت له مضايقات كثيرة في مسائل عديدة قبل هذا التاريخ وبعده، سُجن من أجلها وعوتب، فلم يُعرف عنه أنه رجع عن شيء منها، بل غاية أمره أن يسكت عن الافتاء بها مُدة، ثم يعود إلى ذلك ويقول: لا يسعني كتمان العلم كما في مسألة الطلاق (العقود ٣٢٥)، فكيف يكتب لهم هذه المرَّة ما يناقض عقيدة أهل السنة، ويقرر مذهب أهل البدع؟!.

وما شأن الخصوم عند الشيخ ـ رحمه الله ـ إلا كما وصفهم هو بنفسه لما قيل له: يا سيدي قد أكثر الناسُ عليك!. فقال: إنْ هم إلا كالذباب، ورَفَع كَفَّه إلى فيه، ونفخ فيه. (العقود ٢٦٨).

ووَصَف الذهبي ثباتَ الشيخ أمام خصومه فقال: «... حتى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه... وهو ثابت لا يُداهن ولا يحابي، بل يقول الحق المرَّ الذي أداه إليه اجتهادُه وحدَّةُ ذهنه وسَعَةُ دائرته في السنن والأقوال».

وهذا كلَّه ينبِيْك عَنْ مدى صدق ذاك التراجع وذاك المكتوب!!.

٤ ـ ومما يفت في عضد هذه الأكذوبة: أن جماعة طلبوا من الشيخ أن يقول: إن هذا الاعتقاد الذي كتبه وناظر من أجله الخصوم هو اعتقاد أحمد بن حنبل ـ يعني: وهو مذهب متبوع فلا يُعترض عليه \_.

فلا يرضى الشيخ بهذا؛ بل يصدع بأن هذا هو معتقد سلف الأمة جميعهم، وليس لأحمد اختصاص بذلك. (العقود ٢١٨ ـ ٢١٩).

٥ ـ إن أقصى ما يمكن قوله في كتابة الشيخ لهم: إنها كتابة إجمالية في مسائل العقيدة بما لا يُنافي الحق والصواب، وانظر نماذج لبعض ما كان يستعمله الشيخ مع خصومه ليدحرهم ويَكْبِتهم وفي أنفسهم ما فيها، في (العقود ٢١٢، ٢١٥، ٢٤٠ ـ ٢٤١).

ولم يستطع الأعداء أن يجبروه على كتابة أكثر من ذلك الإجمال، ثم وجدوا أنه لا فائدة في إشاعة ذلك المكتوب عنه بالوجه الذي كتبه، فزوَّروا عليه كلامًا، ثم زوَّروا عليه توقيعه، وأشهدوا عليه جماعة لِيَتُمَّ لهم ما أرادوا.

وقضية الكذب والتقوّل والتزوير على الشيخ باتت من أشهر خصال

أعدائه، انظر ذلك في مواضع كثيرة في (العقود ٢٠٠، ٢٠٤، ٢٠٧، ٣٢٨، ٢٠٩).

قال البرزالي في الموضع الأول عن خصومه: "وحرفوا الكلام، وكذبوا الكذب الفاحش».

وقال في الموضع الثاني: «واختلفت نقول المخالفين للمجلس، وحرَّفوه، ووضعوا مقالة الشيخ على غير موضعها، وشنّع (١) ابنُ الوكيل وأصحابُه بأن الشيخ قد رجع عن عقيدته فالله المستعان».

وقال الشيخ - نفسه - في الموضع الثالث: «وكان قد بلغني أنه زُوِّر عليَّ كتاب إلى الأمير ركن الدين الجاشنكير، يتضمن ذكر عقيدةٍ محرَّفة ولم أعلم بحقيقته، لكن علمت أن هذا مكذوب».

وقال الشيخ في الموضع الرابع: «أنا أعلم أن أقوامًا يكذبون عليّ، كما قد كذبوا علىّ غير مرة...».

وقال ابن عبدالهادي في الموضع الأخير: "وعَظُم التشنيع على الشيخ \_ يعني في مسألة شد الرحل \_ وحُرِّف عليه، ونُقل عنه مالم يقله».

كما ضُبط عليهم الكذب والتزوير وتحريف الكلام في مواضع أخرى كثيرة (٢)، فليس غريبًا أن يزوِّروا عليه هذه المرة ما زوَّروا، ويُشهدوا عليه شهادة الزور.

<sup>(</sup>١) كذا بالمطبوع.

<sup>(</sup>٢) انظر «التسعينية»: (١١١/١)، و«الإخنائية»: (ص/١٠٤ ـ ١٠٥)، وانظر «موقف ابن تيمية من الأشاعرة»: (١٧٩/١ ـ ١٨٠ الحاشية) للشيخ عبدالرحمن المحمود.

٦ ـ ومما يؤيد كَذِب هذه الأُخلُوقة: أن هذا الكتاب الذي زعموا
 كُتِب سنة (٧٠٧)، فكيف يصح هذا وهم يطالبونه في سنة (٧٠٨) بكتابة
 شيء بخطه في المسألة نفسها!!.

فإنه لما جاءه المشايخ التدامرة نحو سنة (٧٠٨) وقالوا: "يا سيدي قد حمَّلونا كلامًا نقوله لك، وحلَّفونا أنه ما يطَّلع عليه غيرنا: أن تنزِلَ لهم عن مسألة العرش ومسألة القرآن، ونأخذ خطك بذلك، نوقف عليه السلطان ونقول له: هذا الذي حَبَسْنا ابن تيمية عليه، قد رجع عنه، ونَقْطع نحن الورقة (١).

فقال لهم الشيخ: تدعونني أن أكتب بخطي أنه ليس فوق العرش إلله يُعبد، ولا في المصاحف قرآن، ولا لله في الأرض كلام؟! ودقَّ بعمامته الأرض، وقام واقفًا ورفع برأسه إلى السماء، وقال: اللهم إني أشهدك على أنهم يدعونني أن أكفر بك وبكتبك ورسلك، وأن هذا شيءٌ ما أعمله. . . » ثم دعا عليهم.

ولما قالوا له: كل هذا يعملونه حتى توافقهم، وهم عاملون على قتلك أو نفيك أو حسك، فقال لهم: «أنا إن قُتِلت كانت لي شهادة، وإن نفونى كانت لي هجرة. . . ». فينسوا منه وانصرفوا (٢).

فلو كان لهم كتاب بخطه في تلك المسائل \_كما زعموا \_ لم يطلبوا

<sup>(</sup>۱) فهذا يدل أنهم قد ينسوا من رجوعه عن عقيدته، فغاية ما أرادوه أَخذ شيءِ بخطه يعذرهم عند السلطان في حَبْسه، لكن حتى هذا لم يظفروا به من الشيخ ـ رحمه الله ـ..

 <sup>(</sup>۲) ذكره إبراهيم بن أحمد الغياني خادم شيخ الإسلام. انظر: «الجامع»: (ص/١٤٧ ـ
 (۲).

منه أن يكتب لهم بخطه كتابًا آخر، فخلصنا أنه لم يكن معهم في المرة الأولى إلا الكذب والتزوير والتحريف.

وفي ختام هذه المقدمة نكرر الدعوة إلى مزيد من التواصل، شاكرين ومعترفين بالفضل لكل من أسدى ملاحظة أو فائدة، ونخص بالذكر الأستاذين الكريمين: حسن البار على ملحوظاته القيمة، وخالد الزهراني على مابذل وسعى في الحصول على تلك الفوائد وغيرها، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد.

كتبسه

علي بن محمد العمران ومحمد عزير شمس

فی ۳/ شعبان/ ۱۶۲۱

بمكة المكرمة \_ حرسها الله تعالى \_



#### مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله الذي خلق كلَّ شيء فقدَّره تقديرًا، والصلاة والسلام على من أرسله الله للعالمين بشيرًا ونذيرًا، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بكرةً وأصيلاً.

أما بعد؛ فلا يخفى على من سَبَر سِير العلماء وتأمَّلها وفحصها، ثم أراد أن يستخرج من جَمَع منهم بين العلم حتى صار من المجتهدين المحققين، وبين العمل حتى صار قدوة للعاملين العابدين؛ فإنه لا يخرج إلا بِبَرَضٍ من عِدِّ، وقُلِّ من كُثْرٍ؛ ولا غَرْوَ؛ فإن أولئك الذين جمعوا أطراف الفضائل وخصال الكمال يندر وجودهم، فيكون منهم في الزمان البعيد واحد تِلْوَ آخر.

ولا يشك كلُّ مُطَّلع أن شيخَ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيميَّة النُّميري الحراني ثم الدمشقي أحد أولئك العلماء المتحقِّقين (١)

<sup>(</sup>۱) (تنبیه): أنفع طرق العلم الموصلة إلى التحقّق فیه: أخذه عن العلماء المتحققین به على الكمال والتمام، ویكون العالم مُتحققًا إذا تحلّی بأمارات وعلامات، وهي ثلاث: ۱ ـ العمل بما عَلِم، حتى يكون قوله مطابقًا لفعله، فإن كان مخالفًا له؛ فليس بأهلٍ لأن يؤخذ عنه.

٢ - أن يكون ممن ربًاه الشيوخ في ذلك العلم، فهو الجدير إذن أن يتَّصِف بما اتصفوا به، وهذه طريقة السلف.

٣ ـ الاقتداء بمن أخذ عنه، والتأذّب بأدبه، كما اقتدى الصحابة بالنبي على والتابعون بالصحابة، وهكذا.

المصلحين، والرواد المجدّدين، الذين أفنوا أعمارهم في العلم والتعليم، والجهاد والإصلاح، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فلم يُعرف في زمنه، بل ولا قبله بقرون \_ كما صرح به غير واحد \_ أكثر منه علمًا وعملًا وجهادًا، وشجاعة وكرمًا، وسيرًا على قانون السلف، وقمعًا لأهل البدع، وكثرة تآليف.

حازَ الشَّريفَيْنِ مِن عِلْمٍ ومن عمل وقلَّما يتأتَّى العلمُ والعَمَلُ.

نقول: فخليقٌ بمن هذه حاله؛ في كثرة محاسنه، وحسن مكارمه، وعظيم مفاخِره، واتصال محامده، وعلو مبانيه = أن يُفْحَصَ عن خَبره، ويُبْحَث عن أثره، ويُنقَّر عن أمره وحاله وسيرته، لتكون نبراسًا للاهتداء، وعلمًا للاقتداء.

"فإن المتأخّر متى وقف على حبر من تقدّمه من الفصلاء، أو سمع كيف تشميرهم وإقبالهم على العلم وطلبه؛ تاقت نفسه إلى الاقتداء بهم، والانسلاك في سلكهم، والتحقيق لفضلهم وتجميلهم. . . فقد يحث . . . الجبان إلى المعركة فرسان الطّعان، ويُهيِّج الحادي أشواق القوافل، وإن كان عن معنى مايأتى به غافل»(١) اهـ.

فلما أردنا سلوك هذا السبيل، والولوج في هذا المَهْيَع، لاحت لنا طرائق شتَّى في جمع مادة الترجمة والإحاطة بمتفرِّقاتها، ولَمِّ شَعَيْها، إلا أن طريقة عصريَّة قد بدت لنا لتنهض بهذه المهمة، وهي: جمع تراجِمه المتفرقة في كتب التواريخ والسير والطبقات ونحوها، واستقصاء

<sup>=</sup> انظر: «الموافقات»: (١/ ١٣٩ ـ ١٤٥)، (٥/ ٢٦٢) للإمام الشاطبي. (١) قاله الجَنَدِئُ السَّكْسَكي (٧٣٢) في «السلوك»: (١/ ٦٥ ـ ٦٦).

ذلك ما أمكن، ثم سياقتها على الترتيب الزمني لمؤلِّفيها، بداية من عصره، وانتهاء بنهاية القرن الثالث عشر الهجري (١٣٠٠).

وهذه الطريقة لم نكن أوَّل من اخترعها، ولا أُول من سلكها، بل سبق إليها عددٌ من المعاصرين في دراساتهم عن بعض الشخصيات منها:

\_ ابن الراوندي (٢٩٨)، كتب عنه عبدالأمير الأعسم: «تاريخ ابن الراوندي الملحد» (ط. بيروت ١٩٧٥م).

\_ دراسة عن الحَلَّج (٣٠٩)، كتبها المستشرق ماسينون (باريس ١٩١٤).

\_ المتنبي (٣٥٤)، كتب عنه عبدالله الجبوري: «المتنبي في آثار الدَّارسين» (ط. بغداد ١٩٧٨م).

\_ أبو العلاء المعرّي (٤٤٩)، كتب عنه مجموعة من الباحثين: «تعريف القدماء بأبي العلاء» (ط. القاهرة ١٩٤٤م).

- ابن حزم الأندلسي (٤٥٦)، كتب عنه أبو عبدالرحمن ابن عقيل الظاهري: «ابن حزم خلال ألف عام» أربعة أجزاء (ط. دار الغرب الإسلامي، ١٤٠١).

\_ الغزالي (٥٠٥)، كتب عنه عبدالكريم العثمان: «سيرة الغزالي وأقوال المتقدمين فيه» (ط. دمشق ١٩٦١م).

ـ ابن رُشد (٥٩٥)، جمع أهم تراجمه جورج قنواتي في «مؤلفات ابن رشد» (ط. القاهرة ١٩٧٨م).

ـ ابن خلدون (۸۰۸)، جمع أهم تراجمه عبدالرحمن بدوي في

«مؤلفات ابن خلدون» (ط. القاهرة ١٩٦١م).

كما اهتم بعض الدارسين ببعض الأعلام فصنعوا ببلوغرافيا، تشير إلى البحوث والدراسات التي كُتِبت عنها في العصر الحديث؛ كما هو الحال في: (الفارابي، وابن سينا، وأبي بكر ابن العربي، والقاضي عياض)، كما أُفردت كتب لإحصاء مؤلفات علم ما ويكون من المكثرين غالبًا وبيان ما طبع منها ومالم يزل مخطوطًا، مثل: (الغزالي، وابن الجوزي، وابن خلدون، والسخاوي، والسيوطي مرًات).

ولا يخفى ما لهذه الأعمال المتقدمة من أثر محمود في الدراسات التي ظهرت بعد ذلك عن هذه الشخصيَّات.

وشيخ الإسلام ابن تيميّة ـ رحمه الله ـ أوْلَى من خُدِم بمثل هذه الله الله عنه الله عنه الله عنه الدراسات والترجمات والإحصائيات؛ فهو العالم حَقًّا، والإمام صِدْقًا.

من النَّاسِ مَن يُدعَىٰ الإمام حقيقة ويُدعَى كثيرٌ بالإمامِ مجازاً ولكنْ مَتَى يخفى الصباح إذا بَدَا وحلَّ عن الليلِ البهيمِ طِرَازا

ومع كثرة ما كُتِبَ عنه من البحوث والدراسات والتحقيقات = إلا أننا - مع الأسف - نفقد تلك الدراسة الموعبة الشاملة التي ألمحنا إليها، فلم يتقدّم أحدٌ - حتى الآن - بجمع ماتفرّق في المصادر القديمة في ترجمة شيخ الإسلام، فكان لنا شرف القيام بهذه المهمّة؛ فالحمد لله على توفيقه.

ولا يفوتنا هنا أن تُلْمِح إلى ماقام به الدكتور صلاح الدين المنجِّد؛ فقد نَشَر كتابًا بعنوان: «شيخ الإسلام ابن تيمية: سيرته وأخباره عند المؤرِّخين» (ط. بيروت ١٩٧٦م) جمع فيه سبع عشرة ترجمة ورتبها ترتيبًا

زمنیّا<sup>(۱)</sup>.

ومع اقتصاره على هذا العدد من التراجم، فقد وقع في عدد غير قليل من الأخطاء، وهي:

1 - أنه أقحم في نصوص هذه التراجم ماليس منها؛ ففي «الذيل على طبقات الحنابلة»، لابن رجب (٧٩٥) ادَّعى وجود سقط في آخر الترجمة عند تَعْدَاد ما اسْتُغْرِب للشيخ من أقوالِ فقهية، وذلك بالاعتماد على زيادةٍ وردت في «شذرات الذهب» لابن العماد (١٠٨٩) وهو ينقل من «ذيل ابن رجب»!!.

وعند الرجوع إلى نسخ الكتاب (نَعني: الذيل) الموثّقة (٢)؛ لم نجد تلك الزيادة التي أقحمها المنجِّد اعتمادًا منه على مجرَّد الظن!.

٢ ـ أنه أسقط من بعض المصادر نصوصًا مهمة، ويتضح ذلك في كتابين:

الأول: كتاب «أعيان العصر وأعوان النصر» (مخطوط) (٣) للصفدي (٧٦٤). حيث حذف منه ما يُعادل نصف الترجمة بحجة أنَّه تَكْرَار لما في «الوافي بالوفيات»، والواقع خلاف ذلك ففي «الأعيان» زيادات كثيرة، خلا عنها «الوافي»، منها قصيدة ضادية للمؤلِّف في رثاء شيخ الإسلام، لا توجد في المصادر الأخرى، وانفرد بها هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) ثلاثٌ منها لا تُعَدُّ من النراجم، وهي: النصيحة الذهبية (وفي ثبوتها نظر كبير)، وزغل العلم، والإعلان بالتوبيخ؛ لذا لم ندخلها في هذا «الجامع».

<sup>(</sup>٢) وهذه النسخ الموثقه عند الأستاذ الدكتور عبدالرحمن العثيمين ـ وفقه الله ـ وقد راجعها بنفسه، وأفاد عدم وجود تلك الزيادات. وهو يعمل الآن على تحقيق الكتاب على أفضل نسخه الخطية يسَّر الله له ذلك.

<sup>(</sup>٣) طبع حال نشر هذا «الجامع» في دار الفكر بدمشق.

الثاني: كتاب «البداية والنهاية» لابن كثير، فقد حذف منه نصوصًا مهمة، ولعله غفل عنها، منها قصة عسَّاف النصراني، وهي التي في إثرها ألَّفَ شيخُ الإسلام كتابَه «الصارم المسلول على شاتم الرسول».

٣ ـ التصحيف والتحريف الواقع في الترجمات، وهو كثير!! ويكفي أن يُقارن القارىء بين ما أثبتناه من «أعيان العصر» للصفدي، وبين ما نشره منه. وهذا مثال واحد، ويكفي من القلادة ما أحاط بالعنق.

وبعد؛ فكتابه لا يحتوي إلا على سبع عشرة ترجمة \_ كما سلف \_ ففاته الكثير مما كتبه تلاميذ شيخ الإسلام، والمعاصرون له، ومَنْ بعدهم، مما له أهمية كبيرة في الكشف عن المزيد مما يتعلق بترجمة شيخ الإسلام وآثاره. كما ستراه مجموعًا في هذا الكتاب إن شاء الله تعالى؛ فكان مجمل مالم يذكره في كتابه وهو في مجموعتنا هذه: اثنين وستين كتابًا.

## • أهمية هذا الجامع:

يتلخص عملنا في هذا الكتاب في جمع كل ما يتعلَّق بترجمة شيخ الإسلام في المصادر القديمة؛ من القرن الثامن إلى نهاية القرن الثالث عشر، سواء أكانت ترجمة ضمن كتاب، أو رسالة في مدح الشيخ والثناء عليه والوصاية به والتشوق إلى لقائه، أو مُذكرات عن حياته، أو فهرسًا لمؤلفاته.

وكان اعتمادنا في هذا الجمع على الاستقراء والتتبع لكتب التواريخ والتراجم، وفهارس المخطوطات، وتقليب أجلاد وأجلاد من الكتب المطبوعة والمخطوطة بُغية الحصول على ما تقدَّم مما له علاقة بترجمته، وبذلنا في هذا السبيل غاية الوسع رجاء اكتمال مادته، وحصول ما رُمناه من فوائد وعوائد، وهي كثيرة أهمّها:

أنه يقدّم للباحث ثبتًا كاملًا بكل الترجمات المتفرقة في المصادر لهذا الإمام، مما يُغْنيه عن الرجوع إلى عشرات الكتب المطبوعة والمخطوطة، فيوفر عليه الجهد والوقت.

 شر عدد من الترجمات المخطوطة، وهي تُعَدُّ من المصادر المهمة في ترجمته، وقد بلغ عددها: اثنتي عَشْرة ترجمة.

\* أنه بضم هذا الكتاب إلى التراجم المفردة للشيخ ـ وأهمُّها كتاب ابن عبدالهادي (٧٤٤) «العقود الدرية» ـ يُمثّل ترجمة شاملة متكاملة لشيخ الإسلام ابن تيمية يُسْتَغْنَى بها، ولا يحتاج معها إلى غيرها.

\* أن هذا الجمع يُظهر لنا الكتب الأصيلة التي قدمت لنا معلومات موثقة ومستوعبة، ويُظهِر التراجم الأُخرى التي لا تعدو أن تكون اختصارًا أو انتقاءً أو تكرارًا أو تحريفًا لما في المصادر الأصيلة.

\* أن هذا الجمع يُعطي الباحث الفرصة السانحة والمجال الأرحب للمقارنة بين هذه المصادر، والكشف عن مقدار اقتباس المتأخّر من المتقدم، ومن ثَمَّ يَتَنَبَّه إلى عدم الاعتماد على المصادر المتأخرة في بحوثه وتحقيقاته ما أمكنه ذلك.

\* أنه يعطي الباحث \_ أيضًا \_ فرصة اعتبار المعلومات في هذه التراجم فيعرف الموثّق منها والمزيّف، وما تفرَّدت به بعض المصادر، وما حُكي في البعض الآخر على الاحتمال وجُزِم به في مكان آخر، وما رُوي مُجملاً في مصدر، وفُصِّل في مصدر آخر، وهكذا.

\* أنه يُعطي الباحث فرصة لتكوين صورة صادقة متكاملة عن المترجَم له، وكيف كان أولئك المؤرخون والعلماء ينظرون إليه وإلى آرائه؛ على اختلاف مذاهبهم، ومشاربهم، وعصورهم، وثقافاتهم، ولماذا كان الاهتمام به وبأفكاره وبكتبه قويًّا أو ضعيفًا في حقبة ما أو مكانٍ ما؟.

\* أن هذا المجموع يمكّننا من دراسة كتبه وآثاره (۱)، وتوثيق نسبتها إليه، وحصرها بدقة

\* أنَّه يُصحِّح كثيرًا من الأخطاء والتصحيفات الواقعة في كثير من الكتب لتكرر المعلومات وتشابهها.

# \* تصحيح نسبة كتاب «مؤلفات شيخ الإسلام» المنسوب لابن القيم

كما أن هذا «الجامع» يُصوِّبُ خطأً قديمًا تتابع الباحثون عليه، وهو أنه منذ أن نشر الدكتور صلاح الدين المنجد «أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيميَّة» المنسوب لابن قيِّم الجوزية (٧٥١) ـرحمه الله ـ في «مجلة المَجْمع العلمي العربي» بدمشق (٢٨/ ١٩٥٣/ ٣٧١ ـ ٣٩٥) (٢) = لم يشكّ أحدٌ من الباحثين في صحَّة هذه النِّسبة إلى ابن القيم، بل اعتمدوه في دراساتهم عن شيخ الإسلام، أو عن تلميذه ابن القيم، وذلك على مدار نحو نصف قرن من الزَّمان!!

وقد اعتمد المنجد في نشرته تلك على نسخة خطية موجودة في دار الكتب الظاهرية برقم (٤٦٧٥ ـ عام)، وهي بخط الشيخ جميل العظم (٣) صاحب كتاب: «عقود الجوهر في تراجم من له خمسون مصنّفًا فمئة فأكثر»، نسخها سنة (١٣١٥).

<sup>(</sup>۱) انظر «فهرس الكتب»: (ص/ ۷۷۹\_ ۸۰۹).

<sup>(</sup>٢) ثم أفرد في رسالة.

<sup>(</sup>٣) وقد جَزَم العظمُ بنسبتها إلى ابن القيم، وعليه اعتمد المنجُّدا.

وهذه النسخة لا تعدو أن تكون تهذيبًا وترتيبًا للكتاب الأصل في «مؤلفات شيخ الإسلام»، ويترجَّح لنا أن الشيخ جميل العظم قد هذبها لتكون مادة يقتبس منها في كتابه السالف الذكر.

وتحققنا أنها تهذيب بعد وقوفنا على نسخة أُخرى من الكتاب، في دار الكتب الظاهرية \_ أيضًا \_ برقم (١١٤٧٩)، وهي عبارة عن «دفتر منوعات» بخطً الشيخ العلامة طاهر الجزائري \_ رحمه الله \_ كتبه سنة (١٣١٨)، أوله: «أسماء مؤلفات شيخ الإسلام» (ق/١ \_ ٨)، وكتب الشيخ طاهر بعد البسملة: «الظاهر أن هذه الرسالة لتلميذه ابن القيَّم» (١٠).

فقمنا بالمقابلة بين هذه النسخة، وبين نسخة العَظْم ـ التي اعتمدها المنجد ـ فوجدنا في نسخة الجزائري زيادات كثيرة، في المقدمة، وفي ذكر بعض الكتب، وفي معلومات عن كثير من الكتب، فعلمنا أن نُسْخة العظم ماهي إلا تهذيب للكتاب الأصل(٢).

هذا أمرُّ.

والأمر الثاني: أنا وجدنا الإمام ابن عبدالهادي (٧٤٤) في كتابه «العقود الدرية»(٣) قد اقتبس نصوصًا من هذه الرسالة، ونسبها إلى أبي

<sup>(</sup>۱) تحرَّفت «ابن القيم» إلى «إبراهيم» في فهرس مخطوطات الظاهرية (قسم التاريخ): (۲/ ٥٢٤ ـ ٥٢٢)، وهكذا نسَبَ المفهرِس هذه الرسالة إلى شخصية وهمية لا وجود لها!!.

<sup>(</sup>٢) انظر نموذجًا من الفروق بين النسختين في مقدمة "قاعدة في الاستحسان الشيخ الإسلام ابن تيمية: (ص/١٠ ـ ١١) (ط. دار عالم الفوائد ١٤١٩) تحقيق: محمد عُزَير شمس.

 <sup>(</sup>٣) (ص/٢٧ ـ ٢٨) (ط. مكتبة المعارف) ومابين الأقواس منه.

عبدالله بن رُشَيِّق، فقال: «قال الشيخ أبو عبدالله بن رُشَيِّق ـ وكان من أخص أصحاب شيخنا وأكثرهم كتابة لكلامه وحرصًا على جمعه ـ: كتب الشيخ ـ رحمه الله ـ نقول السلف مجردة عن الاستدلال على جميع القرآن، وكتب في أوله قطعة كبيرة بالاستدلال. ورأيتُ له سورًا وآيات يُفسِّرها، ويقول في بعضها: كتبته للتذكُّر، ونحو ذلك.

ثم لما حُبس في آخر عمره؛ كتبتُ له أن يكتب على جميع القرآن [مرتبًا] على السور، فكتب يقول: إن القرآن فيه ماهو بيِّن بنفسه، وفيه ماقد بيَّنه المفسرون في غير كتاب؛ ولكن بعض الآيات أشكلَ تفسيرها على جماعة من العلماء، فربما يطالع الإنسان عليها عدة كتب ولا يتبين له تفسيرها، وربما كتب المصنِّف الواحد في الآية تفسيرًا، ويُفسَّر له تفسيرها، فقصدت تفسير تلك الآيات بالدليل؛ لأنه أهم من غيره، وإذا تبين معنى آية تبيَّن معاني نظائرها.

وقال: قد فتح الله عَلَيَّ في هذه المرة من معاني القرآن ومن أصول العلم بأشياء كان كثير من العلماء يتمنونها، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن، أو نحو هذا، وأرسل إلينا شيئًا [كثيرًا] مما كتبه في هذا الحَبْس، وبقي شيءٌ كثير في [سلة] الحكم عند الحكام لما أخرجوا كتبه من عنده، وتوفي وهي عندهم إلى هذا الوقت نحو أربع عشرة رزمة.

ثم ذكر الشيخ أبو عبدالله مارآه ووقف عليه من تفسير الشيخ» اهــ.

نقول: هذا النصُّ برمَّته في «مؤلفات ابن تيمية» المنسوب لابن القيم! فتبيَّن من هذا أنه لابن رُشَيِّق لا لابن القيم.

وابنُ رُشَيِّتِي هذا هو: أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن أحمد سِبْط ابن رُشَيِّق المالكي (١)، المتوفى سنة (٧٤٩).

وكان ابن رُشَيَّق ـ كما يقول ابن كثير (٢) ـ: «أَبْصر بخط شيخ الإسلام منه، إذا عَزَب شيءٌ منه على الشيخ استخرجه أبو عبدالله هذا، وكان سريع الكتابة، لا بأس به، ديِّنا عابدًا كثير التلاوة حسن الصلاة، له عيال وعليه ديون، رحمه الله وغفر له آمين» اهـ.

ولا تسعفنا المصادر التي ذكرت ابن رشيق (٣) بمعلومات كافية عنه، أكثر مما لحَصه ابن كثير، إلا أن المصادر تُجمِع على أن ابن رُشَيِّق هذا كان ملازمًا لشيخ الإسلام، عارفًا بخطه، بل أعرف من الشيخ نفسه، مكثرًا من كتابة كلامه، لا يختلف عليه أصحاب الشيخ أنفُسُهم في هذه الأمور، وقد تقدم كلام ابن عبدالهادي وابن كثير، ثم وجدنا كلامًا غايةً في

 <sup>(</sup>١) واسمه هذا منقول من خطه في آخر رسالة «الاجتماع والافتراق» لشيخ الإسلام. انظر:
 «الأعلام»: (١/ ١٤٤) للزركلي، وكذا في آخر «رسالة في العقل والروح» بخطه كما في مجموعة الرسائل المنيرية: (٢/ ٤٩)، (وقد تحرّف فيها «ابن رُشَيّق» إلى «مرشق»).

<sup>(</sup>۲) «البداية والنهاية»: (۱۱ / ۲٤۱) ط. الريان، ووقع فيه: «عبدالله بن رُشَيِّق» وهو خطأ مطبعي لاريب، والصواب: أبو عبدالله، كما جاء في السطر الذي يليه، وعلى هذا الوهم ترجم له الزركلي في «الاعلام»: (۱۲/۸) في من اسمه: عبدالله، وحتى يستقيم له هذا حَلَف: «أبو» التي جاءت على الصواب في السطر الثاني من كلام ابن كثير!!.

<sup>(</sup>٣) انظر لترجمته: والعقود الدرية»: (ص/٢٧)، ووالمشتبه»: (ص/٣١٧) للذهبي ونعته بد: وصاحبنا الفقيه»، ووالبداية والنهاية»: (١٤١/١٤)، ووذيل مشتبه النسبة»: (ص/٢٧) لابن رافع، ووتوضيع المشتبه»: (١٩٥/٤)، لابن ناصر الدين، وحاشيته، ووتبصير المنتبه»: (١/٥٥٦ ـ ١٠٦) لابن حجر، ووتاريخ ابن قاضي شُهبة»: (١٠٥٥ ـ ١٥٥)، وورسالة ابن مُرِّي إلى تلاميذ شيخ الإسلام»: (٩/١٥٠)، ١٥٥)، ومجموعتنا هذه.

الأهمية للشيخ شهاب الدين ابن مُرِّي الحنبلي في رسالته التي وجَّهها إلى تلاميذ الشيخ ـ بعد وفاته ـ وفيها حثهم على الاهتمام بكتب الشيخ والاعتناء بها ونسخها، والاستعانة بالشيخ أبي عبدالله (۱) ابن رُشُيِّق فإنه أعلم الجماعة بهذا الأمر على الإطلاق، قال: «فاحتفظوا بالشيخ أبي عبدالله \_ أيَّده الله ـ وبما عنده من الذخائر والنفائس، وأقيموا لهذا المهم الجليل بأكثر ما تقدرون عليه، ولو تألمتم أحيانًا من مطالبته؛ لأنه قد بقي في فنه فريدًا، ولا يقوم مقامه غيره من سائر الجماعة على الإطلاق».

وقال: «وإذا جُمِعت هذه المؤلفات العزيزة الكثيرة، ونقل من المسودات مالم يُنْقَل، وقُبِل رأي أبي عبدالله في ذلك كله؛ لأنه على بصيرة من أمره، وهو أخبر الجماعة بمظان المصالح المفردة التي قد انقطعت مادتها».

وقال: «والشيخ أبو عبدالله ـ سلَّمه الله ـ فهو بلا تردد واسطة نظام هذا الأمر العظيم، فأعدوه وأزيلوا ضرورته. . . » إلى آخر ما قال وكله

<sup>(</sup>١) ذكره ابن مري في رسالته أكثر من مرة بالكنية، ولم يصرّح باسمه، فظن الباحثون أن المقصود به: ابن القيم، وهو خطأ، والمقصود به: ابن رشيق بدلائل كثيرة في النص، أهمها:

ا ـ أنه وصفه بالمعرفة التامة بخط الشيخ، وأنه أبرز الجماعة في الاضطلاع بهذه المهمة الشَّاقة، وهذا أمر تفرَّد به ابن رُشَيِّق باتفاق أصحاب الشيخ \_ كما سبق \_ ٢ \_ أنه ذكر أن أبا عبدالله هذا قليل ذات اليد، يجب مساعدته من الجماعة ليتفرخ للقيام بهذه المهمة، وهذا موافق لما ذكره ابن كثير من كثرة عياله وأنه مات مَدينًا. ٣ \_ أنه قد ذكر في رسالته هذه ابن القيم بقوله: "وررُوجع الشيخان الصالحان، الفاضلان المحققان: شرف الدين، وشمس الدين بن أبي بكر؛ فإنهما أحذق الجماعة على الإطلاق في المناهج العقلية وغيرها، وأذكرهم للمباحث الأصولية» اه \_ وأبعد النبعة المعلق على رسالة ابن مُرِّي في المراد بشمس الدين بن أبي بكر \_!!.

شاهد لما ذكرنا.

فثبت بما تقدَّم جميعه أن «مؤلفات ابن تيمية» لأبي عبدالله بن رُشَيِق لا لابن القيم، فيجب على الباحثين تصويب هذا الخطأ، ونسبة الكتاب في بحوثهم وتحقيقاتهم ـعن ابن القيم أو شيخه ـ إلى مؤلفه الحقيقي.

لكن مما يؤسف له: أن النسخة الثانية من هذا الكتاب وهي التي بخط الشيخ طاهر الجزائري، لا تُمثَل إلا النصف الأوَّل من هذه الرسالة المهمة، وليس فيه سوى مايتعلق بالقرآن فقط، وقد كتب الشيخ طاهر الجزائري في آخر هذه النسخة: «انتهى ما يتعلق بالكتاب العزيز، وهذا الذي أردنا نقله الآن لغرضٍ، حُرِّر في ليلة ٢٦ رمضان سنة ١٣١٨».

وليته لم يقتصر على هذا القدر، ونرجو أنه لم يضع الأصل المنسوخ منه، الذي كان ضمن مجموع ذكره الشيخ طاهر الجزائري نفسه في هذا «الدفتر»، وقال عنه (ق ٣٠٠): «في المجاميع عند بعض إخواننا». ثم ذكر محتويات بعض المجاميع، منها: «المجموع الثالث»، وسرد محتوياته، وهي كما يلي (٣١أ ـ ب):

- ١ \_ المناقلة بالأوقاف، لأحمد بن قدامة الحنبلي (كراس ٢).
- ٢ ـ رسالة في الوقف، للتقي [ابن تيمية]، أولها: "فصل في إبدال الوقف حتى المساجد بمثلها أو خير منها". آخرها: "وقد قرّب ابنا آدم قربانًا". كتبت سنة ٨٦٦ بخط أبي بكر بن زيد الجراعي.
- ٣ ـ رسالة الاحتجاج في بيان الوقف للتقي [ابن تيمية] أيضًا، أولها:
   «مسألة: واقف وقف وقفًا على أولاده ثم على . . . » (كراس ٢).
- ٤ \_ سئل عن قوله عليه السلام: «إن [الله] ينادي يوم القيامة بصوتٍ

يسمعه مَن بَعُد كما يسمعه مَن قَرُب؛ أنا الملك، أنا الديان» ونحو ذلك من الأحاديث، فإن بعض الناس قال: لايثبت لله صفة بحديث واحد». أجاب بعد الحمد: «الأصل في هذا الباب أن لا يتكلم الإنسان إلا بعلم...» (ورقة ١٢).

٥ ـ رسالة في أسماء كتبه. وكنّا نقلناها، كراس ناقص قليلاً.

٦ ـ العقيدة الواسطية.

٧ ـ عقيدة الشيخ موفق الدين [ابن قدامة]. (ورقة ٧).

٨ ـ الرسالة القبرصية، أرسلها في تاريخ سنة تسع عشرة وسبع مئة،
 وكُتبتْ سنة ٧٨٨.

٩ ـ رسالة في زيارة بيت المقدس. (ورقة ٦).

١٠ مسألة: روى البخاري عن أبي هريرة. . . «ماترددتُ عن شيء أنا فاعلُه تردُّديْ . . . ». وبعده حديث الدجال. (ورقة ٦).

١١ ـ في إشهار الحجاج السلاح عند مجيئهم إلى تبوك وغير ذلك. (ورقة ٤).

١٢ ـ فصل في تقبيل الجامدات واستلامها. (ورقة ٢).

١٣ ـ كتاب فيه كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على حديث عمران بن
 حصين، وهي الرسالة العرشية.

١٤ ـ رسالة في العمل بالخطوط، لعلاء الدين ابن مفلح.

١٥ \_ كتاب أحكام أطفال المشركين، لمحمد المنبجي بخطه .

١٦ \_ كتاب صفة المفتي والمستفتي، لنجم الدين ابن حمدان الحراني
 الحنبلى.

وقد بحثنا كثيرًا عن هذه المجموعة النفيسة في فهارس المخطوطات، فلم نجد لها ذكرًا، ولعل الله يوفق أحد الباحثين للعثور عليها، وأحببنا أن نذكر جميع محتوياتها هنا؛ لِيُسْتَعان بها في البحث والتنقيب.

وحتى يظهر هذا الأصل ـ الذي نسخ عنه كلٌ من الشيخ طاهر المجزائري والشيخ جميل العظم ـ اعتمدنا في نشرتنا على نسخة الشيخ طاهر طاهر حتى تنتهي، ثم كان الاعتماد في الباقي على نسخة الشيخ جميل العظم. ولم نقم بإثبات الفروق بين النسختين في الجزء المشترك بينهما، فإن الشيخ جميل العظم تصرَّف في إثبات العناوين تصرُّفاً كبيرًا، حيث اختصرَ وهذب، ورتَّب، وحذف ـ كما تقدم ـ.

أما نشرة الدكتور صلاح الدين المنجد فقد سقطت منها عناوينُ خمسة كتب، وأسطر عديدة من مواضع مختلفة في وصف الكتب والرسائل. وفيها تحريفات كثيرة لا مجال لذكرها هنا، ومن أراد ذلك فليقابل بينها وبين أصلها الذي بخط الشيخ جميل العظم أو نشرتنا الجديدة لهذه الرسالة ضمن هذا المجموع.

## مصادر ترجمة شيخ الإسلام:

تتنوع وتكثر مصادر ترجمة عَلَمٍ ما باعتباراتٍ كثيرة؛ علمية واجتماعية وبلدانية ومذهبية.

فيُترجم تراجم مستقلّة؛ باعتبار كثرة التلاميذ الملازمين حضرًا وسفرًا، وكثرة مواد الترجمة. ويُترجم في التواريخ العامة باعتبار أثره في سير الأحداث، ونشاطه العلمي، وكثرة تآليفه.

ويُترجم في طبقات الفقهاء، لاتصافه بالفقه، أو التزامه بمذهب معيَّن، وتعدد ترجمته في الكتب المقصورة على علماء فنِّ ما باعتبار اتصافه بتلك الفنون.

ولقد حظي شيخ الإسلام - رحمه الله - بالترجمة في كتب كثيرة على اختلاف أنواعها المتقدمة، من قبل وفاته بمدة، وحتى كتابة هذه الأسطر، على اختلاف مواد هذه التراجم من حيث الطول والقصر، وأصالة المعلومات، والالتفات إلى أهم الأحداث.

فكان النَّصيب الأوفى من الجودة في تلك التراجم لتلاميذ شيخ الإسلام ومعاصريه؛ كالبرزالي، وابن عبدالهادي، والذهبي، وابن فضل الله، والبرَّار، وابن الوردي، والصفدي، وابن كثير.

وبعض تراجم معاصريه ما هي إلا نقلٌ من التراجم الأصيلة السابقة؛ إذ ليس المقصود فيها أكثر من الوفاء بشرط الكتاب، كما هو الحال في تاريخ ابن شاكر، والفيومي، وعبدالباقي اليماني، واليافعي.

إلا أن هذه الكتب تزودتا بحقائق عن هؤلاء المؤلفين، ومواقفهم من شيخ الإسلام؛ لأنهم من مذاهب وبلدان شتى، ثم هي لا تخلو من فائدة جديدة يضيفها صاحب الترجمة، فقد يوجد في النهر مالا يوجد في البحر.

أما التراجم المتأخرة عن عصر شيخ الإسلام؛ فأبرزها ترجمة الحافظ ابن رجب في «ذيله»، فقد أفاد فيها وأجاد، وكذلك ترجم له

ابن حجر في «الدرر» ترجمة طويلة، وكذا المقريزي في «المقفّى»، والعليمي في «المنهج».

وهكذا تتابع التراجم على وتيرة واحدة من القرن الحادي عشر حتى نهاية الثالث عشر، إلا ماكان من الشوكاني (١٢٥٠)، والكشميري (١٢٩٨)، والقِنَّوْجي (١٣٠٧) فإِنَّهم لاحتفائهم بالشيخ، كان لترجمته في كتبهم حلاوة وعليها طلاوة.

وقد قمنا بتتبع مصادر ترجمة شيخ الإسلام، وسنذكر كل ما وقفنا عليه من ذلك، سواء أكان مخطوطًا أو مطبوعًا أو مفقودًا على سبيل الإحصاء، وهي على ثلاثة أقسام:

الأول: التراجم المفردة.

الثاني: التقاريظ والرسائل المفردة عن بعض أحواله ومؤلفاته.

الثالث: سِيْرته وأخباره في كتب التواريخ والسِّير ونحوها.

(تنبيه): ما كان داخلًا في مجموعتنا هذه وضعنا قبله علامة (\*).

القسم الأول: التراجم المفردة

١ ـ العقود الدرية من مناقب شيخ الاسلام أحمد ابن تيميّة (١).

للحافظ/ أبي عبدالله محمد بن أحمد بن عبدالهادي (٧٤٤).

٢ \_ الدُّرة اليتيميَّة في سيرة ابن تيمية.

<sup>(</sup>۱) طبع بتحقيق محمد حامد الفقي (١٣٥٦). وسمًّاه الآلوسي في «غاية الأماني»: (١/ ٣٨٧) بـ «الدرر البهية في ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية» لأنه وجد على ظهر إحدى النسخ هذا الاسم، والاسم الصحيح ماتقدم. ثم تابعه على هذا الاسم بعض المعاصرين؛ فوهموا.

للحافظ/ محمد بن أحمد الذهبي (٧٤٨).

هكذا ذكره البغدادي في "إيضاح المكنون": (١/٢٦)، و"هدية العارفين": (١/٤٦٢)، وذكره د/ بشار عواد في رسالته "الذهبي ومنهجه في تاريخ الإسلام": (ص/٢٠٧) غير أنه قال: "وهو في آل تيمية"! وأحال على الكتابين المتقدمين! وليس فيهما ما يُفيد ذلك، بل فيهما التصريح بأنه يريد شيخ الإسلام فقط.

وهو من مصادر ابن الوردي في «تتمة المختصر» كما صرّح في آخره. وانظر «أبجد العلوم»: (ص/ ٥٩٨).

٣ - الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية (١).

للحافظ/ عمر بن على البزار (٧٤٩).

٤ - ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية.

للحافظ/ إسماعيل بن كثير الدمشقى عماد الدين (٧٧٤).

قال في «البداية والنهاية»: (١٤٦/١٤): «وممن توفي فيها ـ أي سنة ٧٢٨ ـ من الأعيان: شيخ الإسلام العلامة تقي الدين ابن تيمية ـ كما تقدم ذكره في الحوادث ـ وسنُفْرِد له ترجمة على حِدة إن شاء الله تعالى» اهـ.

فهل أفرده؟

٥ ـ مناقب ابن تيمية (٢).

 <sup>(</sup>١) طبع أكثر من مرّة.

 <sup>(</sup>۲) ذكر بعض الباحثين أن منه نسخة في جامعة ييل الأمريكية برقم (۲٤٣) بخط المؤلف
ولم نطلع عليه، وفي بعض الفهارس أنها نسخة من الكتاب الآتي ذكره برقم «۱۱».

للعلامة/ الحسن بن عمر بن الحسن بن حبيب (٧٧٩).

7 = «الكلام على بناء ابن التدمري مدرسة الشيخ تقي الدين ابن تيمية بالقصَّاعين (1).

للشيخ/ محمد بن أبي بكر التدمري الشافعي (٧٨٧).

٧ \_ القصيدة التائية في إنكار تكفير العلاء البخاري لابن تيمية.

للشيخ/ عمر بن موسى بن الحسن القرشي ابن الحِمصي (٨٦١) في مئة بيت<sup>(١)</sup>.

٨ ـ الانتصار في ذكر أحوال قامع المبتدعين وآخر المجتهدين ابن تيمية (٣).
 للشيخ/ عبدالرحمن المقدسي الحنبلي.

٩ \_ الرد الوافر على من زعم أَنَّ مَنْ سمَّى ابن تيمية شيخَ الإسلام كافر.

للحافظ/ ابن ناصر الدين الدمشقي (٨٤٢) ذكر السخاوي في «الجواهر والدرر» ٣/ ١٢٦٤ أنه ترجمة مفردة، و«الرد الوافر» مطبوع مُتَدَاوَل.

١٠ ـ الاختيارات المرضيَّة في أخبار التقي ابن تيمية .

للعلامة/ محمد بن على بن طولون الحنفي (٩٥٣).

<sup>(</sup>۱) مخطوط في (٥٣ق) بخط المؤلف سنة (٧٨٦) في الظاهرية. انظر «فهرس التاريخ»: (٢/ ٦٧٧)، وبعد الاطلاع على الكتاب \_أخيرا\_ ظهر لنا أنه لا يحتوي على ترجمة الشيخ، وإنما فيه الكلام على البناء الجديد للمدرسة، وما دار حوله من الخلاف.

<sup>(</sup>٢) ذكرهاً في الضوء اللامع»: (١٣٩/٦ ــ ١٤٢)، و«الأعلام»: (٥/٨٥).

 <sup>(</sup>٣) منه نسخة في معهد المخطوطات برقم (٩١٣) ميكروفلم في (٢٥٠ق)، انظر:
 «فهرس المخطوطات»: جـ٢ ق٣/ ٣٤.

ذكره في كتابه «الفلك المشحون» (١٠): ص/ ٧٤، وقال: «وهو في المسودة».

١١ ـ الشهادة الزّكية في ثناء الأئمة على ابن تيميّة (٢).

للشيخ/ مَوْعي الكَوْمي الحنبلي (١٠٣٣).

۱۲ ـ الكواكب الدرية في مناقب ابن تيمية (۳).

للشيخ/ مرعي الكرمي الحنبلي (١٠٣٣).

۱۳ ـ ابن تيمية<sup>(٤)</sup>.

للشيخ/ محمد راغب باشا الحنفي (١١٧٦).

١٤ ـ القول الجلي في ترجمة الشيخ تقي الدين ابن تيميّة الحنبلي<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>۱) طبعة دار ابن حزم (۱٤١٦)

<sup>(</sup>٢) طبع بالمكتب الاسلامي.

<sup>(</sup>٣) طبع في مؤسسة الرسالة (١٤٠٥) تحقيق: نجم خلف، وهو بتمامه في «غاية الأماني»:
(٢/ ١٥٣/ ـ ٢٤٣) للآلوسي. وهو لا يعدو أن يكون مختصرًا من «العقود الدرية» لابن
عبدالهادي، و«الأعلام العليّة» للبزار، وترجمة الشيخ من «مسالك الأبصار» لابن فضل الله.
(تنبيه): وقد نُشِر مؤخّرًا فصلٌ من هذا الكتاب على أنّه كتابٌ مستقلٌ بعنوان: «مخنة شيخ الإسلام ابن تيمية» بذيل «قاعدة في الوسيلة» لابن تيمية، ولم يعرف محققه:
الشيخ على الشبل، اسمَ المؤلف!!.

 <sup>(</sup>٤) مقدمة «درء التعارض» (١/ ٢٤ ـ ٢٦).

<sup>(</sup>٥) مخطوط بقلم معتاد سنة (١١٨٦)، ضمن مجموع في مكتبة روضة خيري بمصر، رقم (٣٥٣) في (١٤٣ق). كذا ذكره بعض الباحثين، وهو كتاب صفي الدين البخاري الآتي ذكره، وللتافلاتي تقريط عليه في آخره. وترجمة التافلاتي في «سلك الدرر»: (١٠٢/٤)، و«الأعلام»: (١٩/٧).

للشيخ/ محمد بن محمد المغربي التافلاتي الحنفي (١١٩١).

١٥ \_ القول الجلي في ترجمة شيخ الاسلام ابن تيمية الحنبلي (١٠). للشيخ/ صفى الدين الحنفى البخاري (١٢٠٠).

#### وهنا تنبيهات:

الأول: في مكتبة الحرم المكي برقم (٢٧٨٤)، ورقة بعنوان: «ترجمة ابن تيمية»، وهي نقل عن الشيخ مرعي الحنبلي من كتابٍ له في الموضوعات، ذكر فيه شيخ الإسلام وأثنى عليه.

الثاني: هناك «ترجمة لشيخ الإسلام» ملحقة بآخر فتاواه: «الجواهر المضية». (مخطوطة: بوردور، رقم (٢/٨١٥)، كتبت سنة ٩٧هـ) انظر: «نوادر المخطوطات في مكتبات تركيا»: ١/٤٧ لرمضان شِشِن.

الثالث: «ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية» في الظاهرية برقم (١١٤٧١) (ق١- ٣٤) بخط الشيخ طاهر الجزائري ضمن دفتر منوعات، انظر: «فهرس التاريخ»: (٢٥٨).

الرابع: ذكر د/ شاكر مصطفى في كتابه «التاريخ العربي والمؤرخون»: (٣/ ٢١٤) أن للضياء المناوي \_عصري شيخ الإسلام\_ (٧٤٦) ترجمة مفردة للشيخ، ولم نقف على هذا في مصادر ترجمته! وذكر أيضًا: أن ابن عبدالهادي اختصرها!.

<sup>(</sup>۱) طبعه العلامة القنوجي على نفقته، بهامش «جلاء العينين» (بولاق ۱۲۹۸) ص٢ ـ ٨٩. ثم تتابعت طبعاته.

القسم الثاني: التقاريظ والرسائل المفردة عن بعض أحواله ومؤلفاته:

\* ١ ـ التذكرة والإعتبار والانتصار للأبرار (١).

للشيخ/ أحمد بن إبراهيم بن عبدالرحمن الواسطي الحنبلي، المعروف بابن شيخ الحرَّامِيْن (٢١).

\* ٢ - رسالة ابن مُرّي إلى تلاميذ شيخ الإسلام (٣).

للشيخ/ أحمد بن محمد بن مُرِّي شهاب الدين الحنبلي (بعد ٧٣٠).

٣ - رسالة من عبدالله بن حامد إلى أبي عبدالله [ابن رشيق] في الثناء على شيخ الإسلام<sup>(3)</sup>.

لعبدالله بن حامد (أحد علماء الشافعية).

\* ٤ - أجوبة ابن سيد الناس اليعمري على سؤالات ابن أيبك الدمياطي.

للعلامة/ أبي الفتح ابن سيد الناس اليَعْمُّري الشافعي (٧٣٤).

\* ٥ ـ نماذج من قراءة شيخ الإسلام على شيوخه من «معجم سماعات البرزالي».

للحافظ/ علم الدين البرزالي (٧٣٩).

<sup>(</sup>۱) ساقه ابن عبدالهادي في «العقود»: (ص/ ۲۹۱ ـ ۳۲۱). ونُشِر مستقلاً مرات.

<sup>(</sup>٢) كذا ضبطه ابن ناصر الدين في توضيح المشتبه ٣/١٦٥، وليس «الحِزَامِيين» كما في عامة الكتب.

<sup>(</sup>٣) طبعها محمد حامد الفقى عام (١٣٧٢)، وأعاد نشرها محمد الشيباني في الكويت.

<sup>(</sup>٤) هي ملحقة بـ «العقود»: (٥٠٢ ـ ٥٠٧). ووُجِدَت ـ أيضًا ـ على ظهر نسخة من العقود الدرية. وانظر كلامنا في تعيين المكتوب إليه في (ص/ ٢٤١).

٦ \_ مؤلفات ابن تيميّة.

للحافظ/ محمد بن أحمد بن عبدالهادي الحنبلي (٧٤٤).

قال في «العقود الدرية»: (ص/٦٤): «وسأجتهد إن شاء الله تعالى في ضبط ما يمكنني من ضبط مؤلفاته في موضع آخر غير هذا، وأُبيِّن ماصنّفه منها بمصر، وما ألّفه منها بدمشق، وما جمعه وهو في السّجن، وأرتبه ترتيبًا حسنًا غير هذا الترتيب بعون الله تعالى وقوته ومشيئته» اهه.

فهل ألُّفه أم اخترمته المنية قبل الوفاء بذلك؟.

٧ \_ القبَّان في أصحاب التقي ابن تيميّة (١).

للحافظ/ محمد بن أحمد شمس الدين الذهبي الشافعي (٧٤٨).

 $* \Lambda_{-}$  فصلٌ فيما قام به ابن تيمية وتفرَّد به (\*).

لخادم شيخ الإسلام إبراهيم بن أحمد الغياني. (بعد ٧٣٠).

٩ - مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية (٣).

للشيخ/ أبي عبدالله محمد بن عبدالله بن أحمد سبط ابن رُشَيِّق المالكي (٧٤٩).

 <sup>(</sup>١) ذكرها السخاوي في «الإعلان بالتوبيخ»: (ص/ ٢٩٠)، ووصفها بكونها (ورقة).
 والقبّان هو: الميزان.

<sup>(</sup>٢) مخطوط ضمن «الكواكب الدراري (٤١/ق٥٢٥ ـ ١٣٠) لابن زكنون (٨٣٧) [نسخة الظاهرية ٥٨٧]، منسوخة في القرن التاسع، وطبعه محب الدين الخطيب مرَّات بعنوان «ناحية من حياة شيخ الإسلام ابن تيمية».

<sup>(</sup>٣) نُشِرت منسوبة إلى ابن قيم الجوزية قبل ٤٥ سنة، والصواب نِسبتها إلى أبي عبدالله ابن رُشَيْق المالكي، وتقدَّم شرح ذلك (ص/ ٨ ـ ١٥).

\* ١٠ ـ تقريظ الحافظ ابن حجر العسقلاني الشافعي للرد الوافر لابن ناصر الدين (١).

- \* ۱۱ ـ تقريظ العلامة محمود بدر الدين العَيْني الحنفي (۲).
  - \* ١٢ \_ تقريظ العلامة صالح البلقيني الشافعي (٣).

وقد عَدَدْنا هذه التقاريظ بمنزلة الترجمة لما فيها من المعلومات عن حياة الشيخ والذب عنه. واستأنسنا بقول القِنَّوْجي في «أبجد العلوم»: (١٣٨/٣): «وهذه التقاريظ المشارُ إليها، كلها بمنزلةِ ترجمةٍ مفيدة، وهي تُفْصِحُ عن عُلُوً مكان شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ في العلوم والمعلومات» اهـ.

القسم الثالث: سِيرته وأخباره في كتب التواريخ والسِّير ونحوها: \* ١ ـ نهاية الأرب في فنون الأدب.

للعلامة/ شهاب الدين أحمد بن عبدالوهاب النويري (٧٣٣).

\* ٢ ـ تاريخ حرادث الزمان وأنبائه ووفيات الأكابر والأعيان من أبنائه.

لشمس الدين محمد بن إبراهيم المعروف بابن الجزري (٧٣٩).

٣ ـ معجم شيوخ البرزالي(٤).

<sup>(</sup>١) نشرت بذيل «الرد الوافر» لابن ناصر الدين.

<sup>(</sup>٢) نشرت بذيل «الرد الوافر» لابن ناصر الدين.

 <sup>(</sup>٣) نشرت بذيل «الرد الوافر» لابن ناصر الدين، وهذه الثلاثة هي أهم التقاريظ، فلذا اكتفينا بها.

 <sup>(</sup>٤) منه قطعة في الظاهرية بدمشق برقم (٣٧٩٨)، انظر «الفهرس»: (٦٨٧/٢) التاريخ
 وملحقاته، ولم نتمكن من الحصول عليه. وللبرزالي عدد من المعاجم، ومنها معجم =

للحافظ/ القاسم بن محمد بن يوسف البرزالي (٧٣٩).

وأثبتنا في هذه الطبعة «نموذج من قراءة ابن تيمية على شيوخه» مستخرجة من سماعات البرزالي على الشيوخ في سنة (٦٨٠) انظر ص٢١٦.

\* ٤ ـ المقتفي (١). (مخطوط)

له أيضًا.

وهو المعروف بتاريخ البرزالي، وهو ذيل على كتاب «الروضتين» لأبي شامة المقدسي (٦٦٥)، وقف فيه إلى سنة (٧٣٩) وهي سنة وفاته.

وفيه مادة وافرة فرَّغ كثيرًا منها ابنُ كثيرٍ في «تاريخه» وترك شيئًا آخر، وتصلح ترجمته في هذا الكتاب أن تفرد بكتاب.

# ٥ ـ كنز الدُّرَر وجامع الغُرَر .

لأبي بكر بن عبدالله بن أيبك الدُّواداري (بعد ٧٣٦).

مختصر فيه الشيوخ الذين اتفق هو وأخته على الرواية عنهم يقع في (٥)ق، ولدينا صورته.

(١) منه نسخة خطية في مجلدين إلى سنة (٧٢١) إلا أنها مع نقصها عَسِرة القراءة، لإصابتها برطوبةٍ أثرت على المداد فدخل بعضه في بعض، وقد أُخذ ما اتضح من النسخة رسالة علمية بجامعة أم القرى واعتمدنا عليها في كتابنا هذا، وذكر الميمني ـ ومثله الدكتور شاكر مصطفى ـ أنه وقف على مجلد ضخم في ٦١٤ ورقة في مكتبة كوبرولو زاده محمد باشا برقم ١٠٣٧، لعله من تاريخ البرزالي من سنة ٢٢٧ إلى ٨٣٨هـ. (انظر: بحوث وتحقيقات ١٨٨/١).

قلنا: ثم ظهر أخيرا أن هذه القطعة جزء من تاريخ ابن الجزري (٧٣٩) رفيق البرزالي، انظر تفصيل ذلك وتحقيقه في مقدمة د/ عمر عبدالسلام تدمري «لتاريخ حوادث الزمان» لابن الجزري.

\* ٦ ـ لقطة العجلان في مختصر وفيات الأعيان. (مخطوط)

للعلامة/ عبدالباقي بن عبدالمجيد اليماني الشافعي (٧٤٣).

\* ٧ - مختصر طبقات علماء الحديث (١).

للحافظ/ محمد بن أحمد بن عبدالهادي الحنبلي (٧٤٤).

\* ٨ ـ ذيل تاريخ الإسلام. (مخطوط)(٢).

\* ٩ \_ معجم شيوخ الذهبي.

\* ١٠ \_ تذكرة الحفاظ.

العبر في خبر من عَبَر (٣).

\* ١٢ \_ دُول الإسلام.

<sup>(</sup>۱) وقد دللنا على أن هذا هو الاسم الصحيح، لا ما أُثبت على المطبوعة، في مكان آخر، وانظر «العنوان الصحيح للكتاب»: (ص/ ٩٢) (ط. دار عالم الفوائد ١٤١٩) لأخينا الشيخ حاتم الشريف.

<sup>(</sup>٢) طبع أخيرًا طبعة سقيمة، ثم نشر الأخ الباحث أبو عبدالرحمن محمد الثاني مقالاً في ملحق التراث بجريدة البلاد في (١٤٢٠/١/١٣ رقم ١٤٢٠) ينفي فيه أن يكون لتاريخ الإسلام ذيلاً واستدل بدلائل عديدة، ثم رددتُ عليه في الملحق نفسه بتاريخ (٩/٦/١/١ رقم ١٦١١١) فلينظره من أراد. (علي العمران). وقد استل هذه الترجمة بعضهم، كما ظهر ذلك بالمقارنة، ومنه نسخة في (الظاهرية، مجموع الترجمة عام) (ق٧٠ ـ ٧٠)، انظر: «فهرس المجاميع»: (٢١٥/١)، و«فهرس الماء مدي

 <sup>(</sup>٣) «عبر»\_بالعين المهملة\_هذا هو الصواب، وخلافه وهم، انظر: «الذهبي ومنهجه في
تاريخ الإسلام»: (ص/ ١٧٨) للدكتور بشار عواد.

- \* ١٣ ـ الإعلام بوفيات الأعلام.
- \* ١٤ \_ المعين في طبقات المحدثين.
- \* ١٥ ـ ذكر من يُعتمد قَوْلُه في الجرح والتعديل (١).
  - \* ١٦ ـ المعجم المختصّ بالمحدِّثين.

١٧ \_ سير أعلام النبلاء (٢).

جميعها للحافظ/ محمد بن أحمد الذهبي الشافعي (٧٤٨).

\* ١٨ ـ برنامج الوادي آشي.

للشيخ/ محمد بن جابر الوادي آشي شمس الدين المالكي (٧٤٩).

<sup>(</sup>١) طبعت مفردة، وضمن أربع رسائل في علوم الحديث، تحقيق أَبي غدة.

<sup>(</sup>٢) وهالهنا تنبيه وهو:

أن المطبوع من السير (عن مؤسسة الرسالة) لا يمثّل كامل الكتاب، بل بقي منه مايمثل نحو (٤٠) سنة وهذه مفقودة من نسخة الكتاب المعتمدة حتى الآن، وهناك قطعة من «السير» تبدأ من نحو سنة (٦٦٠ إلى ٧٤٠) وهذه القطعة مشوّشة الترتيب كثيرة البياضات عسرة القراءة، وفي كون هذه القطعة هي المكملة للكتاب نظر كبير (انظر مقدمة بشار).

وهذه القطعة المشار إليها طبعت أخيرًا ملحقة بالسير في طبعة مكتبة الباز، عَمِل على السير العَمْروي، وعَمِل على هذه القطعة الجديدة عبدالسلام علَّوش، إلا أن هذه القطعة لم توجد فيها ترجمة شيخ الإسلام؛ لأن الأوراق من وفيات (٧٢٧\_ ٧٣٠) ساقطة من النسخة، ولعلها بفعل فاعل!

غير أن المحقق حاول أن يكمل ذاك النقص؛ فاجتلب نصوصًا منقولة عن الذهبي في المصادر، فأثبتها في الكتاب! وهذا تصرُّف غير مرضيٌّ، إذ لم نطلع على أحدٍ صرَّح بالنقل عن السير، في ترجمة الشيخ - فيما وقفنا عليه -.

\* ١٩ ـ مسالك الأبصار في ممالك الأمصار (١). (مخطوط).

للعلامة المنشىء/ أحمد بن يحيى بن فضل الله العُمَري الشافعي (٧٤٩).

\* ٢٠ ـ تتمَّة المختصر في أخبار البشر.

للعلامة/ عمر بن الوَرْدي الشافعي (٧٤٩).

\* ٢١ ـ النونية.

للإمام/ شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية الحنبلي (٧٥١)

\* ٢٢ ـ الإيصال لكتاب ابن سليم وابن نقطة والإكمال. (مخطوط).

للعلامة/ علاء الدين مُغُلْطاي الحنفي (٧٦٢).

ثم طبع الكتاب أخيرًا بدار الفكر المعاصر في ستة مجلدات.

🕸 ۲۳ ـ الوافي بالوَفَيَات (۲<sup>۲)</sup>.

للعلامة/ خليل بن أيبك الصفدي صلاح الدين الشافعي (٧٦٤).

\* ٢٤ ـ أعيان العصار وأعوان النصر. (مخطوط) له.

وفيه يترجم لمعاصريه من سنة (٦٩٦ ـ ٧٦٤) بعبارات مسجوعة من أوَّل الكتاب إلى آخره، فأفقده التزام ذلك كثيرًا من الفوائد، ولكنه في ترجمته لشيخ الإسلام أورد بعض المعلومات التي لاتوجد في المصادر

<sup>(</sup>١) استل بعضهم هذه الترجمة من هذا الكتاب، ومنها نسخة خطية بمكتبة الملك فهد بالرياض، ضمن محطوطات المعارف.

<sup>(</sup>٢) ويسمى بالتاريخ الكبير.

الأخرى، وانفرد بالقصيدة الضادية في رثاء الشيخ.

\* ٢٥ \_ فَوَات الْوَفَيَات (١).

للشيخ/ محمد بن شاكر الكتبي الشافعي (٧٦٤).

# ٢٦ ـ عيون التواريخ. (مخطوط)<sup>(٢)</sup> له.

\* ۲۷ ـ مرآة الجَنان.

للشيخ/ أبي محمد عبدالله اليافعي اليمني الشافعي (٧٦٨).

\* ۲۸ ـ نثر الجمان في تراجم الأعيان. (مخطوط)<sup>(٣)</sup>.

للعلامة/ أحمد بن محمد الفيُّومي المقرىء (٧٧١).

\* ٢٩ \_ البداية والنهاية.

للحافظ/ أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي الشافعي (٧٧٤).

\* ٣٠ ـ نزهة العيون في تاريخ طوائف القرون. (مخطوط).

للملك/ الأفضل عباس بن علي بن داود بن رسول الشافعي اليماني (٧٧٨) .

\* ٣١ ـ درّة الأسلاك في دولة الأتراك. (مخطوط).

<sup>(</sup>۱) واستل بعضهم هذه الترجمة، ومنها نسخة في مكتبة الحرم المكي برقم (١١١٤ عام) (١٢ق) (١٧٣ب \_ ١٨٤أ) بتاريخ ١٢٩٢هـ. انظر: "فهرس المكتبة الصديقية": (المجاميع/١٦).

<sup>(</sup>٢) طبع منه ثلاثة أجزاء متفرَّقة؛ لكن ترجمة شيخ الإسلام ليست في المطبوع منه.

<sup>(</sup>٣) قطعة من الكتاب تحتوي على السنوات (٧٠١ - ٧٤٥).

للشيخ/ الحسن بن عمر بن الحسن بن حبيب الشافعي (٧٧٩).

\* ٣٢ ـ تذكرة النبيه في أيام المنصور وبنيه. له.

\* ٣٣ ـ رحلة ابن بطوطة المسمّاه: تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار.

للرَّحَّالة/ محمد بن عبدالله الطنجي (٧٧٩).

\* ٣٤ ـ الذيل على طبقات الحنابلة.

للعلامة/ عبدالرحمن بن شِهاب الدين أحمد الدمشقي المعروف بابن رجب الحنبلي (٧٩٥).

\* ٣٥ ـ العِقد الفاحر الحسن في طبقات أكابر اليمن. (مخطوط).

للمؤرخ/ شمس الدين علي بن الحسن الخزرجي الشافعي اليماني (٨١٢).

\* ٣٦ ـ ذيل التقييد لرواة السنن والمسانيد.

للعلامة/ تقي الدين الفاسي المالكي (٨٣٢).

\* ٣٧ ـ التبيان لبديعة البيان. (مخطوط).

للحافظ/ محمد بن أبي بكر بن ناصر الدِّين الدمشقي الشافعي (٨٤٢). \* ٣٨ ـ السلوك لمعرفة دول الملوك.

للعلامة/ أحمد بن علي المقريزي تقي الدين الشافعي (٨٤٥).

\* ٣٩ ـ المقفّى الكبير. له.

\* ٤٠ ـ الاعتبار بذكر الخِطَط والآثار، له.

\* ٤١ ـ مختصر طبقات الحنابلة لابن رجب (مخطوط).

للعلامة/ أحمد بن نصر الله البغدادي الحنبلي (٨٤٦).

\* ٢٤ \_ الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة (١).

للحافظ/ أحمد بن على ابن حجر العسقلاني الشافعي (٨٥٢).

\* ٤٣ \_ عقد الجمان. (مخطوط).

للعلامة/ بدر الدين محمود العيني الحنفي (٨٥٥).

\* ٤٤ ـ المنهل الصَّافي والمستوفَىٰ بعد الوافي.

للعلامة/ أبي المحاسن يوسف بن تَغْري بَرْدِي الحنفي (٨٧٤).

\* ٤٥ \_ الدليل الشافي من المنهل الصافي، له.

وهو مختصر من الذي قبله.

\* ٤٦ ـ النجوم الزاهِرة في ملوك مصر والقاهِرة. له.

\* ٤٧ \_ المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد.

للعلامة/ برهان الدين إبراهيم بن مفلح الحنبلي (٨٨٤).

\* ٤٨ ـ دستور الأعلام. (مخطوط).

<sup>(</sup>۱) وقد استل بعضهم هذه الترجمة، ومنها نسختان، إحداهما في دار الكتب، والأخرى في أوقاف بغداد، غير أن المستلّ قد زاد فيها مرثيّة ابن الوردي، وتصرَّف في بعض العبارات، وطُبعت مؤخّرًا عن دار ابن حزم (۱٤۱۹). وانظر: ابن حجر ودراسة مصنفاته؛ (۱/ ٥٥٤).

للشيخ/ محمد بن عمر بن عَزَم المكي المالكي (٨٩١).

\* ٤٩ ـ غِربال الزمان في وَفَيات الأعيان.

للعلامة/ يحيى بن أبي بكر بن محمد الحَرَضي الشافعي اليماني (٨٩٣).

\* ٥٠ ـ طبقات الحفاظ.

للحافظ/ جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي الشافعي (٩١١).

\* ٥١ ـ تاريخ ابن سباط، المسمَّى: صِدْق الأحبار.

لحمزة بن أحمد الغُرْبي (١) (٩٢٦).

\* ٥٢ ـ الدَّارس في تاريخ المدارس.

للعلامة/ عبدالقادر بن محمد التُّعيمي (٩٢٧).

\* ٥٣ \_ المنهج الأحمد في ذكر أصحاب الإمام أحمد.

للعلامة/ مجير الدين عبدالرحمن العليمي الحنبلي (٩٢٨).

\* ٥٥ ـ الدُّرُ المنضَّد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، له.
 وهو مختصر من الذي قبله.

\* ٥٥ \_ طبقات المفسرين.

للعلامة/ شمس الدين محمد بن علي الداوودي الشافعي (٩٤٥). \* ٥٦ ـ قلادة النحر في وفيات أعيان الدَّهر. (مخطوط).

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في الأعلام: ٢/ ٢٧٦، واختلف فيه؛ فقيل: ابن أسباط، وقيل: ابن شباط.

للمؤرِّخ/ عبدالله الطيب بن أحمد با مخرمة (٩٤٧).

\* ٥٧ \_ الزيارات.

للشيخ/ محمد العدوي الزوكاوي الشافعي (١٠٣٢).

\* ٥٨ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب.

للعلامة/ أبي الفلاح عبدالحي بن العِمَاد الحنبلي (١٠٨٩).

\* 09 \_ درّة الحِجَال في غرة (١) أسماء الرجال.

للشيخ/ أبي العباس أحمد بن محمد المكناسي المعروف بابن القاضى المالكي (١١٢٥).

\* ٦٠ \_ ديوان الإسلام.

للعلامة/ محمد بن عبدالرحمن الغَزِّي الشافعي (١١٦٧).

\* ٦١ ـ الدر المكنون في مآثر الماضي من القرون. (مخطوط).

للشيخ/ ياسين بن خير الله الموصلي الخطيب (بعد ١٢٣٢).

\* ٦٢ \_ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع.

للإمام المجتهد/ محمد بن على الشوكاني اليماني (١٢٥٠).

\* ٦٣ ـ نُزُل من اتقى بكشف أحوال المنتقى.

للعلامة/ عبدالرشيد بن محمود الكشميري (١٢٩٨).

<sup>(</sup>١) سقطت «غُرَّة» من اسم الكتاب في المطبوعة! والصواب إثباتها وانظر «العنوان الصحيح للكتاب»: (ص/٩٠).

- \* ٦٤ ـ التاج المكلل من جواهر مآثر الطِّراز الآخر والأوّل.
   للعلامة/ صديق بن حسن بن علي القنَّوْجي (١٣٠٧).
- ٦٥ ـ تقصار جيود الأحرار من تذكار جنود الأبرار، له بالفارسية.

٦٦ ـ إتحاف النبلاء المتقين بإحياء مآثر الفقهاء المحدِّثين، له بالفارسية \_ أيضًا \_.

- \* ٦٧ \_ أبحد العلوم. له.
- \* ٦٨ \_ حلاء العينين في محاكمة الأحمدين.

للشيخ/ السيد نعمان خير الدين بن محمود الآلوسي الحنفي (١٣١٧).

\* \* \*

وبعد هذا العرض يبقى عندنا نوعان من الكتب والدراسات:

النوع الأول: كتب وردت فيها معلومات وشذرات تتعلق بحياة شيخ الإسلام، فمنها ماهو في كتب الشيخ نفسِه، وقد تصدَّى لجمع ذلك أحد طلبة العلم، على ما أخبرنا به الشيخ بَكْر أبو زَيْد.

ومنها ماهو منثور في كتب أصحابه وتلاميذه ومن بعدهم، خاصةً كتب العلامة ابن القيم، وقد كنا تصدينا لجمع هذا الصنف فحصلنا على نقول وفيرة ونصوص عزيزة، وقد أدرجناها هنا بَادِيء ذِي بَدْء، ثم عدلنا عن هذا ورأينا أن تفرَد ببحث مستقلً.

النوع الثاني: البحوث والدراسات الحديثة عن شيخ الإسلام في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، لم نذكر شيئًا منها هنا، وهي كثرة كاثرة تصلح أن تفرَد ببحث أيضًا...

## • منهج العمل:

كانت فكرة حَصْر مصادر ترجمة شيخ الإسلام المفردة والمضمَّنة كتب التواريخ ونحوها، سواء المخطوط والمطبوع، هي بداية هذا العمل ونواته وكان ذلك قبل خمس سنوات، فلما اكتملَ الجمعُ، رأينا أن نضم شمل هذه الترجمات، لتكون في سِفْرٍ واحد أمام نظر المطالع، ولا يخفى مافي ذلك من عظيم الفائدة وجليل الأثر ـ وقد تقدَّم ـ.

## ويتلَّخُص عملنا في إثبات هذه النصوص في النقاط الآتية:

- الفترة الزمنية لهذه الترجمات تبدأ من حياة شيخ الإسلام، حيث كانت أول ترجمة وقفنا عليها هي لابن شيخ الحرَّامِين (٧١١) أي في حياة الشيخ وتنتهي بنهاية القرن الثالث عشر الهجري سنة (١٣٠٠)، وكانت آخر التراجم لنعمان خير الدين الآلوسي (١٣١٧) وذلك في كتابه «جلاء العينين»، وقد ألفه قبل نهاية القرن سنة ١٢٩٧.
- ٢ ـ لم نُدْخِل في مجموعتنا هذه التراجم المفردة؛ لأنها تعدُّ قائمة بنفسها
   كـ «العقود الدرية» لابن عبدالهادي ـ وهو أوسعها ـ و «الكواكب الدرية» لمرعي الكرمي وغيرهما مما تقدَّم إحصاؤه قريبًا.
- ٣ ـ راعينا في إثبات هذه النصوص تواريخ وَفَيَات مؤلفيها، ومن لم
   تتبيّن وفاتُهُ اجتهدنا في إثباتها في مكانها الملائم.
- ٤ ـ أثبتنا هذه النصوص بتمامها دون حذف أو اختصار أو تصرُّف وأشرنا في الحاشية إلى مصدر هذه الترجمة سواء المطبوع أو المخطوط،
   مع ذكر مكان الطبع وتاريخه، ورقم المخطوط ومكان وجوده.

ونحن إذ نثبت هذه التراجم برمتها، بعُجَرِها وبُجَرِها، وحقها وباطلها، فإن ذلك لأمور: الأول: للاطلاع عليها فَيُعْرَفُ المنصِف من اله ححف، فيُؤخَذ الحقُّ ويبقى، وأما الباطل فيذهب جُفَاءً.

الثاني: للنظر فيما يتعرّض له أولياء الله، وعلماء الإسلام المجاهدون من صنوف الأذى؛ من تعذيب وحَبْس وطَعْن، وغيرها من أنواع الابتلاءات، ثم ما واجهوا به ذلك كله من الصبر والرّضا، شأنهم شأن رسل الله الكرام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتُ رُسُلُ مِن فَبِيلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُودُوا حَقَّ أَنَاهُمْ نَصَرُناً وَلا مُبَدِلَ لِكُومَاتِ اللّهِ وَلَقَدْ عَالَىٰ اللّهُ مَا كُذِّبُوا وَأُودُوا حَقَّ أَنَاهُمْ نَصَرُناً وَلا مُبَدِلَ لِكُومَاتِ اللّهِ وَلَقَدْ عَالَىٰ اللّهُ مِن لَهَا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُودُوا حَقَّ أَنَاهُمْ نَصَرُناً وَلا مُبَدِلَ لِكُومَاتِ اللّهِ وَلَقَدْ عَامَ كُون لَهَا عَلَىٰ مَا كُذِيبُوا وَالاَنعام / ٣٤].

وقال ﷺ: ﴿أَشِد النَّاسِ بِلاءٌ الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل».

وأن مايقع من الكلام عليهم بالباطل والهوى والتقليد؛ ماهو إلا زيادة في حسناتهم ورفعة في درجاتهم \_ إن شاء الله تعالى \_ وأنَّ ذلك لا يضرهم عند الله ولا عند الناس.

وأن من كان منهم - أي الذَّامين - مقلِّدًا في الذم والطعن لمن سبقه؛ فقد تبينت الآن حقائق الأمور، ورجع المنصف عن قدحه، وأما من بقي من الخلف ذامًّا شانتًا؛ فما هو إلا مبتدعٌ صاحب هوى في الغالب، أو غير مطلع على جليَّات الأمور وحقائقها، فحُقَّ للشيخ أن يتمثَّل بقول الشاعر:

أثريتُ مَجْدًا فَلَمْ أَعْباً بِما سَلَبَتْ أيدي الحَوَادثِ مِنِّي فهو مُكْتَسَبُ وبقوله:

فَمَاذًا عَلَى الْأَعْدَاءِ أَنْ يَتَقَوَّلُوا عَلَيَّ وَعِرْضِي نَاصِحَ الْجَيْبِ وَافِرُ

وبقوله:

راجَعْتُ فِهْرِس آثارِي فما لَمَحت بصيرتي فيه ما يُزْرِي بأَعْمَالي الثالث: فوائد أخرى ذكرناها عند الحديث عن فوائد هذا العمل (ص/٦-٧).

٥ ـ صححنا هذه الترجمات جميعًا، وقمنا بمقابلة بعضها على بعض عند وقوع تحريف أو تصحيف، وذلك رجاء الوصول إلى نصً أقرب إلى السلامة، ورجعنا في أثناء ذلك إلى عدة طبعات للكتاب، وكتب أخرى مساعدة.

ولم نُشِر إلى تلكم الأخطاء لكثرتها وشيوعها، إلا في النادر لقصد، حتى الطبعات المحققة لم تَخْلُ من كثير من التصحيفات!!.

أما ما كان له وجه في العربية أو المعنى؛ فلم نتصرَّف فيه، بل أبقيناه كما هو، مع الإشارة إلى ذلك.

٦ ـ بذلنا غاية الوسع في التصحيح إلا أنه قد بقي في النصوص بعض العبارات التي لا تخلو من إشكال، ولم نهتد إلى صوابها، أو إلى تحرير معناها.

٧ ـ كان الوُكد منصبًا على ما سبق من النقاط، فلم نلتفت إلى التعليق على النصوص، إلا عند الحاجة المُلِحَّة، وكان ذلك بعبارة وجيزة تكفى المنصف.

## ٨ \_ ألحقنا بالكتاب ثلاثة فهارس:

أ\_ فهرس موضوعيّ تفصيلي دقيق، مُقسّم بعناية إلى فقرات، منذ ولادة شيخ الإسلام وحتى وفاته، ونذكر تحت كلِّ فِقْرةٍ منها

أماكن وجودها وتكررها في جميع كتب هذا «الجامع»، فيمكن القارىء أو الباحث أن يصنع ترجمةً للشيخ من خلال هذا الفهرس، تحتوي على أدق التفاصيل في حياته.

ب \_ فهرس لكتب شيخ الإسلام الواردة في نصوص هذا «الجامع» مرتبًا على حروف الهجاء.

ج ـ فهرس الكتب المضمّنة هذا «الجامع».

وختامًا نحمد الله على توفيقنا لإنجاز هذا العمل، الذي نرجو أن يكون رائدًا في بابه، يستعينُ به كلُّ دارسٍ عن شيخ الإسلام، أو باحث في تراجم المجددين العِظام.

ولا يفوتنا أن نتقدم بخالص الشكر والدعاء لكل من أسهم في إنجاح هذا الكتاب وهم كثير، ونخص بالذكر هنا فضيلة العلامة/ بكر بن عبدالله أبو زيد \_ وفقه الله لمراضيه \_ فقد كان متابعًا للعمل من بواكيره وحتى تم على سوقه. وكذلك الشيخ الدكتور/ صالح بن حامد الرفاعي الذي أتحفنا ببعض الترجمات، جزى الله الجميع خيرًا، وكتب ذلك في موازين حسناتهم، إلّه وليّ ذلك والقادر عليه. وندعو القُرّاء والباحثين إلى إفادتنا باقتراحاتهم وآرائهم، أو بما فاتنا من ترجمات الشيخ، فالعلم رحم بين أهله، والمؤمن مرآة أخيه، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد.

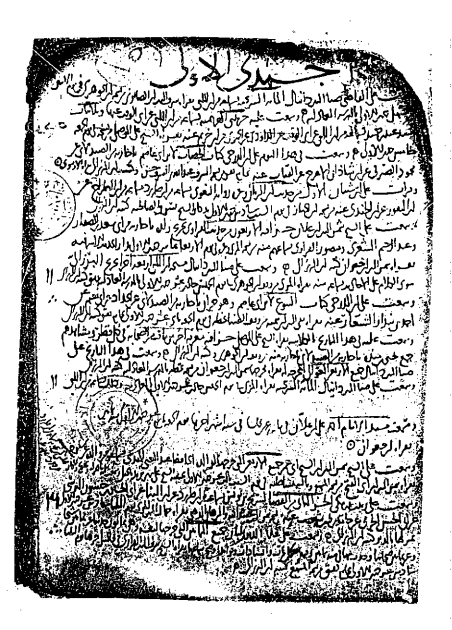
وكتب

محمد عُزَير شَمْس و عليُّ بن مُحَمَّد العِمْرَان ١٤١٩/٩/١٠

> في مكة المكرمة ـ حرسها الله تعالى ـ ص . ب (٢٩٢٨)

نماذج من المصادر المخطوطة





تعليقات البرزالي لسماعاته على شيوخه

منه وَطَلَبُهُ السَلَطَا لِالْكِلِلَالِمَا صِيْدُ مُونِيْدُولَ مِثْلُ رَمَا يُعِلُّهِ منشا الشام فاددكمه المنكة يؤينه للبكس يمقل لليجا راما السامي و دُوهُ الكُ سَنَّه بَسَعُ وَعُسَرُوسَ مِ أَنِهُ وَمُولِدُ سَنَدَ بَسَعُ وَسَرُولُهُ الْكُلُّ فُطِّ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْوَالْعِنَا الْمُرْافِقِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْكُلُّ فُطِّ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُن الم يميده الحرافي لامشعي شيح العلق الاسلاميد واسام للتجاعد الدمنية وزم أعظر الرابع والريجان الإحاد سالبنويد جع ملح فوال الكنول وردع في المرابع كما في التعلق المعنول إذا يحلم في شالة فحذت عمل المجركة وإذا استمر ومعي أولها كالحادسا معديتولية فخرج كعصا كعدلس ولاعهملك ومداليتياف وأماال فك والزما ورفض خط فالسبه الشاف لسايدا حوموشا كمدمقا رودي بعليج وكباه وفزل وقد وعيسار ومكافا الجلاع فيالاسلام واتعان كالكالك الكلاف الحراء ودرا تعماله وربيد يرادعك كالكالم ليميال مراد تشار بغصراب أي عرد له على فصِيراً فإذلك حاكساً العلم تعاسرون على نوالحجا ولوشرع فيعاصي لمالآ وقرمتها الاحالفا كاحا مأذاك تنوح فإلعا مذك كعطرش الالمكآدمي بنتشكه لنعيث كمليه المرآبا بجره تستيقها الدنية لوائن ويستنبروا للجرس الكنجشعرلما وينوكم ايمناكلون واغانه لللهوي والناع ليبكن الصحابه وافتقاء لاتاراؤ اللأبايد ماورت البلج كالملوبل

الني للم سي في النبيج الامام العالم المفتر الفقية الحراث. الماطرة المفتر الفقية الحرافة المعتمدة والمتفار فالباعر والدى العنط سي الوين لبوا لعمامية المحدد بن العالم اعد من الدن عبد العلى بن الا مام شح الا ملام و مجالات ال العرى تعدد السلام مولت الإ كام ان عبد العدين ال انتسم الحرال اس بيت و هولت محده الا على مولك عاسم رسع اله ول منه احدي مستندي سوال و بحول سابواه وافاريه الدمشق يسندسبو وستغيمن حور آلف رسه دست الليك بحرون الدربه واللبت على على فان العدد ما تولواح السدد واب سول بنت الجدرن وكلت السندمن تقلمت التحاة ووفعة العنداله رخا مو من الدركم العدد وي والكلسه نعتارت إسيره بالعلة ولعناسد حتى غاروا الحوالاسلام رسده و من الن عبد الداع والن الياليسدوا فكالس منبع من الن عبد الداع والن العبد والتي سي الدن والنام عبد والن أن الجند والن العبد والتي سي والدن والنام الاربار ولان عبد ان وخلق لنفر والنده مالع و وزاء للنسم على عاعة والتخذونسي على احزاه وسننه الآداو و وفلطر ع الدخال وانعلل وصادمن اعذا لنوروس على الاندميج الدبن ودسهالة والذكروالصيان غ امنى على النعت ردناينه و فواعن و محدرالا مائع والاخطار حنى لأن مد في مده أنع ل ذا وكرمسلة من مسايل اعلا وعربسدك ويرج وبمندوحت لدذات مان سروط الاجنا دلات ند المعنقة بنساباني مارات احدا اسرع الفذاعا اللآمات الداللة علاعدة الى بوردها منه ولاا متداسة خادا لمتون الاحاديث معذ وها الانسي او الاالمسناو الاالسين منه كاندالكاب

ان تبهرالشير لامام العالم المسوالينيدا لم تدريحا مطالع عدث الإسلام فادره العصر دوالتصابيف الباعده والذكا المذكر تني الدب الوالعباس لحدر العالم الفتي شهاب الدسر عبد الحلير امر الإمام: الاسلام محد الدر ار البركات عبد السلام دو اعد الاحكام رعبد الدين الرالغاسم المراكس متميد وهولف كده الأعلى و لده وعاليد رسوالاول سندالحدي وسنتبر فيسفايه محوان وغول سرابع وإناربه الإدمشق فم يسندسبود سنهر عدر حورالتنارمنه دسن والليايجرون الذريدوالكنب على عمله فاز العدومان كوام اللددواب سوكافراكرت وكلت البغديز فتل العيلمو وفف الندار وظافوام اريدوكم الورو وكاداال إستغالي فسارت الغربالعمله ولطف استغالي عني انجازوا الى جد الاسلام فسعوم رابر عبدالدايم وامر ابراليسر والكالرعيد وامر أمرانجير والرالصيري الشيوشم الدمرة القاسرالار ملي ارعلات وخلق تنبروالتر وبالغ وفزالعسدعا يجاعدوا نخت وسلخ عدة اجداوسن اى دارد و نفر فر الرحال والعلل و صاوم المد النفر في على الإنز مو الندس والنباكهم الذكروالصائذ نزافيل على الفقد و دفايقد و قواعده وجعدوالاحاءوالاختلاف حتى كال تقضع مدالعجب اذاذكرمسلة من بسايل الخلاف تمستدل ويرج ويجتدد حوله ذلك مان شدوط الإجتهادكات مداجمعك فيه فانع مارات احدا اسروانة إعا الابات الداله على المسالة التي يورد عامة ولا انتداس غمار المتوز الإجادت وعزوها الآلصعيوا والآلسنداوالالسند عيكان الكاب والسن تص عينيدوعلى لمرف لساندبعباره وشقدوعين مفتوحة والحيام للخالف وكان البزم المان الدنغالي والنفسير والتوسع فداعل ببغر مريفسيد الإبراكيليس والمحلسين وإما (صول الدماية ومعرفة) ومعرف

المارور فال الماعة و المحادث و المحادث و المحادث المحادث و المحادث

فن فرام ما الفرم تغير الفران العزيز عيماً المناسطة المراب ودكره المالم المراب ودكره المالم المراب ودكره المالم والمراب الملم المراب الملم و ودكره المراب على المراب المرا

وَيَهُمْ لَجُونُ الْعَلَامُ الْحَافِظُ لَحَدُ الْجَهُ وَالْمَالُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَالُمُ الْحَافِظُ الْجَهُ وَالْمَسْرَشِيخُ الْاسْلُمُ الدَن العَصْرَعُلُمُ الْفَالِمَ الْحَافِظُ الْجَهُ وَالْمَعِدُ اللهُ الْمَالِمُ الْحَافِقِ الْجَهُ وَالْعَالِمُ الْحَافِقِ الْجَهُ وَالْعَالُمُ الْحَافِقِ اللهُ الْمُوْتِي اللهُ ال

ونَقَفَ اللهُ امرًا اللهُ يَكُوهُ حُناكُهُ فِهِ السَّيَفُ وَاللهُ لَمُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

العرب المول العلاد سنينون بخورالها مؤج في جا بيت المجدد المارة المورد المورد المارة المورد ا

سالك الأبصار ، لابن فضل الله

ركس اللازستان اليا تفريح بعدون المالكسونه بآساه مسل معالات المادالها المستر سران عرادما والمركز الاس رماء العدمك الرحم بوعمد تهاسروهم بتروسير بعدواه وعه ماره بدالاراد موالدن ينمنه سور مراحدو وري العداد السند ٩ داره عيدالها در رَعُمُولُهُ مِنْ الْمُحَمِّرُ وَعِلْ لِهِ الْمُحْمَدُ الْمُحْرِكُ لِي الْفِرَةِ عَبْدَ الْحَالُقِ ازلى النسن لعرك طالب عدالعادر معدروت رزعه مخا أماهانفا دمنحا الامارنو الدلعه رغيرا كالماريمه الدكاف ذكره حع للنسطار رشاع علم وجع النسطار لذلك لستعياس النونية للمرامة المفاهرة واحت سيسارين ساله للرحسنة -بيئونها لاودعة رساله الوضه والدعب سياينال لطفلاروس وكار الرموكا سناكما سالالنج للدع للدع يتلوكر عاراعلا فاعلاقا المخطال فعفل حنطاسيء تحاهك اذا تعالىف ولذالت حسط استمانه داعل لاسال اجتعب الزينعول ليسعول الانت بدلسه لله للواجهوا على خورك كم مغرر كالاسي أن لسعل ربغ الإمريد العصب يطناذكو مزعرات ككرار وعد حركا مكذ استداده عرهذا شراعال طرد دا کالاری دے ایرالیع الحردک العرابی ایران ایران الرک ایران ایران ایران المردک ایران الونع الزناق وأومكر العورجي الوالي العامد أكوام ب الوزنداس

وويقط كالامن سنعتاه مناغة مناقدمان \_ نظرات ولفظ على الذات واكن است مقاصله في هذا اللغزملي وال معانيه صحيحة الكعس منه والمستسمع دن شرف الفرطاني " و ومَابِالْعِ في نؤم الف لنهذة و ولع تداهما فاضعاف في ندم «اذاملاآلمارٌ لهنبئيُّه لمرنبيُّم « سوى لحظة اولمُظنَّر سِطِنَّهِ « لمرعب لللهرس عبدالشاء ورعبدالله بن الخالقيم الشيرالأمنا والعالم العلام للم الميرت المستدلل وغاشيخ الاسلامزادم العصوف يدالد فحرتنت الديب ابوالعتارات شعاسالدين إبنالاشا وتجدالدين إبى الهركات بن يتمت عشع متن إبن عبدالدايم وليل فح السروالكالان عيدوان إي المترواب الصرفي والشيخ سمس لدي والمنسم المراكي عُلاَن وحلي كُثروبالع والشروي النسبه على اعد وابتيت ونسوعدة اجزا وسلس المعلق ونطرع العال والعلاوصارس ايتذالن وصنعما والمتمع الندي والتاكه لعراقها علالفته ودقابيته وتغامره كم كباحثه تتحل بدابوه من خلك الح مشق سندسبة وستمايه ويتميته لفت لحده الأعلى تماذعت للاما واحبد الربحبل فلوكين احدوم انبُه وَلاانبُلُ وَجادلُ وجالاُشُوعَانا امَّإِنه • وحِدّلِنصومُه فَحُسِطٍ مُبْدَاتُه • وفرَج مَمَّاتِ النِّكَ بَادِلَّةِ فَاطْعُهُ \* وَلِعَمُ اقْوَالُمُ فَعَلَّا } [ليكرك بالرَّاهِ سالسًا طَعُمُ كان آلسُنةُ عَلَىٰ لَشِرَلِهَانِه \* وَعَلُومِ الأَرْمِسُاقَةُ وَجُولُهُمْ إِجْنَافِهِ \* وَاقْتِلَ العَلَاكُلُو نعب عيانه واراناولاغيري منزاستعضاره ولامنزاسيفه الحالظ فلهد ولسرعه احضابه • ولامتل عزف الدرب الكامسله الذي فيه نقطة مندات ولشاعل الأصلين فتها وكلامًا وفعاوا ملامًا "فكانج النيمعة ومعرال نعدمًا بالي بعاويمعنه " مَيْزَلُ الدِّوعِ مَنَادُ لِمَنَا مِنَ الْصُولِيكَا \* وَيَرِهُ الفَيْاسُاتُ الْيُمَا خُذُهُا مِنْ يَحْصُولِيكَ \* وَكُمَّا الملاوالغلة ومقالات ارياب البدع الأولث ومعرية الإمبالان اهث وكالمعتوا بيمت الديَّ خَاتَ وَلِلْوَاهِبُ يُكَانَ فِي ذَلِكَ عِبُوا بِيرَوْجِ \* وَمُهَنَّا بِعَنْدُ عُلِمَ لِلْشَقَ لا شِعُوَّج \* وأمّا المذاهب للربعد فاليُدون ألى الاستانه • وعلم كالتنقلة الاحاطة وللادانه • واما لعَوْمِ للعب السَّلَثُ ومُناحِدَثُ بعِدَهِمِنَ لِلنَّاتُ فَفَاكَ وَتُهُ \* وَهُوَيُحٌ وَقَتَ لَكُرِبِ يُحَيِّمُ \* قَالِن فَطَعُهُ خصباءالذي تعمدك لدواطتمنت اوطله صنومناطع الاوهويتسكق من الاين والنصد واستاالنسيرفيده بيدطوك وشره وبعيغ إلعيرب اليدخوكاء الملنعلنز وستايل عُرِبُهُ وَرَجِ فِهُمَا اقْوَالاصْعِيطَةُ عَنْدَالِيهُ وَرَحِيبُهُ وَكَادُ مَهَانِيْعَ فِي هُوَّهُ \* وكيسلم مَهُ إلما عبده سن النيّة المرحقه \* والله يعلم فصده \* وعُمَا بترج من الاهلَّة عبيه \* وعُلامُتُطِّيهِ ئ كسالة النيارة • ولا شن عليه مثله الفاره وخله ما الى الفلعة معتقلا " وجماه وُقلًا \* وُمُا طِيحٍ مِنِهَا الْمِعِلِيكِ لَـ لَلَّذِيكَ وَلَا وَهِمْ حَمْهَا الْآلَا الْيَالْمُعَنَّ الْمُدَّنَّا \* وَلَكُمُ عَلَّمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ مِنْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْتَ الجنير وفي فالشاعليه كنية الغيرة وكان فاقديب الناف النزف اذالكم والودوافا ملي على المسئلة الواحدة شاسا من مل ملائلة ويكتب الكراسين والكلات في قعمة وحسكة ذهنهما كإولاانتفأه فدغائ للخاج ونوللهن تقليده شاتوك فلوشأاومه وعنظهم فلب والهجهلة مناجده من النشاع والنلب وضيع النسأن فعه علمالم عنار وطلاحه وسن عَاندالدين اطِ وَعَنْهُ \* ولونِمُ دَى لشيح البخاري اولتنسيرُ للنان العظيم \* لقلياعيّات احل لعلوم بئتم كلام والنظيم وكان مين صغ حريب الملاكث بمبدّ اعلى عبراه الذب لايوتُعلىٰلاشتغالَانه وَلَآيِرُقان تَعْسِيعُ لَمَنْاءٌ أَسْهَ إِيَّالِيكَالَةَ فَذَهُ كَيْطُوعَن نفسِه "

مَ اللولاد المنه حَسَقُ ومَعَرُملك وَعَدَقان وَمَنوَعَشَن وكو دَانَ ون وامّاحوكان فالمؤكما وصَلوا بقادِ تبدا لي للد سَعُلمُ لَمُوْهِمُ المقبوزيمة اللانقالي وفهست افهلة الثا سنق في لفنا عَدَ المق صحك المعنوسالها وعَسَّ

كانه وفادا لانع مفرالمين فراسنه المنهوري عجيم مينولف في المنال والدريمان ودف فيسهل في المتعدة وكان السيد في تلسفريد المي الملك الاسعد عنروفا واسودنن دمة فالمرعاله عن وردعا وووريع الما لاوار السلطان وفادى وم النادنا جادي ميرود والمعدد الم المأكان من استحد إلى ملاد المتنارق سنة للفاهشية وسيعاية ولما المنابق وفانة بالسلطان رسرما لاولب منحا والمن ماليك كانوا مذا منتايا عيد نسعه ووعدهم لاحسان البهم مرسم ماخواج ولعبر الاستطاد اللعفائل والامرج للدر مرج الم دمشق واقطع الأول طبيخاناء وفر وتروكوف ونوجها فاسناتس وعشرون ووصلاالحه مشخة فالشاميز ومبالا والمناتا ومها فالملثا لاعترمن لبلا الانتين المسترجيل جاع المؤي مؤكالمنيذة كأت وفاء النيخ الإمام الفالم الورع المراحدين الدين استديماليخ لأما شهار الدين عبدالمكم والنع عدالدي اعالم كار عدائسلام بتعلقه اب الغاسم معلاب بمداراي ثم الدمشق في مُعَلَّمَا مَبْلُعَ لَمُشْقَ فَكَانَيْهُ وَ النض سبعا عشربوما ولمامتع مذالكتابا والتصغيف حكفت كما فالملاة كناباهد العزين فيغال أخفر غانبن خنه ودامزا كمادية والغيانين الم متؤلة المرحق والكلها اصحابه الذبن دخلوا مليبيال خشيل وعكينت ونولى عسيل مع المعاسل المنيخ ناج الدب الفارق وسل عليه فعدة موضع لل عليه اولا مقلوا ومنى وام المناسق العبلة طالني يمدن عام لعبلى الحسيلي

والربثة النابع الصوفي واستنع عمش ونليس وسعابه وكان خيرا متواضعا وفي وربيج الاول يستعدا ربع ومنس وسيعايه بع بوات در ابرهبم برسيد الصاح الواهد العاف والترك والنات الشيخ البغائي البعليك إن التاالت عب توق والحرم ست من وعندين ومنع المبدى ومبع من يعيكان عادفا في ضناعه الطب حديم النا صروكان يَعْنَا وَعَيْمًا لِهِيَّا مِعْلَمِهُ أَنْ مِنْ مِنْ مِنْ الْحِرْاني وَعَلَ الْمَارِ وَلَا دُولُهُ النَّاصُ رسنه تلمن وتلتايه والام هنالك عس أعوام وحواره بالدوكان له في الطب صعه بالرعدة تبن الطبيد والبالوزورن الجوز كالبطب الصبح بيده له منامع عظيمه وانا ل عيه وكان والم الامر عبد الهري ورواية المرس بمرس الدرسيل العافق أمأم فأصل وحكيرعاله يعببهمنا لاكامز في الإمدال لومولفا منحسنه فيعلم الطب إرانسات إحرين تترين مورح النان المعروف ماين الرمبية من اعلانه إتيان علمانها زاكا مرفضاتها موصو فأمال رابية تخفف للامور الطبيعية لومعرفه واخواص لاجوريه نهج الجدرت وغيره من العلوم لدمتولفات وستنده اسية من عبدالعزيز من إلى لفنك من مليروانية شرقي الأندلير من اكابر الفضلامالك وغين من العلق المجدلة ولالخيشة قبله ناريخاه المريس والعمل محتل من عمر الناعض من العنيف العدد العرسها ملال الصفلى البست في الحسف ولدن وى الحدد مة سن وملين ومنهايه مع سبا فله الوقى الضغر مسرخمس وعشرين وسيعايه ٥ ابق بع بسائي من يعمى التجنى من النظام النسب القاصل المعدسة المستند عفيعالدين الامدى الدرسة المستند عفيعالدين الامدى الدرسة في ولدسته النسب والمدين والتبعين وسنة نامه ومنع عوان وحسنس والمعن وطل جاء كنيزون وحينا الامتول وكانحث الاخلان جمترازاكنهي نؤبي في وتلكس والشبيت شبيا كتيرا وزوت الكئير وتغردت وعامنيت المفاونسعين ومزجت تن معالى الإمام المعتم الفاح الموحد عم الدت المامليي الرمسقي الشامع تطفنه وأعادوه لي القضا بالمفترش حدث عن جاعه وصحان عالما ديبا متواضعا وشعق ارهبهن احدين عبرالمين عن احمل الامام العلام السَّالِح مَيَّاهُ السَّلَافَ عوالدن الجنب العزاق الاشكند والى ولدمالتغرسي نان وثلنن وسناب سيعمي المدورد مشن وحل جاء وكان تفيها بويا ديرا واهدا نعني المخرم سندمان وعني من مسلما بدوسوا البياب اجدين عبد المبلم من سبح الاسلام عد الدون الركات عبداللاس عبدالهمن الالعاسين بميه عالم العصر سلحوالاسلام بقبه المجتهدين بعالدس للحرائ تزالموسغ إلجسل الجافط المفسر صاحب المتناشف ولد في ربيع الأوليشند اجدى وشين وستنابه سعمن حاعد كنان ومرع في الفف ه والغلان وضطالمذاهب وكانعارقا بالعزب والبغثير والاضوا والشع بِيُّوْقِدُ دُكَادُ فِي الْإِلَا لِحِنْ مِرْ اللَّهِ وَوْفِ مَا هُمَا عِنَ المُكَاهِ الدَّابِ اللهِ بنفشه ورده ولنانه جبس به م احرج برحدث احرج ناوی بعد الكوضيف م ورم جست <del>مام</del>نال التلعه و قاسات و تأن موصوفا مالعباع و المعين ويوالتعاوالمود والذكا والعتل الثعابير والاولام والجهاد وألزه يتلمل للاحه وأانتغ لمزندها ثدالا كانتااوذ الزااومنوجها وناشرا للعل اومنكل بفاييه فليل

زالاذرمي فباكزات وكذا فرديعتي بزمقواب أوترتع في مدتته الطوطة بكثيوم فاجتهاء وكالششد وكالبنا بالمغاهق تتمثغ وَسَيِرَسَنهُ خَنَ احْرِيمَتِهِ هِ ۚ وَفِيهَا وَفُرْجِ الإسْكَامُ ثَوَا لَوْنَا وَالْعِلْمِ مُعْلِكُمْ تزا لنوتدا لددا والبركات جدالسكا ودبعذا وترا والمشابج بزيرنيمية الوافيا لمبغل بمحاسبه يشابي بالمطاليج والوالله وبناب لانكان ولا الناد وكالواده وعر واختر في لنلات وحبورا مرفى حفاحقا والمستليا زاماد ل مزندَ اكتاب وَالمبُند ، وَ فَازُلامُنْ إِلَى الإِدَ مَنَ المِنْد ، كان ذاودُح ذابد ، وزُهِ وفوه في وقعة المرحق بايد ، وَيَمَا آءٍ وَيُحَادَ ، وَهُزَاهِ وَمَسَاعَد ، وَمُسَاعَدُ مُسُولُ ، وَمَسَا واعلانْها مَغُون ، ومَعادّ فواه ٢ وَالْحِيْد . • وَآمَرَا مَعْ لِلدُنَّ الْحِلْمُ الْكَافِيَّة ولا يكرِّنُ بِنَسْرَتِ ومِيدٍ نَسْارُهُ وَلا لمعنه لل المنعوش من وهما وهي نارُج • سَنتُم النّ رسَكُم في مَا وَوْق وَبامْرا للمروف ومن طلككم ونشائرها إمّامة الدؤوان مُكرَّة المركمينكم • يدش وطا الإجباده وتلزم تاجئاه ممزاخان الفون ابداراه و وكان من العلوم عيث منيتى المريدة فالدسال استله وسالات ميات ونلاث تعلكات الحدقيري لمنعوذ آمرنآ كنزوا لميتوقا لغند للانغاق إ المستزواليشيز وكالمذل الضنب وانتك تامشا فين لاث مخيات من لش ةابال ذالنج المطاع ولانكن مشع الاعواجست فآسغ بالمنشسة رَدِيزَ الأعِلْبِ الْفَيْرَاءُ خَيَا مُاللاتُ الْمِلكاتِ لَهُ كَا ابن امتناه كالبادن إداليا ي كالبعث المصنع لموحجة حاتامن موكننا اهونة المعكب عُرايَةِ لِلْمُلَقِ ظَاحِنَ انوارَ مَا أَرْتُ عَلَىٰ لِعِنْتُ \_ الملامة البيرالد ما يوسما في لا ندلت مزايباً بير كامران يمية فيضرش أجتنامتا فرسيتي بجراؤ بمنتششه واللهة المؤاذ أشاؤه ورّنت واحرّ النّراد طارت لوالشرّر ٨ كاغدن مزحشة عئ لناات الإمام الدى تذكان منتظفه النؤشذا كأرضعناه برجدا لاحدث يؤا لمرافص لبنات سَناكُ مَنْيَالَةُ رَابِقَ وَامْرُ وَاشْرٌ قُ مُرْسُمِّرًا لِنَهَا رِّوَأَشْعَتُ وُ وَعُدِكُ إِنَّا إِنَّامَ مُعِيمُهُ وَاعْتُلُومُ مَا وَإِلَّهُ مِنْ وَكُمَّتُمْ لِكُمَّا وَعَرَفَ شَنَا لَا المُدَلِّ لَا غُذًّا الدَّمِنَ لَمَكَ الذَّكَ وَاعْطُمُ . وَعَلَدُ اصَّامَ المؤرَّ إِسْرًا اولَتْ فُوعِ المسَوْمُ وَعَلَسَهُ ٨

> رَا ذَا مَنْ يَنْ طِيكُ شِالِحُ مُدَحَ وَعَلَ مُدَى اللَّحَدُ مَرَجُوهُ عِنْ المَدَّمِ اللَّهِ مِنْ المَعْدُ و مَرَمَ وَانْتَنَا الصِمَعَا بِهِ وَمَا حَدُ لَا الشَرْعِ الشَّهِ يُلَا المُتَلَّمَةُ مُرَّاعِهِ مَا إِنْ عِيشِهَا كَلَائِكَ مَكَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللِيْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

وَسَهُكُ فَهُ اَسَالِهِ اللهِ عَلَى الاَدَى اللهُ مَا سَوْجُوهَا تَعَيِيَّكُو . • وَاسْرَفِهُ اللهُ عَلَيْهُ و وَاسْرُلُهُ اللهُ وَمَنْ لَمُسْرَدُونَنَا المَارِينَ فَي إِمَا لِهِ اللهِ مَصْنَعَتَ مُدَا اللهُ عَلَى اللهُ ع مِنَا الشَّالِحِيْةِ المُنااجِعَةِ المُناجِعَةِ المُناجِعَةِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ العلوانع في قلب المكال يتروج فط ولانسى وكان مبالاده عاعشر سيرالا العقد الفاخر الحسن ، للخزرجى

الموت في المساحية. جهزان إين مرجع العبد سوسود وربه ورد المارينا فالم توكيف فيزاحيان أزورون جائل موتضاحة. لسالان الم الدك مونيف في الدوية بدالغلوقات المنظر والهاء والدينة المارون المكون الدنيور الوالدي كولزيجتية لهار مسيح للدراج الساء المائنة عهم الامتدادين ما الدخور بولايت كرام المدهم المصارمين المسيدين وي تعديد المدول مثمة برعاي الدام جو مجريك وكانت وعذاء لمريحة وتبديد المدول مي الدام جو مجريك وكانت وعذاء لمريحة بيئ مقال له المانيين يشتر فليسز هدآ الزياها مستذكرا مشاركان تتهرض مخاسته توا مین مجازیامهٔ داده کنیم اعدیت مدیسه برا بطون ولست کردایس برای خده اینده این مطاید میزادان کودیاوی ولیان الیالیون حسد امرون میش وست بن مورک درگزدهٔ نداد ا ویسید میتوریت مجازی نام روانیته واندور واهدیته را جداری المزين كالدونمو فرالعفاة ليول عنده جسدين بي ابتذواره الجائز البيت كوية المال زيالية ولكادابطي عليميع بالنزل ازاكه © للحب وكالمع إليامي للما يدين المحارية الملارى ولي ليدرك ومدحنة سبية نكامع وان يزمته وكانت ايلاد ودين بكارالذاب والمنتاق رفسيز برفاة لمرتجسته المذكر ملاجلان رطواعب لمأ بطعلهم طيالسلام مطلعه الجائف جاكبهن جوزكت برلوه يتساي العالنهرة بدين عن جزيجة بمريع بيواله بالت ويوليديد مثل وزنديري عزي ديراد كا يكن موزل يتوني يخالفيني والمزارك والوالغ ويتدان المرئة مدين كاديوه من المدير ولين أول بيها ومن الريء نزاودي لينيت وهاران إفراع جيم الخليط المؤلملاه فوزيز كاركادت لايقات ومتمان يحدارك للديورة ين الصندور الديرك أجزعدا لارتاق بماجعا يستعومه أبي العهاف عناب عميه الشيراني مزول معدب زاين المرة أالاجادي الدابداديا ماضغية المافان فمعتمأعوا للمراق حلناض العباحبايدات دين الاتزميلن يولسب بعامان الجابراعيم لملتاركيل أنعلمة وانقائ وحو غيع البلاه كفالدسنة بيت فالدخ ببالدفائة مقت فالم عريفاف ارتادي كذلاط بعلجك بمديدالوك فيتاريجة والالشنطي بصلفن بصلهن بناعبالاصلالي وقبادك الهاعلم والمسافيع سفلاورادالمها وفالمآءة امتاللجعزي ويحليب فكالمصالعينه وخلق كميش والعصدنيات كمفض شبا فيالمشكات الطفك اي وبهام بالدنط بدام سنعتازة تقع علاي العطار للركويمان وسرعط بزائريه ب والدبن سانان بزرسيمات الدرئي إليثاني اجالمس ببزالعطار ومدئين عن سمهم عبواداع ماستيدين إيباليسريليزين كامتامانكاعل مشمنا لمنتهين ودباسيف والر والدارية عليه التلم الداملان بناحا لإعرب ندير لحران ودكرهم يداحكاء ياويت عدعله بعباض يمتظم بالمعيط العرج بمجالاته تدمث فيسنترس عشرة واللا الذخيع بالتعبون الحلبعه اليده وفيالكان والذال لجنيع ميزوداة ابت العزطي أكتألاءي ميتادي تنالصي بمالسريت البثالن لجيكب الهيناب الديكاريد لارتدابهالنشائيل كابهما لأكبيص لمانطبي للطيق وخطعس ظريث كلمانع طيعمنان المنصعيف للعيزالغن يعيديه شيزيما طأد ألمطائبين ودعلالنا عذدعون من مشعدم اللسددس دمينة مناوشات ولدععة معسنات مهاامكم بمرجمت الجعظم ومعدمة يفتل حواف سيتالح مزان مائية مسيوس بين ألمدح للاشكم فالاوغ بيها وبيشا لاحاجهمة اس ب ملارد عرج من العصابة جي بالديمة معرج سااية ذكة البهم اجروبة المرافي يفدا يبركها والنواوعة وحنعاحة السلوب مخرجونا وشتاوي وويحالين عمااحات بادما ويفعها بسجه مابتك المئيلا مآخية عكهمت كالاعدان مكتاب دجدت العلائمة الملوش هراين النتماله طارواعلوش من يب تجاب د كهم كالمالدان

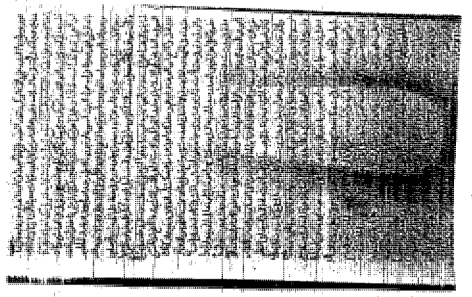
التبيان [ ميكروفلم بجامعة أم القرى ]

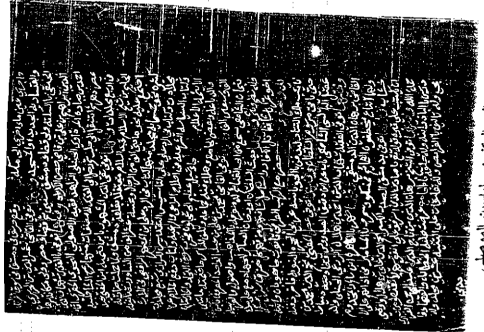
التبيان لبديعة الزمان ، لابن ناصر الدين [ عارف حكمت ]

الثال والحامث ونهاتنا ويتقيده الذكن بلحفاءت ومعلح يبصع بلللع مبعدالتكم

بمقولا لطسينا واما إيصائم استوطن مبلا لمعدس وصدواه والبيارة أعز وشرح الماطسر واكبراد الراسيره زوسة الرو وسروالعماره فالحله ولاا مراه الدواي منسوق مواديح على سنوا الميكم وفي

كالمعاما ما طاطاوا والعول تما والم ple fiel Will die do die de 156/36 الملاح والمعالي المامار الصرف وهموا





الدر المكنون ، لياسين الموصلي



لسِيْرة شَيْخ الإِسْلَام اِبْن بَيْمِيّة لَاسِيْرة شَيْخ الإِسْكَم الْمُ اللّه اللّه

جمعَه دوضع نهارسَه محکوری رشمس و علی بن محت العمان داشراف وتقدیم باشراف وتقدیم محکوری بینی الکالی کورندایی



# التَّذْكِرةُ والاغْتِبَارُ والانْتِصَارُ للأَبْرَارِ (١)

للعلامة/ أَحمد بن إبراهيم الواسطيّ المعروف بابن شيخ العلامة/ أحمد بن إبراهيم الواسطيّ المعروف بابن شيخ

## بِنْ اللَّهِ النَّحْنِ النَّحَالِ عَنْ النَّحَالِ النَّحَالِ النَّحَالِ النَّحَالِ النَّحَالِ النَّح

الحمدُ لله وسبحان الله وبحمده، تقدَّس في عُلُوِّه وجلاله، وتعالى في صفات كماله، وتعاظم في سُبُحات فردانيَّهِ وجماله، وتكرّم في إفضاله وجمال نَواله، جَلَّ أن يُمثَّل بشيء من مخلوقاته، أو يُحاط به، بل هو المحيطُ بمبتدعاته، لا تَصَوَّرُهُ الأوهام، ولا تُقِلُه الأجرامُ، ولا يَعقل كُنْهَ ذاته البصائر ولا الأفهام.

الحمدُ لله مؤيِّدِ الحقِّ وناصره، ودافع الباطل وكاسره، ومُعزِّ الطائع وجابره، ومُذلِّ الباغي وداثره، الذي سَعِد بِحَظْوَةِ الاقتراب من قُدُسه مَن قام بأعباء الاتباع في بُنيانه وأُسِّه، وفاز بمحبوبيتِهِ في ميادين أُنسه مَنْ بذل ما يهواه في طلبه من قلبه وحسِّه، وتثبَّت في مَهامِهِ الشكوك منتظرًا زوال لَبْسِهِ، سبحانه وبحمده له المَثلُ الأعلى، والنورُ الأتمُ الأجلى، والبرهان الظاهر في الشريعة المُثلى.

وأَشهد أَنْ لا إِله إِلا الله وحده لا شريك له، الذي شهدت لوحدانيته

 <sup>(</sup>١) ساقه ابن عبدالهادي بتمامه في «العقود الدُّرية»: (ص/ ٢٩١ ـ ٣٢١) وطبع مستقلاً مرَّات.

الفِطَرُ، وأَسلم لربوبيته ذوو العقل والنظر، وظهرت أَحكامه في الآي والسور، وتمَّ اقتداره في تنزُّل القَدَر.

وأشهد أن محمدًا على عبدُه ورسوله ، الذي شهدت بنبوته الهواتف والأحبار ، فكان قبل ظهوره يُنتظر ، وتلاحقت عند مبعثه معجزاته من حنين الجذع وانقياد الشجر ، صلوات الله عليه وعلى آله وأصحابه أهل الخشية والحذر ، والعلم المُنور ، فهم قدوة التابع للأثر .

#### وبعـــد:

فهذه رسالة سَطَرُها العبد الضعيف الراجي رحمة ربه وغفرانه، وكرمه وامتنانه: أحمدُ بن إبراهيمَ الواسِطي، عامله الله بما هو أهله، فإنه أهل التقوى وأهلُ المغفرة. إلى إخوانه في الله السَّادة العلماء، والأئمة الأتقياء، ذوي العلم النافع، والقلب الخاشع، والنور الساطع، الذين كساهم الله كسوة الاتباع، وأرجو مِنْ كرمه أن يحققهم بحقائق الانتفاع:

السيد الأَجَلِّ العالم، الفاضل فخر المُحدِّثين، ومصباح المتعبدين، المتوجه إلى رب العالمين، تقي الدين أبي حَفْص عمر بن عبدالله بن عبدالأحد بن شُقيْر.

والشيخ الأَجَلَّ، العالم الفاضل السالك الناسك ذي العلم والعَمَّل، المُكتسي من الصفات الحميدة أَجمل الحُلَل، الشيخ شمس الدين محمد بن عبدالأحد الآمِدي.

والسيد الأخ، العالم الفاضل، السالك الناسكِ، التقيِّ الصالح، الذي سيما نور قلبه لائحٌ على صفحات وجهه، شرف الدين محمد ابن المُنجَّى.

والسَّيد الأخ، الفقيه العالم النبيل، الفاضل فخر المُحَصِّلينَ، زين الدين، عبدالرحمن بن محمود بن عُبيْدان البَعْلَبَكِي.

والسيد الأخ العالم الفاضل، السالك الناسك، ذي اللُّبِّ الراجح والعمل الصالح، والسكينة الوافرة، والفضيلة الغامرة، نور الدين محمد ابن محمد بن محمد بن الصَّائِغ.

وأخيه السيد الأخ، العالم التقي الصالح، الخيِّر الدَّيِّن، العالم الثقة، الأمين الراجح، ذي السَّمْت الحسن، والدين المتين في اتباع السُّنن، فخر الدين محمد.

والأخ العزيز الصالح، الطالب لطريق ربه، والراغب في مرضاته وحُبه، العالم الفاضل، الولد شرف الدين محمد بن سعد الدين سعد الله ابن بُخَيْخ (١).

وغيرهم من اللائذين بحضرة شيخهم وشيخنا السيد الإمام، الأمّة الهُمام، مُحيي السنة، وقامع البدعة، ناصر الحديث، مُفتي الفرق، الفاتق عن الحقائق، وموصلها بالأصول الشرعية للطالب الذائق، الجامع بين الظاهر والباطن، فهو يَقْضي بالحق ظاهرًا، وقلبُه في العلى قاطن، أنموذج الخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، الذين غابت عن القلوب سيرُهم، ونسيتِ الأمةُ حذْوهم وسُبلَهُم، فذكرهم بها الشيخُ؛ فكان في دارسِ نهجهم سالكًا، ولموات حذوهم مُحييًا، وَلاعِنَّة قواعدهم مالكًا: الشيخ الإمام تقي الدين أبو العباس، أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام

 <sup>(</sup>۱) بموحدة، ثم خاء معجمة، ثم ياء مثناة من تحت، آخره خاء معجمة. ضبطه ابن
 ناصر الدين في «توضيح المشتبه» (٣٦٩/١).

ابن تَيْمِيَّةَ، أَعاد الله علينا بركته، ورفع إلى مدارج العُلى درجته، وأَدام توفيق السَّادة المبدوء بذكرهم وتسديدهم، وأَجزل لهم حظَّهم، ومزيدَهم.

السلام عليكم معشر الإخوان ورحمة الله وبركاته، جَعلنا الله وإياكم ممن ثبت على قَرْع نوائب الحق جأشه، واحتسب لله ما بذله من نفسه في إقامة دينه، وما احْتَوَشَتْهُ من ذلك وحاشه، واحتذى حذو السُّبَق الأولين، من المهاجرين والأنصار، والذين لم تأخذهم في الله لومة لائم، فما ضرَّهم مَنْ خذلهم ولا مَن خالفهم، مَعَ قلَّة عددهم في أوَّل الأمر، فكانوا \_ مع ذلك \_ كلِّ منهم مجاهد بدين الله قائم، ونرجو من كرم الله تعالى أنْ يُوفِّقنا لأعمالهم، ويرزق قلوبنا قسطًا من أحوالهم، وينظمنا في سلكهم، تحت سَجْفِهم ولوائهم، مع قائدهم وإمامهم سيد المرسلين، وإمام المتقين، محمد صلوات الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أُذَكِّرُكُم \_ رَحمكُم الله \_ بِما أنتم به عالمون، عملاً بقوله تعالى: ﴿ وَذَكِرٌ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفُعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٥٥].

وأَبدأُ مِن ذلك بأَن أُوصي نفسي وإِياكم بتقوى الله، وهي وصية الله تعالى إلِينا وإِلى الأمم مِن قَبْلنا، كما بَيَّنَ سبحانه وتعالى قائلًا وموصيًا: ﴿ وَلَقَدَ وَصَيَّنَا الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ التَّقُوا اللَّهُ ﴾ [النساء: ١٣١].

وقد علمتم تفاصيل التقوى على الجوارح والقلوب، بحَسَبِ الأوقاتِ والأحوال: من الأقوال، والأعمال، والإرادات، والنّيّاتِ.

وينبغي لنا جميعًا أن لا نقنع من الأعمال بصورها حتى نطالبَ قلوبَنا بين يدي الله تعالى بحقائقها؛ ومع ذلك فلتكن لنا همة عُلْوِيَّةٌ، تترامى إلى أوطان القُرْب، ونفحات المحبوبية والحُبِّ، فالسعيدُ من حَظِيَ مِن ذلك بنصيب، وكان مولاه منه على سائر الأحوال قريبًا بخصوص التقريب، فيكتسي العبدُ من ذلك ثمرة الخشية والتعظيم، للعزيز العظيم، فالحبُّ والخشية ثابتان في الكتاب العزيز والسنة المأثورة، قال تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ وَ المائدة: ٤٥] ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا يَتَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا يَتَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا يَتَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا يَتَهُ ﴾ [المعربة: ٢٥] وفي الحديث ﴿ إِنّما يَغْشَى اللّه مِن عِبَادِهِ الْعُلَمَدُوا ﴾ وفي الحديث الله حبّك وحبّ من أحبك وحبّ عمل ولبكيتُم كثيرًا، ولخرجتم إلى الصُّعُداتِ تجأرون إلى الله».

ومعلومٌ أن الناس يتفاوتون في مقامات الحب والخشية، في مقام أعلى من مقام، ونصيب أرفع مِن نصيب، فلتكن همة أحدِنا من مقامات الحب والخشية أعلاه، ولا يقنع إلا بِذرْوَتِهِ وذُراه، فالهمم القصيرة تقنع بأيسر نصيب، والهِمَمُ العَليَّةُ تعلو مع الأنفاس إلى قريب الحبيب، لا يشغَلنا عن ذلك ما هو دونه من الفضائل، والعاقلُ لا يقنع بأمر مفضول عن حال فاضل، ولتكن الهمة مُنقسمة على نَيل المراتب الظاهرة، وتحصيل المقامات الباطنة، فليس من الإنصاف الانصبابُ إلى الظواهر والتشاغل عن المطالِب العُلْوِيَة ذوات الأنوار البواهر.

وليكن لنا جميعًا بين الليل والنهار ساعة، نخلو فيها بربِّنا جل اسمه وتعالى قُدسه، نجمع بين يديه في تلك الساعة هُمومَنا، وَنَطَّرِحُ أَشغالَ الدنيا من قلوبنا، فنزهد فيما سوى الله ساعة من نهار، فبذلك يعرف الإنسانُ حالَه مَعَ رَبِّهِ، فَمَنْ كان له مع رَبِّهِ حالٌ، تَحَرَّكتْ في تلك

الساعة عزائمُه، وابتهجت بالمحبة والتعظيم سرائرُه، وطارت إلى العلى زَفَراتُه وكوامِنُهُ، وتلك الساعة أُنموذجٌ لحالة العبد في قبره، حين خُلُوه عن ماله وحبّه، فمن لم يُخْلِ قلبَه لله ساعة من نهار، لما احْتوشه من الهموم الدنيوية وذوات الآصار، فليعلم أنه ليس له ثَمَّ رابطةٌ علوية، ولا نصيبٌ من المحبة ولا المحبوبية، فليبكِ على نفسه، ولا يرضى منها إلا بنصيب من قُرب ربه وأُنسه.

فإذا حَصَلَتْ لله تلك الساعة، أمكن إيقاعُ الصلوات الخمس على نمطها من الحضور والخشوع، والهيبة للرب العظيم في السجود والركوع.

فلا ينبغي لنا أن نَبْخُل على أنفسنا في اليوم والليلة من أربع وعشرين ساعة بساعة واحدة لله الواحد القهار، نعبدُه فيها حَقَّ عبادته، ثم نجتهد على إيقاع الفرائض على ذلك النهج في رعايته، وذلك طريق لنا جميعًا إن شاء الله تعالى إلى النفوذ، فالفقيه إذا لم ينفُذْ في علمه حَصَلَ له الشَّطْرُ الظاهر، وَفَاتَهُ الشَّطْرُ الباطن، لاتِّصاف قلبه بالجمود، وبعثده في العبادة والتلاوة عن لين القلوب والجلود، كما قال تعالى: ﴿ نَقَشَعُرُ مِنْهُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ ونقشعُو مِنْهُ جُلُودُ الذِينَ يَغَشَوْنَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر: ٣٣] وبذلك يرتقي الفقيه عن فقهاء عصرنا، ويتميّزُ به عنهم، فالنافذ من الفقهاء له البصيرة المُنوَّرة، والذَّوق الصحيح، والفراسة الصادقة، والمعرفة التامة، والشهادة على غيره بصحيح الأعمال وسقيمها، وَمَنْ لم يَنفُذُ لم تكن له هذه الخصوصية، وأَبْصَرَ بعضَ الأشياء وغاب عنه بعظها.

فيتعينُ علينا جميعًا طلبُ النفوذ إلى حضرة قُربِ المعبود، ولقائه

بذوق الإيقان، لنعبدُه كأنَّنا نراه، كما جاء في الحديث.

وبَعد ذلك: الحَظُورَةُ في هذه الدار بلقاءِ رسول الله ﷺ غيبًا في غيب، وسِرًا في سِرِّ، بالعُكُوف على معرفة أيامه وسننه واتباعها، فتبقى البصيرةُ شاخصةً إليه، تراه عيانًا في الغيب، كأنها معه ﷺ، وفي أيامه، فيجاهدُ على دينه، ويبذل ما استطاع من نفسه في نُصْرتِه.

وكذلك مَنْ سَلَك في طريق النفوذ يُرجَى له أَنْ يلقى ربّه بقلبه غيبًا في غيب، وسرًّا في سرِّ، فَيُرْزَقُ القلبُ قسطًا من المحبة والخشية والتعظيم اليقيني، فيرى الحقائق بقلبه من وراء ستر رقيق، وذلك هو المُعَبَّرُ عنه بالنفوذ، ويصل إلى قلبه من وراء ذلك الستر ما يغمرُه من أنوار العَظَمة والجلال، والبهاء والكمال، فيتنوَّر العلمُ الذي اكتسبه العبد، ويبقى له كيفيةٌ أخرى زائدةٌ عَلَى الكيفية المعهودة من البهجة والأنس والقوة في الإعلان والإسرار.

فلا ينبغي لنا أن نتشاغلَ عن نَيْلِ هذه الموهبة السَّنِيَّةِ، بشواغل الدنيا وهُمومها، فَنَنْقَطِعَ بذلك \_ كما تقدم \_ بالشيء المفضول عن الأمر المهم الفاضل، فإذا سَلَكُنا في ذلك برهة من الزمان، ورزقنا الله تعالى نفوذًا، وتمكُّنَا في ذلك النَّفوذِ فلا تعودُ هذه العوارضُ الجزئياتُ الكونياتُ تُوثِّر فينا إنْ شاء الله تعالى، وليكن شأنُ أحدنا اليوم: التعديل بين المصالح الدنيوية والفضائل العلمية، والتوجُهات القلبية، ولا يقنع أحدُنا بأحد هذه الثلاثة عن الآخرين، فيفوته المطلوبُ، ومتى اجتهد في التعديل فإنه \_ إن شاء الله تعالى \_ بِقَدْر ما يحصل للعبد جزءٌ من أحدهم، حصَّل جزءًا من الآخر، ثم بالصبر عَلى ذلك تجتمعُ الأجزاء المُحصَّلة، فتصير مرتبة عالية عند النهاية \_ إن شاء الله تعالى \_.

هذا، وإن كنتم أيدكم الله تعالى بذلك عالمين، لكنَّ الذكرى تنفع المؤمنين.

#### فصـــل

واعلموا ـ أيدكم الله ـ أنه يجب عليكم أن تشكروا ربكم تعالى في هذا العصر، حيث جعلكم بين جميع أهل هذا العصر كالشامة البيضاء في الحيوان الأسود، لكنْ مَنْ لم يسافر إلى الأقطار، ولم يتعرف أحوال الناس، لا يدري قَدْرَ ما هو فيه من العافية، فأنتم ـ إن شاء الله تعالى ـ في حقّ هذه الأمة الأولى كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنّاسِ مَن حَقّ هذه الأمة الأولى كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنّاسِ مَا مَن المَنكِ وَتُوَمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ [آل تأمُرُونَ بِاللّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وكما قال تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ إِن مَّكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا الصّالَوة وَاتَوْا الرَّكُوة وَامَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكِرِ وَلِلّهِ عَلِيمَة الْمُعَرِّدِ وَلَلّهِ عَنِهَا اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْمُعْرُونِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكِرِ وَلِلّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْمُعْرُونِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكِرِ وَلِلّهِ عَلَيْهِ الْمُعْرُونِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكِرِ وَلِلّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللل

أصبحتم إخواني تحت سَنْجق (١) رسول الله ﷺ وإن شاء الله تعالى \_ مع شيخكم وإمامكم، وشيخِنا وإمامنا المبدوء بذكره رضي الله عنه، قد تميزتم عن جميع أهل الأرض: فقهائها وفقرائها، وصوفيتها، وعوامها، بالدين الصحيح.

وقد عرفتم ما أحدث الناسُ من الأحداث، في الفقهاء والفقراء والصوفية والعوام، فأنتم اليوم في مقابلة الجَهْمِيَّةِ من الفقهاء، نصرتم الله ورسولَه في حفظ ما أضاعوه من دين الله، تُصلحون ما أفسدوه من تعطيل صفات الله.

<sup>(</sup>١) أي: تحت رايته.

وأَنتم أَيضًا في مقابلة مَن لم يَنْفُذْ في علمه من الفقهاء إلى رسول الله ﷺ، وجمد على مجرد تقليد الأئمة فإنكم قد نصرتم الله ورسوله في تنفيذ العلم إلى أصوله من الكتاب والسنة، واتخاذ أقوال الأئمة، تأسِّيًا بهم لا تقليدًا لهم.

وأنتم أيضًا في مقابلة ما أحدَثَتْه أنواع الفقراء من الأحمدية والحريرية من إظهار شعار المُكاء والتَصْدِية ومؤاخاة النساء والصبيان، والإعراض عن دين الله إلى خرافات مكذوبة عن مشايخهم، واستنادهم إلى شيوخهم وتقليدهم في صائب حركاتهم وخطئها، وإعراضهم عن دين الله الذي أنزله من السماء، فأنتم بحمد الله تُجاهدون هذا الصَّنْفَ أيضًا كما تجاهدون مَنْ سبق، حفظتم من دين الله ما أضاعوه، وعرفتم ما جهلوه، تُقُوِّمون من الدين ما عَوَّجوه، وتُصلحون منه ما أفسدوه، وأنتم أيضًا في مقابلة رَسْمِيَّة الصوفية والفقهاء، وما أحدثوه من الرسوم الوضعية، والآصار الابتداعية، من التصنُّع باللباس، والإطراق والسجادة لنيل الرزق من المعلوم، ولُبْسِ البقيار، والأكمام الواسعة في حَضْرةِ الدرس، وتنميق الكلام، والعَدْو بين يدي المدرس راكعين، حِفْظًا للمناصب، واستجلابًا للرزق والإدراد!!

فخلط هؤلاء في عبادة الله غيرَه، وتألَّهوا سواه، ففسدت قلوبُهم من حيثُ لا يشعرون، يجتمعون لغير الله، بل للمعلوم (١٦)، ويلبسون للمعلوم، وكذلك في أغلب حركاتهم يراعون ولاة المعلوم، فضيَّعوا كثيرًا من دِين الله وأَماتوه، وحفظتم أنتم ما ضيَّعوه، وقوَّمتم ما عوَّجوه.

<sup>(</sup>١) أي: لما يأخذونه من زهيد المال.

وكذلك أنتم في مقابلة ما أحدثته الزنادقة من الفقرا والصوفية من قولهم بالحلول والاتحاد، وتأله المخلوقات. كاليونسية، والعَرَبية، والصَّدْرية، والسَّبْعينية، والتَّلْمُسَانية.

فكلُّ هؤلاء بَدَّلُوا دينَ الله تعالى وَقَلْبُوه، وأعرضوا عن شريعة رسول الله ﷺ.

فاليونُسية: يتألهون شيخهم، ويجعلونه مظهرًا للحق، ويستهينون بالعبادات، ويظهرون بالفَرْعَنة والصَّوْلةِ، والسفاهة والمُحالات، لِمَا وَقَرَ في بواطنهم من الخيالات الفاسدة، وقِبْلَتُهُمُ الشيخُ يونُس.

ورسولُ الله ﷺ والقرآن المجيد عنهم بمعزِلٍ، يُؤمنون به بألسنتهم، ويكفرون به بأفعالهم.

وكذلك الاتحادية، يجعلون الوجود مَظْهَرًا للحق، باعتبار أن لا مُتحرِّك في الكون سواه، ولا ناطق في الأشخاص غيرُه، وفيهم مَنْ لا يفرق بين الظاهر والمظهر، فيجعلُ الأمرَ كموجِ البحر، فلا يُفرِّقُ بين عين الموجة وبين عين البحر، حتى إن أحدهم يتوهَّم أنه الله، فينطق على لسانه، ثم يفعل ما أراد من الفواحش والمعاصي لأنه يعتقد ارتفاع الثنوية، فمن العابد ومن المعبود؟ صار الكلُّ واحدًا!! اجتمعنا بهذا الصنف في الرُّبُط والزوايا!!

فأنتم بحمد الله قائمون في وجه هؤلاء أيضًا تنصرون الله ورسوله، وتذبُّون عن دينه، وتعملون عَلَى إصلاح ما أفسدوا وعَلَى تقويم ما عَوَّجوا فإن هؤلاء مَحَوْا رَسْمَ الدين، وقَلعوا أثره، فلا يُقال: أفسدوا ولا عَوَّجوا بل بالغوا في هدم الدين ومَحْوِ أثرِه، ولا قُربةَ أفضلُ عند الله

من القيام بجهاد هؤلاء بِمهما أمكن، وتبيين مذاهبهم للخاص والعام، وكذلك جهاد كل من ألحد في دين الله وزاغ عن حدوده وشريعته، كائنًا في ذلك ما كان من فتنة وقول، كما قيل:

إذا رَضِيَ الحبيبُ فلا أُبالي أقام الحيُّ أَم جَدَّ الرَّحيل وبالله المستعان

وكذلك أنتم بحمد الله قائمون بجهاد الأمراء والأجناد، تصلحون ما أفسدوا من المظالم والإجحافات، وسوء السيرة الناشئة عن الجهل بدين الله بما أمكن، وذلك لبعد العهد عن رسول الله ﷺ، لأن اليوم له سبع مئة سنة، فأنتم بحمد الله تجددون ما دَثَرَ من ذلك ودُثر.

وكذلك أنتم بحمد [الله] قائمون في وجوه العامة، مما أحدثوا من تعظيم الميلاد، والقَلَنْدس، وخميس البيض، والشَّعانين<sup>(١)</sup>، وتقبيل القبور والأحجار، والتوسل عندها.

ومعلوم أن ذلك كلَّه من شعائر النصارى والجاهلية، وإنما بُعث رسول الله ﷺ ليُوَحَد الله ويعُبَدَ وحده، ولا يُؤلَّه معه شيءٌ من مخلوقاته، بعثه الله تعالى ناسخًا لجميع الشرائع والأديان والأعياد، فأنتم بحمد الله قائمون بإصلاح ما أفسد الناسُ من ذلك.

وقائمون في وجوه من ينصر هذه البدع من مارقي الفقهاء، أهل الكيد والضِّرار لأولياء الله، أهل المقاصد الفاسدة، والقلوب التي هي عن نصر الحق حائدة .

<sup>(</sup>١) أسماء لأعياد بدعيّة.

وإنما أعرض هذا الضعيف عن ذكر قيامكم في وجوه التتر والنصارى، واليهود، والرافضة، والمعتزلة، والقدرية، وأصناف أهل البدع والضلالات، لأن الناس متفقون على ذمّهم، يزعمون أنهم قائمون برد بدعتهم، ولا يقومون بتوفية حقّ الردّ عليهم كما تقومون، بل يعلمون ويجبنُونَ عن اللقاء فلا يجاهدون، وتأخذهم في الله اللائمة، لحفظ مناصبهم، وإبقاءً على أغراضهم.

سافرنا البلاد فلم نر من يقوم بدين الله في وجوه مثل هؤلاء حق القيام سواكم، فأنتم القائمون في وجوه هؤلاء إن شاء الله، بقيامكم بنصرة شيخكم وشيخنا أيده الله حق القيام، بخلاف مَن ادَّعى من الناس أنهم يقومونَ بذلك.

فصبرًا يا إخواني على ما أقامكم الله فيه، من نصرة دينه وتقويم اعوجاجه وخُذلان أعدائه، واستعينوا بالله، ولا تأخُذُكم فيه لومةُ لائم، وإنما هي أيامٌ قلائل، والدين منصورٌ، قد تولّى الله إقامَته ونصرَه، ونُصرة مَنْ قَامَ به من أوليائه، إن شاء الله ظاهرًا وباطنًا.

وابذُلوا فيما أقمتم فيه ما أمكنكم من الأنفس والأموال، والأفعال، والأقعال، والأقوال، عسى أن تُلحَقوا بذلك بِسَلْفِكُمْ أصحاب رسول الله ﷺ، فلقد عرفتم ما لَقُوا في ذات الله، كما قال خُبَيْبٌ حين صُلب على الجذع:

وذلك في ذات الإله وإن يشأ يُبارِكُ على أوصال شِلْوٍ مُمَزّع

وقد عرفتم ما لقي رسولُ الله ﷺ مِن الضَّرِّ والفاقة في شِعْبِ بني هاشم، وما لقي الأولون من التعذيب والهجرة إلى الحبشة، وما لقي المهاجرونَ والأنصارُ في أُحُد، وفي بئر مَعُونة، وفي قتال أهل الرَّدَّة،

وفي جهاد الشام والعراق، وغير دلك.

وانظروا كيف بذلوا نفوسَهم وأموالَهم لله، حُبَّا له، وشوقًا إليه، فكذلك أنتم، رحمكم الله، كلَّ منكم على قدر إمكانه واستطاعته، بفعله، وبقوله، وبخطه، وبقلبه، وبدعائه. كلُّ ذلك جهادٌ.

أرجو أن لا يخيبَ مَنْ عامل الله بشيء من ذلك، إذ لا عيشَ إلا في ذلك، ولو لم يكن فيه إلا هِمَمُكم، مزاحِمةً لأهل الزيغ، مُشوَّشة لهم، تبغضونهم في الله، وذلك من الجهاد الباطن إن شاء الله تعالى.

#### فصــــل

ثم اعرفوا إخواني حق ما أنعم الله عليكم من قيامكم بذلك، واعرفوا طريقكم إلى ذلك، واشكروا الله تعالى عليها، وهو أن أقام لكم ولنا في هذا العصر مثل سيدنا الشيخ الذي فتح الله به أقفال القلوب، وكشف به عن البصائر عمى الشبهاتِ وحيرة الضلالاتِ، حيثُ تاه العقلُ بين هذه الفرق، ولم يهتد إلى حقيقة دين الرسول ﷺ.

ومن العَجَب أن كلاً منهم يدّعي أنه على دين الرسول، حتى كَشَفَ الله لِنا ولكم بواسطة هذا الرجل عن حقيقة دينه الذي أنزله من السماء وارتضاه لعباده.

واعلموا أنَّ في آفاق الدنيا أقوامًا يعيشون أعمارَهم بين هذه الفرق، يعتقدون أن تلك البدع حقيقةُ الإسلام، فلا يعرفون الإسلام إلا هكذا.

فاشكروا الله الذي أقام لكم في رأس السبع مئة مِنَ الهجرة مَنْ بيَّن لكم أعلام دينكم، وهداكم الله به وإيانا إلى نهج شريعته، وبيَّن لكم

بهذا النُّور المحمدي ضلالات العبّاد وانحرافاتهم، فصرتم تعرفون الزائغ من المستقيم، والصحيح من السقيم.

وأرجو أن تكونوا أنتم الطائفة المنصورة، الذين لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم، وهم بالشام إن شاء الله تعالى.

### نص\_لُ

ثم إذا علمتم ذلك، فاعرفوا حقّ هذا الرجل الذي هو بين أظهُركم وقدرة، ولا يعرف حقّه وقدرة إلا من عرف دين الرسول على وقدرة، ولا يعرف حين الرسول صلى الله عليه وآله وسلم من قلبه بموقع يستحقّه، عرف حقّ ما قام به هذا الرجل بين أظهر عباد الله، يُقوم معوجّهم، ويصلح فسادَهم، ويلمُّ شعَثهم، جهد إمكانه، في الزمان المظلم، الذي انحرف فيه الدين، وجُهلت السُّنن، وعُهدت البدع، وصار المعروف منكرًا، والمنكر معروفًا، والقابض على دينه كالقابض على الجمر، فإنّ أجر من قام بإظهار هذا النور في هذه الظلمات لا يوصف، وخَطره لا يُعرف، هذا إذا عرفتموه أنتم من حيثية الأمر يوصف، وخَطره لا يعرف، هذا إذا عرفتموه أنتم من حيثية الأمر ومن يقوده إلى معرفة أسماء الله تعالى وصفاته، وعظمة ذاته، واتصال قلبه بأشعة أنوارها، والاحتظاء من خصائصها وأعلى أذواقها، ونفوذه من الظاهر إلى الباطن، ومن الشهادة إلى الغيب، ومن الغيب إلى من الظاهر إلى الباطن، ومن الشهادة إلى الغيب، ومن الغيب إلى الشهادة، ومن عالم الخمر، وغير ذلك مما لا يمكن شرحُه في كتاب.

فشيخُكم - أيدكم الله تعالى - عارفٌ بأحكام أسمائه وصفاته الذاتية، ومثلُ هذا العارفِ قد يُبْصر ببصيرته تنزُّلَ الأمر بين طبقات السماء

والأرض. كما قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَالْزَلُ ٱلأَثَرُ بَيْنَهُنَّ لِلْعَلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [الطلاق: ١٢].

فالناس يُحِسُون بما يجري في عالم الشهادة، وهؤلاء بصائرهم شاخصة إلى الغيب، ينتظرون ما تجري به الأقدار، يشعرون بها أحيانًا عند تنزلها.

فلا تُهوِّنُوا أمر مثل هؤلاء في انبساطهم مع الخلق؛ واشتغال أوقاتهم بهم، فإنهم كما حُكي عن الجُنيد \_ رحمه الله \_ أنه قيل له: «كم تنادي على الله تعالى بين الخلق؟ فقال: أنا أنادي على الخلق بين يدي الله»؟.

فالله الله في حفظ الأدب معه، والانفعال لأوامره، وحفظ حُرُماته في الغيب والشهادة، وحبِّ مَنْ أحبَّه، ومجانبة من أبغضه وتنقّصه، وردّ غِيبته، والانتصار له في الحق.

واعلموا رحمكم الله، أن هنا مَنْ سافر إلى الأقاليم، وعرف الناس وأذواقَهم وأشرف على غالب أحوالهم، فوالله، ثم والله، ثم والله، ثم والله، لم يُرَ تحت أديم السماء مثلُ شيخكم: علمًا وعملًا، وحالاً، وخُلُقًا، واتّباعًا، وكرمًا وحِلْمًا في حق نفسه، وقيامًا في حق الله عند انتهاك حرماته، أصدقُ الناس عَقْدًا، وأصَحُهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامِه همّة، وأسخاهم كفّا، وأكملهم اتباعًا لنبيّه محمد عليه.

ما رأينا في عصرنا هذا من تُستجلى النبوةُ المحمديةُ وسنتُها من

أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل، بحيث يشهد القلب الصحيح أن هذا هو الاتباع حقيقة.

وبعد ذلك كلّه فقولُ الحقِّ فريضةٌ، فلا نَدَّعي فيه العصمة عن الخطأ، ولا ندَّعي إكماله لغاياتِ الخصائص المطلوبة، فقد يكونُ في بعض الناقصين خصوصيةٌ مقصودةٌ مطلوبةٌ، لا يتمُّ الكمال إلا بهاتيك الخصوصية، وهذا القَدْرُ لا يجهله منصفٌ عارف، ولولا أن قول الحق فريضة، والتعصبَ للإنسان هوى، لأعرضت عن ذكر هذا ـ لكن يجبُ قولُ الحق إن ساءً أو سَرَّ ـ والله المستعان.

إذا علمتم ذلك \_ أيدكم الله تعالى \_ فاحفظوا قلبه، فإن مثل هذا قد يُدْعَى عظيمًا في ملكوت السماء، واعملوا على رضاه بكل ممكن واستجلبوا وُدَّهُ لكم، وحبه إياكم بمهما قدرتم عليه، فإن مثل هذا يكون شهيدًا، والشهداء في العصر تَبَعٌ لمثله، فإنْ حصلت لكم محبته رجوت لكم بذلك خصوصية أكتمها ولا أذكرها، وربما يَقْطَنُ لها الأذكياءُ منكم، وربما سمحت نفسي بذكرها، كيلا أكتم عنكم نصحي.

وتلك الخصوصية: هي أن تُرْزَقوا قسطًا من نصيبه الخاص المحمدي مع الله تعالى، فإن ذلك إنما يسري بواسطة محبة الشيخ للمريد، واستجلاب المريد محبة الشيخ بتأتيه معه، وحفظ قلبه وخاطره، واستجلاب وُدِّه ومحبته، فأرجو بذلك لكم قسطًا مما بينه وبين الله تعالى، فضلاً عما تكسبونه من ظاهر علمه وفوائده وسياسته، إن شاء الله تعالى.

وأرجو أنكم إذا فتحتم بينكم وبين ربكم تعالى بصحيح المعاملة بحفظ تلك الساعة في الصلوات الخمس والتهجُّد أن ينفتح لكم معرفة

حقيقة هذا الرجل ونبيِّهِ إن شاء الله تعالى.

وإنما ذكرت حفظ الساعة \_ وإن كان في الصلوات الخمس كفاية إذا قام العبد فيها لحق الله تعالى \_ وذلك لأن الصلوات قد تهجُم على العبد وقلبه مأخوذ في جواذب الظاهر، فلا يعرف نصيب قلبه من ربه فيها، فإذا كان للعبد ساعة بين الليل والنهار عَرَفَ فيها نصيبَ قلبه من ربه، فإذا جاءت الصلوات، عرف فيها حاله وزيادته ونقصانه باعتبار حالته مع ربه في تلك الساعة، وبالله المستعان.

### فصـــلٌ

وإذا عرفتم قَدْرَ دين الله تعالى الذي أنزله على رسوله ﷺ، وعرفتم قدر حقائق الدين الذي يُعبَّر عنه بالنفوذ إلى الله تعالى، والحظوة بقربه، ثم عرفتم اجتماع الأمرين في شخص مُعيَّن، ثم عرفتم انحراف الأمة عن الصراط المستقيم، وقيام الرجل المُعيَّن الجامع للظاهر والباطن في وجوه المنحرفين، ينصر الله تعالى ودينه، ويقوِّم مُعوجهم، يلمُّ شعثهم، ويصلح فاسدهم، ثم سمعتم بعد ذلك طعن طاعن عليه من أصحابه أو من غيرهم، فإنه لا يخفى عنكم مُحِقٌ هو، أو مبطل؟ إن شاء الله.

وبرهان ذلك: أن المُحقَّ طَالبَ الهدى والحق يَعرِض عند من أنكر عليه ذلك الفعل الذي أنكره، إما بصيغة السؤال أو الاستفهام بالتلطف عن ذلك النقص الذي رآه فيه، أو بلغه عنه، فإن وجد هناك اجتهادًا، أو رأيًا أو حجة، قنع بذلك، وأمسك، ولم يُفْشِ ذلك إلى غيره، إلا مع إقامةِ ما بَيَّنَه من الاجتهاد، أو الرأي، أو الحجة، ليَسُد الخَلَل بذلك.

فمثل هذا يكون طالب هدى، محبًا، ناصحًا، يطلب الحق، ويروم

تقويم أستاذه عن انحرافه بتعريفه وتفويضه، كما يروم أستاذه تقويمَه، كما قال بعض الخلفاء الراشدين (١) \_ ولا يحضرني اسمه \_: «إذا اعوجَجْتُ فقوموني»

فهذا حقَّ واجبٌ بين الأستاذ والطالب، فإن الأستاذ يطلب إقامة الحق على نفسه ليقوم به، ويتَّهمُ نفسه أحيانًا، ويتعرّف أحواله من غيره، مما عنده من النَّصَفَةِ وطلب الحق، والحذر من الباطل، كما يطلب المريد ذلك من شيخه من التقويم، وإصلاح الفاسد من الأعمال والأقوال.

ومِنْ براهينِ المُحِقِّ: أن يكون عدلاً في مدحه، عدلاً في ذمه، لا يحمله الهوى ـ عند وجودِ المُرادِ ـ على الإفراط في المدح، ولا يحمله الهوى ـ عند تعذُّر المقصود ـ على نسيان الفضائل والمناقب، وتعديد المساوىء والمثالب.

فالمُحِقُّ في حالتَيْ غضبهِ ورضاهُ ثابتٌ على مدح مَنْ مدحه وأثنى عليه؛ ثابت على ذم من ثلبه وحطَّ عليه.

وأما مَنْ عَمِلَ كُرَّاسةً في عَدِّ مثالب هذا الرجل القائم بهذه الصفات الكاملة بين أصناف هذا العالم المنحرف، في هذا الزمان المظلم، ثم ذكر مع ذلك شيئًا من فضائله، ويعلم أنه ليس المقصودُ ذكرَ الفضائل، بل المقصودُ تلك المثالب، ثم أخذ الكُرَّاسةَ يقرؤها على أصحابه واحدًا واحدًا في خَلُوة، يوقف بذلك هَمَّهُمْ عن شيخهم، ويُريهم قدحًا فيه، فإني أستخيرُ الله تعالى وأجتهد رأيي في مثل هذا الرجل، وأقول انتصارًا لمن ينصرُ دينَ الله، بين أعداءِ الله في رأس السبع مئة، فإن نصرة مثل لمن ينصرُ دينَ الله، بين أعداءِ الله في رأس السبع مئة، فإن نصرة مثل

<sup>(</sup>١) جاء نحوه عن أبي بكر وعمر ــ رضى الله عنهما ــ.

هذا الرجل واجبة على كل مؤمن، كما قال وَرَقَة بن نوفل: «لئن أَذْركني يومُك لأنصُرنَك نصرًا مُؤزّرًا» (١). ثم أسأل الله تعالى العصمة فيما أقول عن تَعَدِّي الحدود والإخلاد إلى الهوى. أقولُ: مثل هذا ـ ولا أُعَيِّن الشخصَ المذكور بعينه ـ لا يخلو من أمور:

أحدها: أن يكون ذا سنِّ تغيَّر رأيه لِسنة؛ لا بمعنى أنه اضطرب بل بمعنى أن السنَّ إذا كَبِرَ يجتهد صاحبه للحق، ثم يضعُه في غير مواضعه، مثلاً يجتهد أن إنكارَ المنكرِ واجبٌ، وهذا منكر، وصاحبه قد راج على الناس، فيجب عَلَيَّ تعريفُ الناس ما راج عليهم، وتَغيِبُ عليه المفاسد في ذلك.

فمنها: تخذيلُ الطَّلَبة، وهم مضطرون إلى محبة شيخهم، ليأخذوا عنه، فمتى تغيرت قلوبهم عليه وَرَأَوْا فيه نقصًا حُرموا فوائدَه الظاهرةَ والباطنة: وخِيفَ عليهم المقتُ من الله أولاً، ثم من الشيخ ثانيًا.

المفسدة الثانية: إذا شعر أهلُ البِدَع الذين نحن وشيخُنا قائمون الليلَ والنهارَ بالجهاد والتوجُّه في وجوههم لنصرة الحق: أنَّ في أصحابنا مَنْ ثلب رئيس القوم بمثل هذا، فإنهم يتطرَّقون بذلك إلى الاشتفاء مِنْ أهل الحق ويجعلونه حُجَّة لهم.

المفسدة الثالثة: تعديد المثالب في مقابلة ما يستغرقها ويزيد عليها بأضعاف كثيرة من المناقب، فإن ذلك ظلم وجهل.

والأمر الثاني من الأمور الموجبة لذلك: تغير حاله وقلبه، وفساد

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في أول صحيحه.

سلوكه بحسد كان كامِنًا فيه، وكان يكتمه بُرهة من الزمان، فظهر ذلك الكمين في قالب، صورته حق ومعناه باطل.

### فص\_لُ

وفي الجملة - أيّدكم الله - إذا رأيتم طاعنًا على صاحبكم فافتقدوه في عقله أولاً، ثم في فهمه، ثم في صدقه، ثم في سِنّه، فإذا وجدتم الاضطراب في عقله، دَلّكم على جهله بصاحبكم، وما يقول فيه وعنه، ومثله قلّة الفهم، ومثله عدم الصدق، أو قصوره، لأن نقصان الفهم يؤدي إلى نقصان الصدق بحسب ما غاب عقله عنه، ومثله العلو في السنّ فإنه يشيخ فيه الرأيُ والعقلُ كما تشيخ فيه القُوى الظاهرة الحسّيةُ، فاتّهموا مثل هذا الشخص واحذروه، وأعرضوا عنه إعراض مداراة بلا جدلٍ ولا خصومة.

وصفة الامتحان بصحة إدراك الشخص وعقله وفهمه: أنْ تسألوه عن مسألة سلوكية، أو علمية، فإذا أجاب عنها فأوردوا على الجواب إشكالاً متوجّها بتوجيه صحيح، فإن رأيتم الرجل يروح يمينًا وشمالاً، ويخرُج عن ذلك المعنى إلى معان خارجة، وحكايات ليست في المعنى حتى ينسى ربُّ المسألة سؤاله، حيث توّهه عنه بكلام لا فائدة فيه، فمثل هذا لا تعتمدوا على طعنه، ولا على مدحه، فإنه ناقص الفطرة، كثيرُ الخيال، لا يثبت على تحرّي المدارك العلمية، ولا تُنكروا مثل إنكار هذا، فإنه اشتهر قيام ذي الخُويُصِرة التَّميمي إلى رسول الله علي وقوله له: «اعدل - فإنك لم تعدِلْ - إن هذه قسمة لم يُرَدُ بها وجه الله تعالى» (١) أو نحو ذلك.

<sup>(</sup>١) متفقّ عليه.

فوقوع هذا وأمثالِه من بعض معجزات الرسول ﷺ. فإنه قال: «لتركَبُنَّ سَنَنَ مَنْ كان قبلكم حَذو القُذَّة بالقُذَّة»(١١)، وإن كان ذلك في اليهود والنصارى، لكنْ لَمَّا كانوا منحرفين عن نَهْج الصواب، فكذلك يكون في هذه الأمة من يحذو حَذو كل منحرف وجد في العالم، متقدّمًا كان أو متأخّرًا، حَذو القُذَّة بالقذة، حتى لو دخلوا جُحْرَ ضَبِّ لدخلوه.

يا سبحان الله العظيم! أين عقول هؤلاء؟ أعميت أبصارهم وبصائرهم؟ أفلا يرون ما الناس فيه من العَمَى والحيرة في الزمان المظلم المُدْلَهِم، الذي قد ملكت فيه الكفار معظم الدنيا؟ وقد بقيت هذه الخُطَّة الضيقة، يَشُمُّ المؤمنون فيها رائحة الإسلام؟ وفي هذه الخُطَّة الضيقة من الظُّلُمات من علماء السوء والدُّعاة إلى الباطل وإقامته، ودَحْض الحق وأهله مالا يُحْصَرُ في كتاب، ثم إِن الله تعالى قد رَحِمَ هذه الأمة بإقامة رجل قويِّ الهمة، ضعيف التركيب، قد فرَّق نفسه وهمَّهُ في مصالح العالم، وإصلاح فسادهم، والقيام بمهماتهم، وحوائجهم، ضِمْن ما هو قائم بصد البدع والضلالات، وتحصيل موادِّ العلم النبوي الذي يصلح به فساد العالم، ويردهم إلى الدين الأول العتيق جهْد إمكانه!! وإلا فأين حقيقةُ الدين العتيق؟

فهو مع هذا كله قائمٌ بجملة ذلك وَحْدَه، وهو منفرد بين أهل زمانه، قليلٌ ناصرُه، كثيرٌ خاذلهُ، وحاسدُه، والشامتُ فيه!!.

فمثل هذا الرجل في هذا الزمان، وقيامُه بهذا الأمر العظيم الخطير فيه، أيقال له: لِمَ يردُ على الأحمدية؟ لم لا تعدِلُ في القسمة؟ لِمَ

<sup>(</sup>١) متفقّ عليه.

تَدخل على الأمراء؟ لِمُّ تُقَرِّبُ زِيدًا وعَمْرًا؟

أفلا يستحيي العبدُ من الله؟ يذكر مثل هذه الجزئياتِ في مقابلة هذا العِبْء الثقيل؟ ولو حُوقِقَ الرجلُ على هذه الجزئيات وُجد عنده نصوصٌ صحيحةٌ، ومقاصدُ صحيحةٌ ونيَّاتٌ صحيحةٌ!! تغيب عن الضعفاء العقول، بل عن الكُمَّل منهم، حتى يسمعوها.

أما رَدُّه على الطائفة الفُلانية أيها المُفرِطُ التائهُ، الذي لا يدري ما يقول، أفيقوم دينُ محمد بن عبدالله الذي أُنزل من السماء، إلا بالطعن على هؤلاء؟ وكيف يظهر الحق إن لم يُخذَلِ الباطل؟ لا يقولُ مثل هذا إلا تائه، أو مُسنُّ أو حاسدٌ.

وكذا القسمةُ للرجل، في ذلك اجتهادٌ صحيحٌ، ونظرٌ إلى مصالح تترتب على إعطاء قوم دون قوم، كما خَصَّ الرسول ﷺ الطُّلَقاء بمئة من الإبل، وحَرَمَ الأنصار! حتى قال منهم أحداثُهم شيئًا في ذلك، لا ذووا أحلامهم، وفيها قام ذو الخُوريُصرة فقال ما قال!

وأما دخوله على الأمراء، فلو لم يكن، كيف كان شمَّ الأمراءُ رائحةً الدين العتيق الخالص؟ ولو فتَّش المفتش، لوجد هذه الكيفية التي عندهم من رائحة الدين، ومعرفة المنافقين، إنما اقتبسوها من صاحبكم.

وأما تقريبُ زيدٍ وعمرو، فلمصلّحة باطنة، لو فَتَش عنها مع الإنصاف وجد هنالك ما يرى أن ذلك من المصلحة، ونفرض أنك مصيب في ذلك، إذ لا نعتقد العصمة إلا في الأنبياء، والخطأ جارٍ على غيرهم، أَيُذْكَرُ مثلُ هذا الخطأ في مقابلة ما تقدم من الأمور العظام الجِسَام؟

لا يذكر مثلَ هذا في كُرَّاسة ويُعدِّدُها، ثم يدور بها على واحد واحد، كأنه يقول شيئًا، إلا رجلٌ نسأل الله العافية في عقله، وخاتمة الخير على عمله، وأن يردَّه عن انحرافِه إلى نهج الصواب، بحيث لا يبقى مَعْشَرُهُ يَعِيبُهُ بعلمه، وتصنيفه، من أولي العقول والأحلام.

ونستغفرُ الله العظيم، من الخطأ والزلل، في القول والعمل، والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم(١١).

张 操 操

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن عبدالهادي بعد أن أورد هذه الرسالة، في «العقود الدُّريَّة» (ص/ ٣٢١): «هذا آخر الرسالة التي سماها مؤلفها «التذكرة والاعتبار والانتصار للابرار»، فرحم الله من قام بحمل الإصرار، وتصحيح التوبة بالاستغفار إلى عالم الأسرار، نفع الله من وقف عليها، وأصغى إلى مايفتح منها ولديها. آمين».

## ينسب مِ أَلْمُو ٱلنَّحْيَ ٱلرَّحَالِ الرَّحَالِ الرَّحِيلِ الرَّحَالِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحَالِ الرَّحَالِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحَالِ الرَّحَالِ الرَّحَالِ الرَّحَالِ الرَّحِيلِ الرَّحِ

فصل فيما قام به ابن تيمية وتفرد به وذلك في تكسير الاحجار (١) لخادم شيخ الاسلام: إبراهيم بن أحمد الغياني

﴿ اَلْحَـمَدُ بِلَهِ النَّذِى خَلَقَ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلْمُتِ وَالنَّورُّ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَخْلُقُوكَ شَيْعًا وَهُمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١]. ﴿ وَاتَخَدُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَخْلُقُوكَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [الفرقان: ٣]. ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمْهُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَشَيعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَلَوْنَ ﴾ [الفرقان: ٣]. ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمْهُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَشَيعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَلَوْنَ ﴾ [البقرة: ١٧٠]. عَالِمَةً وَاللّهُ اللّهُ عَلَى عَالَوْنَ ﴾ [الزخرف: ٢٢]. ﴿ وَإِنَّا عَلَى عَالَيْهِ مَالْمُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢].

وصلى الله على محمد عبده ورسوله، خير الخلق وأكرمهم على الله المصطفى المأمون، صلاة دائمة مادامت الأيام والدهور والسنون.

أما بعد؛ فهذا فصل فيما قام به الشيخ الإمام العلامة شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد ابن تيمية ـ رضي الله عنه ـ وتفرّد به دون غيره من العلماء ـ رضي الله عنهم ـ الذين كانوا قبله وفي زمانه، وذلك بتكسير الأحجار التي كان الناس يزورونها، ويتبركون بها، ويقبلونها، وينذرون لها النذور، ويلطخونها بالخُلُوق، ويطلبون عندها قضاء

<sup>(</sup>۱) من «الكواكب الدراري» المجلد ٤١/ ق١٣٥ ـ ١٣٠ (مخطوطة الظاهرية ٥٨٧). ونشره محب الدين الخطيب في القاهرة سنة ١٣٦٨ بعنوان «ناحية من حياة شيخ الإسلام ابن تيمية».

حاجاتهم، ويعتقدون أنَّ فيها \_ أوْلها \_ سرًّا، وأن من تعرَّض لها بسوء \_ بقالٍ أو فعال \_ أصابته في نفسه آفة من الآفات!!

فشرع الشيخ يعيب تلك الأحجار، وينهى الناس عن إتيانها، أو أن يُفعل عندها شيء مما ذُكر، أو أن يُحسَنَ بها الظن.

فقال له بعض الناس: إنه قد جاء حديث أن أم سلمة سمعت النبيً يقرأ بالتين والزيتون، فأخذت تينة وزيتونة وربطت عليهما وعلقتهما حررزًا. وبقيت كلما جاء إليها أحد به مرض تحطه عليه فيبرأ من ذلك المرض. فبلغ ذلك رسول الله عليه فسألها عن ذلك، فقالت: سمعتك تقرأ بالتين والزيتون، فقلتُ: ما قرأ رسول الله عليه بذلك إلا وفيه سر أو منفعة، فعملت تينة وزيتونة لي حرزًا، وأحسنت ظني به، ونفعت بذلك الناسَ. فقال لها النبي عليه «لو أحسن أحدكم ظنّه بِحَجَرٍ لنفعه الله به».

فقال الشيخ: هذا الحديث كله - من أوله إلى آخره - كذب مختلق، وإفك مفترى على رسول الله على وعلى أم سلمة - رضي الله عنها -. والذي صح وثبت عن النبي على فيما يروي عن ربه عز وجل أنه قال: «أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا دعاني. . . » الحديث. و«أنا عند ظن عبدي بي، فليظن بي خيرًا». وقال: «لا يموتن أحدُكم إلا ويحسن ظنّه بالله الذي تفرّد بخلقه، وأوجده من العدم ولم يكن شيئًا، وبيده ضره ونفعه»، كما قال إمامنا وقدوتنا إبراهيم خليل الرحمن: ﴿ الّذِي خَلْقَنِي فَهُو يَهُمِينِ فَهُو يَشْفِينِ فَهُو يَهُمِينِ فَهُو يَشْفِينِ فَهُو وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ فَهُ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ فَهُ وَاللّذِي بيده وَاللّذِي الله الرب العظيم الكبير المتعال، الذي بيده ملكوت كل شيء، يُحسن العبد به ظنه، ما يحسن ظنه بالأحجار، فإن

الكفار أحسنوا ظنهم بالأحجار فأدخلتهم النار. وقد قال الله تعالى في الأحجار وفيمن أحسنوا بها الظنَّ حتى عبدوها من دونه: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ الْأَحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]. وقال: ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]. وقد أمر النبي عَلَيْ أن يُسْتجمر من البول بثلاثة أحجار، ما قال أحسنوا ظنكم بها، بل قال: استجمروا بها من البول. وقد كسر النبي عَلَيْ اللّه أحبار ، وقد كسر النبي الله عنها من البول. وقد كسر النبي عَلَيْ الأحجار التي أحسِن بها الظن حتى عُبدتْ حول البيت وحرّقها بالنار.

فبلغ الشيخ أن جميع ما ذكر من البدع يتعمدها الناس عند العمود المُخَلَّق الذي داخل (الباب الصغير) الذي عند (درب النافدانيين). فشدً عليه وقام، واستخار الله في الخروج إلى كسره، فحدَّثني أخوه الشيخ الإمام القدوة شرف الدين عبدالله ابن تيمية قال: فخرجنا لكسره، فسمع الناسُ أن الشيخ يخرج لكسر العمود المخلّق؛ فاجتمع معنا خلق كثير. قال: فلما خرجنا نحوه، وشاع في البلدان: ابنُ تيمية طالعٌ ليكسر العمود المُخَلَّق، صاح الشيطانُ في البلد، وضجّت الناس بأقوال مختلفة، هذا المُخلَق، صاح الشيطانُ في البلد، وضجّت الناس بأقوال مختلفة، هذا يقول: «مابقيت عين الفيجة تطلع»، وهذا يقول: «ماينزل المطر، ولا يثمر شجر»، وهذا يقول: «مابقي ابن تيمية يفلح بعد أن تعرّض لهذا»، وكل من يقول شيئًا غير هذا.

قال الشيخ شرف الدين: فما وصلنا إلى عنده إلا وقد رجع عنا غالب الناس، خشية أن ينالهم منه في أنفسهم آفة من الآفات، أو ينقطع بسبب كسره بعض الخيرات.

قال: فتقدَّمنا إليه، وصِحنا على الحجَّارين: «دونكم هذا الصنم»

فما جَسَر أحد منهم يتقدم إليه. قال: فأخذت أنا والشيخ المعاول منهم، وضربنا فيه، وقلنا: ﴿جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُّ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقًا﴾ منهم، وضربنا فيه، وقلنا: إن أصاب أحدًا منه شيء نكون نحن فداه. وتابعنا الناسُ فيه بالضرب حتى كسرناه، فوجدنا خلفه صنمين حجارة مجسّدة مصورة، طول كل صنم نحو شبر ونصف.

وقال الشيخ شرف الدين: قال الشيخ النووي: «اللهم أقم لدينك رجلاً يكسر العمود المخلّق، ويخرب القبر الذي في جيرون» فهذا من كرامات الشيخ محيي الدين (أي النووي). فكسرناه ولله الحمد، وما أصاب الناس من ذلك إلا الخير، والحمد لله وحده.

#### فصل

قد بلغ الشيخ أن في المسجد الذي خلف (قبة اللحم) في (العلافين) ويُعْرف باسم (مسجد الكف) بلاطة سوداء، وقد شاع بين الناس أن إنسانًا من قديم الزمان رأى في منامه النبي عَلَيْ وحدثه بأمور فقال: يا رسول الله إن حدَّثتُ الناس بالذي حدَّثتني لا يصدّقونني، فقال له: هذا كفِّي اليمينُ في هذه البلاطة دليلاً على صدقك. وحط كفه فيها، فغاص، فبقي فيها موضع كف وخمس أصابع، وانعكف الناسُ عليه \_ كما ذكر \_ بالنذر له والتبرك به، والاستسقاء.

فبلغ ذلك الشيخ، فطلع إليها ومعه جماعته وأخوه الشيخ شرف الدين فسمعته غير مرة يحدِّث يقول: لما نظرت إليها قلت: هذا الكف منحوت، مصنوع، مكذوب. فإن النحّات جاء يعمله كف يمين فعمله كف شمال. فبقي معكوسًا يجيء الخِنْصر موضع الإبهام، والإبهام موضع الخنصر. فكسرها، وما بقي لها ذكر ولا أثر. ولله الحمد.

#### فصل

وكانت صخرة كبيرة عظيمة في وسط محراب (مسجد النارنج) فيتوجه المصلي إليه ضرورة، وعليها ستر أسود مرخيّ ودرابزين (١) حولها. وقد استفاض بين الناس أنه حُطَّ عليها رأس الحسين ـ عليه السلام ـ فانشقت له، وأنها متى انشقت كلها قامت القيامة. ولها في كل سنة ـ يومَ عاشوراء ـ عيد يجتمع فيه الناس، ويبقون في ذلك اليوم وفي غيره من الأيام يتبرّكون بها ويقبلونها، وينذرون لها الندور، ويلطخونها بالخَلُوق، ويدعون عندها.

فبلغ ذلك الشيخ؛ فطلب الحجّارين من القلعة، وخرج إليها ومعه شرف الدين في جماعة كبيرة. فأول شيء عمله قلع الدرابزين من حولها، ونتش الستر عنها ورماه. وصاح على الحجارين: «دِه عليه!»(٢)، فتأخروا عنها، فتقدم هو وأخوه شرف الدين وضربها بنعله وقال: «إن أصاب أحدًا منها شيء أصابنا نحن قبله». فتقدم إليها عند ذلك الحجارون، وحفروا عليها. فإذا هي رأس عمود كبير قد حفر له ونزل في ذلك المكان، فكسروه، وحملوه على أربع عشرة بهيمة وأحرقوه كلسًا.

قال الشيخ: بعض الرافضة عمل هذا في هذا المكان، ولوح بين الناس أن رأس الحسين حطوه على هذا الحجر، حتى يضل به جهال الناس. قال: والرافضة من عادتهم أنهم يخربون المساجد ويعمرون المشاهد ويعظمونها بخلاف المساجد، وقد قال الله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدُ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [التوبة: ١٨]. ولم يقل: «مشاهد

<sup>(</sup>١) هو الحاجز على جانبي الشي، يقي من السقوط ونحوه.

٢) كذا في الأصل.

الله». وقال ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ ﴾ [الجن: ١٨]. ما قال: «وأن المشاهد لله». وقال النبي ﷺ: «مَنْ بنى لله مسجدًا ولو كَمِفْحَص قطاة بنى الله له بيتًا في الجنة» ما قال: من بنى لله مشهدًا بنى الله له بيتًا في الجنة.

وتكلم وهو جالس في هذا المكان، وقال من هذا الجِنس شيئًا كثيرًا.

وقال: زيارة القبور زيارة شرعية مأمور بها، وزيارة بدعية منهي عنها، فالزيارة الشرعية هي التي أمر بها النبي ﷺ، فإنه زار قبر أمه فقال: «استأذنت ربي في زيارة قبر أمي فأذن لي، واستأذنته أن أستغفر لها فلم يأذن لي. فإني كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها فإنها تذكركم الآخرة»، فالكافر يزار قبره ليتذكر به الآخرة، ولا يُدْعَى له ولا يستغفر له، بخلاف المؤمن فإنه يزار قبره ليتذكر به الآخرة، ويدعى له، ويستغفر له، ويترحم عليه، ويسأل الله له من كلِّ خير، فإن زيارة قبره من جنس الصلاة عليه.

وكان النبي على يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقول قائلهم: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، ويرحم الله منا ومنكم المستقدمين والمستأخرين، ونسأل الله لنا ولكم العافية. اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم، واغفر لنا ولهم». فهذا كله حق للمؤمن، وقد قال على «أكثروا من الصلاة علي يوم الجمعة وليلة الجمعة فإن صلاتكم علي معروضة علي قالوا: يا رسول الله كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ فقال: تقولون إني بليت؟ قالوا: نعم. قال: إن الله حرم على الأرض أن تأكل لحوم الأنبياء». وقد روى ابن عبدالبر حديثاً وصححه أن النبي على قال: «مامن رجل مؤمن يمر بقبر رجل مؤمن كان يعرفه في الدنيا فسلم عليه إلا رد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام».

وأما الزيارة البدعية؛ فهي أن تُزار القبور للتبرك بها، أو الدعاء عندها، أو الاستغاثة بأهلها، أو النذر لها ـ مثل زيت أو كسوة أو شمع أو دراهم ـ أو يشعلون عندها السُّرُج، أو يصلون عندها، فإن النبي عَلَيْ نهى عن جميع ذلك فقال: «لعن الله زوارات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج» وقال: «إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك» وقال: «إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يحذر ما فعلوا: قالت عائشة رضي الله عنها: «ولولا ذلك لأبرز قبره، ولكن كره أن يتخذ مسجدًا». فهذه الزيارة على هذا الوجه بدعية منهي عنها.

#### فصل

وكان تحت الطاحون التي قبلي (مسجد النارنج) في الماء عند فراش الطاحون صنم حجر يُعظَّم ويستسقى به، فكان بعض الناس يكون عده مولود صغير وقد طال به المرض، فيأتون به حتى يغطسوه عند الصنم في الماء ويشفى، ويحطون عند الصنم خبرًا وحلوى وغير ذلك. فخرج إليه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ تقي الدين فكسره وخلص أولاد الناس منه الشيخ شرف الدين أخو الشيخ شرف الدين أخو الشيخ شرف الدين أخو الشيخ شرف الدين أولاد الناس منه المراس المراس

وكان عمود في حارة الفرما يقال له: (العمود المخلق) وكان حاله كما ذكر، فكسره وأراح الناس منه.

#### فصل

وكان مع أناس حجارين حجر رخام وقد قمّعوه بقصدير، وفي وسط الحجر أثر قدم، دائرين به في البلاد، ويدخلون به على بيوت الكبراء والسعداء وفي الأسواق، ويقولون لهم: هذا موضع قدم نبيكم،

فيبقى الناس يقبلونه ويتبركون به ويعطونهم الأموال لأجل ذلك، فأمسكهم الشيخ، فكسر ذلك الحجر، وتهارب أصحابه من قدام الشيخ مخافة أن يضرهم.

#### فصل

وجاء إنسان إلى الشيخ يومًا بخبز يابس فقال: «يا سيدي قد جبتُ هذا من صماط الخليل على اسمك». فقال له: «مالي به حاجة. أنا حاجتي إلى الدين الذي كان عليه الخليل، ومتابعة ملة الخليل الذي أمر الله أمة محمد بمتابعتها. مالي حاجة بهذا الخبز، والخليل ما عمل هذا، ولا أمر بهذا العَدَس، ولا كان يطعم ويضيف غير اللحم. قال الله تعالى ﴿ فَرَاعُ إِلَى آهِ لِمِجْلِسَمِينِ ﴾ [الذاريات: ٢٦]. وأما العَدَس فإنه شهوة اليهود، وقد سئل عبدالله بن المبارك رضي الله عنه فقيل له: جاء حديث: أن العَدَسُ قدّسه سبعون نبيًا (١)، فقال: «لا، ولا نصف نبي».

#### فصل

ولما كان الشيخ في ديار مصر كان ينهى عن إتيان المشاهد وتعظيمها، ويأمر بإتيان المساجد وتعظيمها. وأعظم المشاهد بالقاهرة مشهد الحسين فإن أمره عظيم، فإن جميع ما ذكر من البدع والضلال يقام عنده وأضعاف ذلك، حتى إذا غلَّظ أحدٌ اليمين على الحالف يحلفه عند مشهد الحسين، فكان الشيخ ينهاهم عن ذلك وينكره بجنانه وحاله، وقال: إن السلف ومن اتبعهم كانوا إذا حلَّفوا أحدًا وغلَّظوا عليه اليمين يحلفونه بين المحراب والمنبر، ولم يحلفوه عند قبور أو أثر.

<sup>(</sup>١) موضوع، انظر «المقاصد الحسنة»: (ص/ ٤٨٥) و «الفوائد المجموعة»: (ص/ ١٦١).

قال: وأما الحسين - رضي الله عنه وعن سلفه ولعن قاتله - فما حُمل رأسه إلى القاهرة، فإنّ القاهرة بناها الملك المعز في أوائل المائة الرابعة، والحسين - عليه السلام - قتل يوم عاشوراء سنة إحدى وستين، ودفنت جئة الحسين حيث قتل. وقد روى البخاري في «تاريخه»: أن رأس الحسين حُمل إلى المدينة ودفن بها في البقيع عند قبر أمه فاطمة - رضي الله عنها -. وبعض العلماء يقول: إنه حُمِل إلى دمشق ودفن بها. فبين مقتل الحسين وبين بناية القاهرة نحو مئتين وخمسين سنة. فإنه من المتواتر أن القاهرة يُنيت بعد بغداد، وبعد البصرة والكوفة وواسط، فأين هذا من هذا؟!

وقد ذكر صاحب الكتاب الذي سماه: (العَلَم المشهور، في فضل الأيام والشهور)<sup>(1)</sup> وصنف هذا الكتاب للملك الكامل ـ رحمه الله اذكر فيه أن هذا المشهد بناه بنو عبيد الملاحدة الزنادقة ملوك مصر في أواخر سنة خمسين وخمس مئة، وقوّض الله دولة بني عُبيد بعد بنائهم لهذا المشهد بنحو أربع عشرة سنة. وهذا مشهد الكذب والمين، ماهو مشهد الحسين.

وكلام العلماء في ذمّ بني عبيد القدَّاح مشهور، وفي ذم مذاهبهم وما كانوا عليه. قال الشيخ أبو حامد الغزالي: "ظاهرهم الرفض، وباطنهم الكفر المحض».

وكان الشيخ أبو عمرو عثمان بن مرزوق رحمه الله في زمن بني عُبيد في ديار مصر، وكان يفتي أنه لا تحل ذبائح بني عبيد، ولا نكاحهم،

<sup>(</sup>١) هو ابن دِحية الكلبي ت (٦٤٣)، والكتاب لايزال مخطوطًا، ومنه عدة نُسخ.

ولا يصلى خلفهم. وكان يغلظ في أمرهم.

وبلغ نور الدين بن زنكي حالهم وماهم عليه، فسأل العلماء في قتالهم وأخذ البلاد منهم، فأفتاه العلماء بذلك، وكتبت بذلك محاضر، وأثبتت على الحكام. فسير صلاح الدين ومعه جيش عظيم فغزاهم وفتح البلاد منهم.

وبعض الجهال يظن أن بني عبيد كانوا شرفاء من ذرية فاطمة وأنهم كانوا صالحين، وإنما كانوا زنادقة ملاحدة قرامطة باطنية وإسماعيلية ونصيرية، ومن عندهم طلع الرفض إلى الشام، وإلا قبل ذلك ما كان يعرف الرفض في الشام. وبقاياهم في ديار مصر إلى اليوم.

وكانت قصورهم بين القصرين. وكانوا ينادون "كل من لعن وسب، فله دينار وإردب". فبينما إنسان منهم يلعن عائشة، وإنسان مغربي أنكر عليه، فتحاملوا إلى عند الحاكم، فقال له الحاكم: "لم أنكرت عليه!" قال له المغربي: "إن امرأة جدي اسمها عائشة، وقد ربتني وأحسنت إليّ، فلما سمعته يلعنها ما هان عليّ». فقال له الحاكم: "ذا ما يلعن امرأة جدك أنت، ذا يلعن امرأة جدي أنا». فقال له المغربي: "منك إليه!".

ورأيت رجلاً من أهل القاهرة جاء إلى الشيخ بالقاهرة بعد مجيئه من إسكندرية فقال له: "إن أبي حدثني عن أبيه أن هذا المشهد بناه بنو عبيد، وأن رأس الحسين ماجاء إلى ديار مصر، لكن جرت لي واقعة. أني وأنا صغير كنت أجري فوق سطح هذا المشهد، وماله عندي حُرْمة بما حدثني أبي عنه، فبينما أنا نائم ليلة وأنا أرى عجوزاً زرقاء العينين شمطاء الرأس، ومعها قيد، فحطته في رجلي وقالت: تتوب ولا تعود تجري فوق سطح المشهد؟ فقلت: التوبة، التوبة، مابقيت أعود. فقعدت وأنا مرعوب».

فقال الشيخ: "وهذا أيضًا حجة لي على صحة ما أقوله، فإن هذه شيطانة هذا الموضع، وهي التي تزينه للناس. وكذلك لما بعث النبي على خالد بن الوليد ـ رضي الله عنه ـ بقطع (العُزَّىٰ) فقال له: لما قطعت العزَّى أيّ شيء رأيت خرج؟ فقال: خَرَجَتْ منها عجوز شمطاء هاربة نحو اليمن، فقال النبي عَلَيْه: "تلك شيطانة العُزَّىٰ». وسمعت الشيخ غير مرَّة يحكيها للناس.

#### فصل

## في كشف حال بني عبيد

سمعت الشيخ يحكي غير مرة في مجالسه يقول: زرت يومًا المارستان العتيق: المنصوري، فجاء إليَّ أناس فقالوا لي: تصدَّق وزر المارستان العتيق: فرحت معهم أزوره، فقالوا لي: ألا تزور قبور الخلفاء؟ \_يعنون يني عبيد \_ فرحت معهم إلى قبورهم، فوجدت قبورهم إلى القطب الشمالي. فتكلم عليهم وعلى مذاهبهم فقال الحاضرون: نحن نعتقد أن هؤلاء قوم صالحون، لأنا إذا مغلت عندنا الخيل (١) نجيء بها إلى قبور هؤلاء فتبرأ، فلولا أنهم صالحون ما برأت الدواب من المغل عند قبورهم فقلت: وهو أيضًا حجة على صحَّة ما أقوله فيهم، فإن المغل من برد يحصل للدواب، فإذا جيء بها إلى قبور اليهود والنصارى في الشَّام، وإلى قبور المنافقين كالقرامطة والإسماعيلية والنصيرية، فإن الدّواب إذا سمعت أصوات المعلَّبين في قبورهم تفزع فيحصل لها حرارة تذهب بالمغل الذي حصل لها.

<sup>(</sup>١) المغل: مغص يأخذ الدواب.

وكان النبي على يومًا راكبًا على بغلته فحادت حتى كادت تلقيه عن ظهرها، فقالوا: ما شأنها يا رسول الله؟ فقال: إنها سمعت أصوات يهود تعذّب في قبورها. وقال: إنهم ليعذبون في قبورهم عذابًا تسمعه البهائم. فما يروح أصحاب الدواب بها إلى قبر الشافعي ولا إلى قبر أشهب فإن عند قبورهم تنزل الرحمة. وتكلّم شيئًا كثيرًا من هذا الجنس ما ينحصر، وهذا شيء منه.

#### فصل

ولما كان الشيخ في قاعة الترسيم دخل إلى عنده ثلاثة رهبان من الصعيد. فناظرهم وأقام عليهم الحجة بأنهم كفار وماهم على الدين الذي كان عليه إبراهيم والمسيح. فقالوا له: نحن نعمل مثل ما تعملون، أنتم تقولون بالسيدة نفيسة ونحن نقول بالسيدة مريم، وقد أجمعنا نحن وأنتم على أن المسيح ومريم أفضل من الحسين ومن نفيسة، وأنتم تستغيثون بالصالحين الذين قبلكم ونحن كذلك.

فقال لهم: وإن من فعل ذلك ففيه شَبه منكم، وهذا ماهو دين إبراهيم الذي كان عليه فإن الدين الذي كان إبراهيم عليه: أن لا نعبد إلا الله وحده، لا شريك له. ولا نذ له، ولا صاحبة له، ولا ولد له، ولا نشرك معه ملكًا ولا شمسًا ولا قمرًا ولا كوكبًا، ولا نشرك معه نبيًا من الأنبياء ولا صالحًا: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَلِقِي ٱلرَّحْنَ عَبَدًا ﴾ [مريم: ٩٣]. وإن الأمور التي لايقدر عليها غير الله لا تطلب من غيره مثل إنزال المطر، وإنبات النبات، وتفريج الكربات، والهدى من الضلالات، وغفران الذنوب، فإنه لايقدر أحد من جميع الخلق على ذلك، ولا يقدر عليه إلا الله. والأنبياء عليهم الصلاة والسلام ـ نؤمن ذلك، ولا يقدر عليه إلا الله. والأنبياء ـ عليهم الصلاة والسلام ـ نؤمن

بهم ونعظمهم ونوقرهم ونتبعهم ونصدِّقهم في جميع ما جاءوا به ونطبعهم كما قال نوح وصالح وهود وشعيب: ﴿ أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَالطِّيعُونِ ﴾ [نوح: ٣]. فجعلوا العبادة والتقوى لله وحده، والطاعة لهم، فإن طاعتهم من طاعة الله. فلو كفر أحد بنبيِّ من الأنبياء وآمن بالجميع مانفعه إيمانه حتى يؤمن بذلك النبي. وكذلك لو آمن بجميع الكتب وكذب بكتاب كان كافرًا حتَّى يؤمن بذلك الكتاب وكذلك الملائكة واليوم الآخر.

فلما سمعوا ذلك منه قالوا: الدين الذي ذكرته خيرٌ من الدين الذي نحن وهؤلاء عليه. ثم انصرفوا من عنده.

#### فصل

لما كان الشيخ في قاعة الترسيم، وكان الشيخ العارف القدوة شمس الدين الدباهي (۱) قد طلع من الشام إلى مصر حتى يصلح بين الشيخ وبين الشيخ نصر المنبجي، فكتب ورقة فيها: «الطفيلي على الله محمد بن الدباهي يسأل من الشيخين الصالحين ـ شيخ المشايخ أبي الفتح نصر المنبجي وشيخ الإسلام أحمد بن تيمية ـ أنهما يتفقان على طاعة الله ورسوله بحسب ما يمكنهما» وذكر أشياء يلتزمانها بحسب الإمكان ويتفقان عليها. وجاءت الورقة إلى الشيخ فقال: «إني أجبب إلى ذلك»، فراح بها إلى الشيخ نصر، فوجد عنده المشايخ التدامرة: أبا بكر والشيخ إبراهيم أولاد بروان، فقام الشيخ نصر من مجلسه وأقعد الشيخ شمس الدين فيه وعظمه تعظيمًا كبيرًا، فأوقفه على الورقة، فقال له: «يا سيدي، ولم كتبت إلى الشيخ مثل هذه وما سُمع بعدُ مِنَا كلام

<sup>(</sup>۱) محمد بن أحمد بن أبي نصر الدباهي البغدادي ت٧١١هـ. ذيل طبقات الحنابلة: (٢/ ٣٦١).

كثير؟» فقال له: «اكتب أنك أجبت إلى ذلك» فقال: «إن كتب الشيخ كتبت» فقال له: «الله على ماتقول وكيل؟» فقال: «نعم» فسيَّر الورقة إلى الشيخ، فكتب: «أجبت إلى ذلك ولا حول ولا قوة إلا بالله العليِّ العظيم. وكتبه أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية». وجاب الرسولُ الورقةَ إليه، فقال له الشيخ شمس الدين: «اكتب مع الشيخ مثل ما قلت وعاهدت الله عليه». فقال: «مابقيت أكتب شيئًا». فقال له شمس الدين «عاديتك في الله»، وكشف رأسه وقال: «ثم نبتهل، ثم نبتهل» وقام ونزل من عنده.

فسير الشيخ نصر إلى والي المدينة أن يكبس بيت ابن تيمية، ويمسك أصحابه ويحطهم في الحبس. فسير الوالي نائبه، فكبس البيت، وكان قصدهم أن يمسكوا شرف الدين أخا الشيخ، فهرَّبوه من فوق السطح، وأمسك أصحاب الشيخ وجاء بهم إلى الوالي، فحطهم في قاعة عند بيته، ومنعوا الناس من اللُّخول إلى عند الشيخ ثم بعد أيام عُزل الوالي. فسيّب الجماعة، فتأخر عنده زين الدين أخو الشيخ، فسير إلى القاضي ابن مخلوف برسالة الشيخ نصر، فأمسك زين الدين وحبسه عند الشيخ في قاعة الترسيم. وفي تلك الأيام سرق مملوك زين الدين له قماش نفتة ومروزي وغيره وسافر به، ومرض زين الدين، فطلب الحمام فراح السجَّان وخادم الشيخ ـ إبراهيم بن أحمد الغياني ـ إلى القاضي، فقال له خادم الشيخ: هذا إن كان في حبسك؛ فاكتب له ورقة القاضي، فقال له خادم الشيخ: هذا إن كان في حبسك؛ ماهو في حبسي أنا، بلغني أنه يطلب يخدم أخاه، ما استحللت منعه. فقال له: أخوه رجل بلغني أنه يطلب يخدم أخاه، ما استحللت منعه. فقال له: أخوه رجل السلطان وغيره: إنهم ما رسموا بحبس زين الدين، والشيخ يفتي بأن

القماش الذي سرق لزين الدين يلزمك، ويقول السجّان: ماهو في حبسي، ولا نخليه يطلع. فقال له: إذا نزلت في بيتي غدًا تعال إلى عندي مع السجان.

قال إبراهيم: ثم حدثنا الشيخ بذلك فقال لزين الدين: قم اطلع، هذا القاضي قد تبرّاً من قضيتك. فقال السجان: حتى يروح إلى القاضي مثلما رأيتم. فقال الشيخ: إن الظلمة وأعوان الظلمة يحطون يوم القيامة في توابيت من نار. ثم يقذفون في الجحيم قال الله: ﴿ اَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَازَوَحَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونُ فَي مِن دُونِ اللهِ فَالْمَدُومُم إلى صِرَاطِ المَّحِيمِ فَي [الصافات: ٢٢ - ٢٣]. كَانُوا يَعْبُدُونُ فَي مِن دُونِ اللهِ فَاللهُ هذا. ثم إنه رسم بأن يخرج، فقال الشيخ: فقال: أنا ما أجسر أقول له هذا. ثم إنه رسم بأن يخرج، فقال الشيخ: مابقي يخرج، فأرسل القاضي ابنه محب الدين يسأله مرارًا متعددة حتى خرج.

وفي تلك الأيام جاء المشايخ التدامرة \_ إبراهيم وأبو بكر \_ إلى الشيخ وقالوا له: «قد اجتمعنا بهؤلاء القائمين عليك، وقالوا قد بُلشنا به، والناس تلعننا بسببه، وقد قلنا: إنا قد أخذناه بحكم الشرع في الظاهر، فليبصر شيئًا لايكون علينا ولا عليه فيه رد فيكتبه لنا ونتفق نحن وهو عليه». فلما قالوا له ذلك قال لهم: «أنا منشرح الصدر، وما عندي قلق، وهم برّا الحبس فَلِمَ يقلقون؟» وكتب: «عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على الله يشيئًا ولا تفرّقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم». رواه مسلم فخرجوا من عنده على ذلك. ثم إنهم بعد أيام جاءوا إلى عنده وقالوا له: قد وقفوا على الورقة وقالوا: «هذا رجل محجاج خصم، وماله قلب يفزع من الملوك، وقد اجتمع بغازان ملك التر وكبار دولته وما خافهم، ومتى اجتمع بالسلطان والدولة وقرأ التر

عليهم كتاب «الفصوص» الذي كانت الفتنة بسببه قتلونا أو قطعونا من المناصب، ويقال عنا: إنه ما خرج من الحبس حتى دخلتم تحت ما شرط عليكم. ابعثوا أنتم اشرطوا عليه ما أردتم، فإن لم يدخل تحته تكونوا قد عُذرتم فيه.

فلما أخبره بذلك المشايخ التدامرة قالوا: يا سيدي قد حملونا كلامًا نقوله لك: وحلّفونا أنه ما يطلع عليه غيرنا: أن تنزل لهم عن مسألة العرش ومسألة القرآن ونأخذ خطّك بذلك، نوقف عليه السلطان ونقول له: هذا الذي حبسنا ابن تيمية عليه قد رجع عنه ونقطع نحن الورقة.

فقال لهم: تدعونني أن أكتب بخطي أنه ليس فوق العرش إلله يعبد، ولا في المصاحف قرآن، ولا لله في الأرض كلام؟ ودق بعمامته الأرض وقام واقفا ورفع برأسه إلى السماء وقال: اللهم إني أشهدك على أنهم يدعونني أن أكفر بك وبكتبك ورسلك، وأن هذا الشيء ما أعمله. اللهم أنزل بهم بأسك الذي لا ترده عن القوم المجرمين. نفذت فيهم سهام الله. والله لتقلبن دولة بيبرس أسفلها أعلاها. ويكون أعز من فيها أذل من فيها ولينتقمن الله من الكبير والصغير، وكم أجد عليهم وما أدعو عليهم». فقلت أنا وشرف الدين بن سعد الدين: شيخُ الإسلام الأنصاري عُرِض على السيف أربع عشرة مرة لا يقال له: «وافقنا» إلا اسكت ويقول: أُقْتَل ولا يسعني أن أسكت عمن خالفني.

وكان الشيخ سَكَتَ عنهم في دمشق، وما كان جرى شيء من هذا، وهم انفلتوا فينا بالسبّ القبيح والشتم، وما عليه أضر من أصحابه. ثم خرجوا من عنده.

وبعد دذلك جاء إلى عند الشيخ رجلٌ يقال له الشيخ عليّ الفرّا له

منامات خوارق فقال: رأيت في منامي كأن البحر قد : اد حتى دخل الماء في جميع حارات المدينة، وهو أسود مثل القطران وهو يغلي مثل القدر على النار، والشيخ راكب سفينة وقد ركب معه جماعة يسيرة وهو يقول: النجاء النجاء. وقد طلعت به من باب سعادة حتى جاءت إلى باب اللوق، وإذا بالسلطان سنقر راكب فيلاً وخلفه راكب القاضي ابن مخلوف والشيخ نصر، وأنا أقول: يا سيدي كيف نعمل حتى نخرج من هذا الكدر الذي نحن فيه إلى البحر الصافي وهذا الفيل في طريقنا؟ هذا الكدر الذي نحن فيه إلى البحر الصافي وهذا الفيل في طريقنا؟ وأنت تقرأ ﴿ أَنَهَا قَدْ صارت في البحر الكبير.

ثم بعد أيام جاء عند الشيخ شمس الدين بن سعد الدين الحراني وأخبره أنهم يسفرونه إلى الإسكندرية. وجاءت المشايخ التدامرة وأخبروه بذلك، وقالوا له: كل هذا يعملونه حتى توافقهم، وهم عاملون على قتلك، أو نفيك. أو حسك، فقال لهم: «أنا إن قتلت كانت لي شهادة، وإن نفوني كانت لي هجرة، ولو نفوني إلى قبرص لدعوت أهلها إلى الله وأجابوني، وإن حبسوني كان لي معبدًا، وأنا مثل الغنمة كيفما تقلبت تقلبت على صوف»، فيئسوا منه وانصرفوا.

فلما كان بعد في صلاة المغرب جاء نائب والي المدينة بدر الدين المحب بن عماد الدين بن العفيف ومعه جماعة فقال: يا سيدي باسم الله. فقال له الشيخ: إلى أين؟ قال: إلى الإسكندرية قد رسم السلطان بذلك الساعة. فقال له: لو كنتم أخبرتموني بذلك حتى تجهزت للسفر وأخذت معي نفقة. فقال له: قد أمرت لك ولأصحابك ما يكفيك. فقال له: أنا الليلة ما أسافر. فقال له: ما يمكنني أن أخالف مرسوم السلطان. فقال له معك مرسوم بأن تُسخطني؟ فقال: لا. وقام خرج من

عنده. فعلق السجان باب الحبس، وراح.

فلما كان ثاني يوم، جاء عبدالكريم ابن أخت الشيخ نصر وحلف أن الشيخ نصر ماعنده علم من هذا، وانصرف.

فلما كان بعد صلاة العصر وقفت أبكي. فقال لي الشيخ: لاتبك، ما بقيت هذه المحنة تبطىء، فقلت له أفتح لك في المصحف؟ فقال: افتح. فطلع قوله تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُ وَمَا صَبْرُكُ إِلّا بِاللّهِ وَلا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا يَتَعَلَى اللّهُ فَوا وَالّذِينَ هُم مُعْسِنُونَ اللّه وَاللّه عَلَى اللّه وَلا تعالى: ﴿ وَمَكُرُنَا مَكُرُنَا مَكُرُنَا مَكُرُنَا مَكُرُلُ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ٥٠]. إلى آخرها، فقال: افتح آخر، فطلع قوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَكُونًا مَكُرُنا مَكُرُنا مَكُرا وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ٥٠]. إلى مَعَدُد. . . ﴾ [الفتح: ٢٩]. إلى آخرها (١٠).

فلما صلَّينا المغربَ بقي يدعو بدعاء الكرب، وأنزل الله عليه من النور والبهاء والحال شيئًا عظيمًا. وأشرت إلى المُحْبَسِين، كأن وجهه شمع يجلوه

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ في «مجموع الفتاوى»: (٦٦/٢٣): «وأما استفتاح الفأل في المصحف: فلم يُتُقل عن السلف فيه شيءٌ وقد تنازع فيه المتأخرون. وذكر القاضي أبو يعلى فيه نزاعا، ذكر عن ابن بطة أنه فَعَله، وذكر عن غيره أنه كرهه.

فإن هذا ليس الفأل الذي يحبه رسول الله على، فإنه كان يحب الفأل ويكره الطيرة. والفأل الذي يحبه هو أن يفعل أمرا أو يعزم عليه متوكلا على الله، فيسمع الكلمة الحسنة التي تسره: مثل أن يسمع: يانجيح، يامفلح، ياسعيد، يامنصور، ونحو ذلك»، كما لقي في سفرة الهجرة رجلاً فقال: «ما اسمك»؟ قال: يزيد. قال: «يا أبا بكر! يزيد أمرُنا»...» اهـ.

وانظر: «الإبداع في مضار الابتداع»: (ص/٧٤)، و«السنن والمبتدعات»: (ص/١٢٣)، و«منسك ابن جماعة».

مثل العروس، حتى إذا راق الليل، جاء نائب الوالي فقال: «باسم الله»، فبقوا يودّعونه ويبكون ويدعون عليهم بدعاء مختلف، أقله أن يسلبهم الله نعمته

وركب على باب الحبس، فقال له إنسان: "يا سيدي هذا مقام الصبر". فقال له: "بل هذا مقام الحمد والشكر، والله إنه نازل على قلبي من الفرح والسرور شيء لو قُسِم على أهل الشام ومصر لفضل عنهم، ولو أن معي في هذا الموضع ذهبًا وأنفقته ما أديت عشر هذه النعمة التي أنا فيها".

وخرج من باب سعادة، وركبنا في البحر إلى ذلك البر فَلقيَنا أميرً يقال له بدر الدين طبر أمير عَشَرة مقدّم مائة، فمنعنا من السفر مع الشيخ وقال: ما معي مرسوم أن يجيء أحد مع الشيخ فقال الشيخ: "يا إبراهيم انزل إلى الشام، وقل لأصحابنا: وحق القرآن ـ ثلاث مرات ـ مابقيت هذه المحنة تبطىء، وتنفرج قريبًا فوق مافي النفوس، ويقلب الله مملكة بيبرس أسفلها أعلاها، وليجعلن الله أعز من فيها أذل من فيها»

فلما رجعنا بعد أن ودَّعناه انكسر في تلك الليلة البحر، ونقص الماء، وغلا الخبز وغيره، ومابقي شيءٌ يلتقي، وبقيت الناس تلعنهم ويقولون: غرَّقوا ابن تيمية في البحر، مابقي يطلع، فطلع جماعة من أكابر إسكندرية وصلحاتها التقوا الشيخ، وقعد في البرج الأخضر حتى طلع السلطان الناصر من الكرك، وهرب بيبرس من السلطنة وسيَّر بطلبه مكرَّمًا.

# رسالة من الشيخ أحمد بن محمد بن مُرِّي الحنبلي (بعد ٧٢٨) إلى تلاميذ شيخ الإسلام ابن تيمية (١)

### بِنْ اللَّهِ النَّهُ النَّالَةُ النَّالِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّالِي النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النّلِي النَّالِي النّلْمُ النَّالِي النَّلْمُ اللَّالِي النَّالِي النَّلْمُ الللَّالِي النَّالِي النَّالْمِي الللَّالِي النَّالِي

#### أيها الإخوان:

لاتنسَوا تقريراتِ شيخِنا الحاذقِ الناقدِ الصادقِ ـ قدَّسَ اللهُ روحه ـ لمعاني قوله تبارك وتعالى في بيان الحِكم الأربع التي أودعها الله سبحانه في ضمن انكسار عَسْكَرِ الرسول في يوم أُحدٍ، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءٌ وَاللهُ لا يُحِبُ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلِيعَلَمَ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءٌ وَاللهُ لا يُحِبُ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلِيمَا اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمَّحَقَ الْكَنفِرِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فلا تُهملوا أمرَ الفكرة الصالحةِ، في هذه المعاني الشريفة وغيرها، ولا تجزعوا لما حَصَلَ، فَإِنَّ اللهَ حَيِّ لا يموتُ، وهو المتكفلُ سبحانه بنصرِ الدِّين وأهلِهِ، والمختبر لعبادِهِ فيما يَبْتليهم بِهِ، والخبير بجملةِ مصالحهم، والرؤوف بهم، والهادي لمن يشاء إلى صراط مستقيم، ولا يهلك على الله إلا هالك، والسعيد من قام بما عليه إلى وفاته، ومن أراد عظيم الأجر التام، ونصيحة الأنام، ونشر علم هذا الإمام، الذي

<sup>(</sup>۱) نشرها محمد حامد الفقي في قمجموعة رسائل علمية (القاهرة ١٣٦٨هـ، ص١٤٧ - ١٥٤)، بالاعتماد على نسخة بخط الشيخ جمال الدين القاسمي منقولة من نسخة منقولة من خط المؤلف، مخرومة من أولها مع محو في أثنائها، استخرجها القاسمي من مجموع بديع، وقام بتصحيحها،

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران: ۱٤٠ ـ ۱٤١.

اختطفه من بيننا محتوم الجمام، ويخشى دُروسَ كثيرٍ من علومِهِ المتفرقةِ الفائقةِ، مع تكررِ مرورِ اللَّيالي والأيام، فالطريقُ في حقّه: هو الاجتهاد العظيم على كتابة مؤلفاته الصغار والكبار على جليتها من غيرِ تصرُّفِ فيها ولا اختصار، ولو وُجِدَ فيها كثيرٌ من التكرار، ومقابلتها وتكثير النُسخِ بها وإشاعتها، وجمع النظائر والأشباهِ في مكانٍ واحدٍ، واغتنام حياةِ من بقي من أكابر الإخوان، فكأننا جميعًا بكمال الفَوْتِ وقد حان، ويكفينا ما عندنا على ما فرطنا من عظيم الأسفِ.

فلوَجْهِ الله معشرَ الإخوانِ لا تعاملوا الوقت الحاضر بما عاملتم به الوقت الذي قد سلف فإن حياته رحمه الله ورضي عنه كانت مأمولةً لاستدراك الفارطات الفائتات، وتكميل الغايات والنهايات، فاغتنموا تحصيل كل مهمةٍ في وقتِها بلا كسل ولا مَلَلٍ، ولا تشاغُلٍ ولا بخل. لأن هذا المهم الكبيرَ أحقُ شيء يُبْذَل في تحصيله المالُ الكثير، وقد علمتم مضرة التعليل والتسويف وكون ذلك من أكبر القواطع عن مصالح الدنيا والآخرة.

فاحتفظوا بالشيخ أبي عبدالله (۱) ـ أيده الله ـ وبما عنده من الذخائر والنفائس، وأقيموه لهذا المهم الجليل بأكثر ما تقدرون عليه ولو تألمتم أحيانًا من مطالبته؛ لأنه قد بقي في فنه فريدًا، ولا يقوم مقامه غيره من سائر الجماعة على الإطلاق، وكل أحوال الوجود لابد فيها من العوارض والأنكاد، فاحتسبوا مساعدته عند الله تعالى، وانهضوا بمجموع كلفته، فإن الشدائد تزول، والخيرات تغتنم، فاكتبوا ما عنده وليكتب ما عندكم.

<sup>(</sup>۱) علق عليه القاسمي بقوله: "يعني ابن القيم أجلَّ تلامذة شيخ الإسلام" والضواب أنه أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن أحمد المعروف بابن رُشيِّق المالكي (ت٤٩٧)، ناسخ مؤلفات شيخ الإسلام وصاحب كتاب: "مؤلفات شيخ الاسلام ابن تيمية" المنسوب خطأً لابن القيم، انظر: المقدمة: (ص/٨- ١٥).

وأنا أستودع الله دينَه وما عنده، وأوصيه بالصبر أيضًا وبمعاملة الله سبحانه فيما هو فيه، وإن قصَّر الإخوان في حقه (١)، وليطلب نصيبَهُ من الله تعالى متكلاً عليه في رزقه المضمون، ومُجْمِلاً في الطلب، لأن ما قسم لابد أن يكون.

وإنّ مما أحث هممكم الصالحة عليه: تحصيل كراريس «الرد على عقائد الفلاسفة» لأنّه ليس في الوجود بهذا المؤلف نسخة كاملة غير النسخة التي بخطي وكانت في الخرستان الشمالي من مدرسة شيخنا، وأخبرني الشيخ شرف الدين (٢) \_ رحمه الله تعالى \_ أنه أودع المجموع في مكان حريز، وقد شحّ عليّ بإنفاذ هذه الكراريس وقت الذهاب من الشام، ولا قوة إلا بالله، والكراس الرابع منها أخذه أبو عبدالله من يدي وهو عنده، ونسخة الأصل التي بخط الشيخ هي في القطع الكبير، وكانت هناك أيضًا، وقد بقي من آخر نسختي أقل من ورقة، فأوصلوا ذلك إلى أبي عبدالله، ليكمل النسخة إلى عند قوله: «فهذا باب، وذاك باب، والله أعلم بالصواب».

وللطويسي نسخة بخط كَيْسٍ، وكملوها، لأنه مؤلف لا نظير له، ولا يكسر الفلاسفة مثله.

ومن الله نسأل المعونة على جمع شمل هذه المصالح الجليلة بعد شتاتها، ونعوذ به من عوارض القواطع وآفاتها، لأن الفَوْتَ صعب،

<sup>(</sup>١) توفي ابن رُشيق وبقي عليه دَين (كما في البداية والنهاية ٢٢٩/١٤). وهذا يدل على تقصير الإخوان في حقه، وأنه كان يعاني من شظف العيش ومرارة الحياة بسبب قلة المال لديه. ولذا حث الشيخ ابن مرّي زملاءه على مساعدته.

<sup>(</sup>٢) الشيخ شرف الدين هو أخو الشيخ ابن تيمية عبدالله بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن أبي القاسم بن الخضر بن محمد بن تيمية الحراني. (ت٧٢٧هـ). شذرات الذهب (٧٦/٦).

وغائلة التفريط رديئة، وانتهاز الفرص من أهم الأمور وأجمعها لمصالح الدنيا والآخرة، وما يعقلها إلا العالمون، وسيندم المفرطون في استدراك بقايا هذه الأمور الكاملة والمقصرون، كما ندم المتخيلون بطول حياة الشيخ والمغترون.

وهذه الأمور التي قد أشرت إليها في هذه الأوراق الخفيفة هي أغلى أبواب النصيحة وأتمها فيما أعلم، لأن الذاهب مضى، والوقت سيف منتضى، وكل من ذهب بعده من أكابر الإخوانِ ما عنه عوض، والدهر في إدبار، والشرور في زيادة.

وإذا جمعت هذه المؤلفات العزيزة الكثيرة، ونقل من المسودات مالم يُنقَل، وقُبِلَ رأيُ أبي عبدالله في ذلك كله؛ لأنه على بصيرة من أمره، وهو أخبر الجماعة بمظان المصالح المفردة التي قد انقطعت مادتها، وقوبل كل ما يكتب مع أصلح الجماعة، أو على نسخة الأصل، وروجع شيخنا الحافظ جمال الدين (۱) الذي هو بقية الخير لثقته وخبرته وشفقته وتحرقه على ظهور هذه المواد الصالحة في الوجود، ولسعة علمه وإحاطته بكثير من مقاصد شيخنا المؤلف، وروجع الشيخان العالمان، الفاضلان المحققان: شرف الدين (۲)، وشمس الدين بن أبي بكر (۲) فإنهما أحذق الجماعة على الإطلاق في المناهج العقلية وغيرها، وأذكرهم للمباحث الأصولية، فيما يشتبه من المقاصد خوفًا من التصحيف وتغيير بعض المعاني، وروجع غيرهم من أكابر الجماعة أيضًا، كان في وتغيير بعض المعاني، وروجع غيرهم من أكابر الجماعة أيضًا، كان في ذلك خير كثير، واستدراك كبير، إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) جمال الدين الحافظ المزى (ت٧٤٢هـ).

<sup>(</sup>٢) القاضي شرف الدين بن عبدالله بن شرف الدين حسن بن الحافظ أبي موسى (ت٧٣١هـ).

<sup>(</sup>٣) شمس الدين بن أبي بكر هو ابن القيم (ت٥٥هـ).

والشيخ أبو عبدالله سلمه الله، هو بلا تردد واسطة نظام هذا الأمر العظيم، فساعدوه وأزيلوا ضرورته، واجمعوا همته، واغتنموا بقية حياته، واقبلوا نصيحتي فيما أتحققه من هذا كله، كما كنت أتحقق أن اغتنام أوقات الشيخ وجمعها على التآليف والإتقان والمقابلة خير من صرفها في مجرد المفاكهة اللذيذة والمنادمة، والنفوس فرطت كثيرًا في ذلك الحال. والله المسؤول بأن يكفيها مضرة كمال الفوري الذي لا عوض عنه بحال، إنه رؤوف رحيم، جوادٌ كريمٌ.

فإن يسَّر الله تعالى وأعانَ على هذه الأمور العظيمة صارت إنْ شاء اللهُ تعالى مؤلفات شيخنا ذخيرة صالحة للإسلام وأهله، وخزانة عظيمة لمن يؤلف منها وينقل، وينصر الطريقة السلفية على قواعدها ويستخرج ويختصر إلى آخر الدهر إن شاء الله تعالى؛ قال على الله يزال الله يغرس في هذا الدين غرسًا يستعملهم فيه بطاعة الله " وقال: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى تقومَ الساعة ". والله سبحانه يقول في كتابه: ﴿ وَيَعَلَّقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ الله على المنع الشيخ بكلام الأئمة قبله فكذلك ينتفع بكلامه من بعده إن شاء الله تعالى.

فاتبعوا أمر الله، واقصدوا رضى الله بجمع كل ما تقدرون عليه من أنواع المؤلفات الكبار، وأشتات المسائل الصغار، ومن نسخ الفتاوى المتفرقة، وسائر كلامه الذي قد مُلِيء، ولله الحمد، من الفوائد والفرائد والشوارد، فأيقظوا الهمم، وابذلوا الأموال الكثيرة في تحصيل هذا المطلب العظيم الذي لا نصير له، فهذا هو الذي يلزمنا من حيث الأسباب. والتمام على رب الأرباب ومسبب الأسباب وفاتح الأبواب، الذي يقيم دينه، وينصر كتابه وسنة نبيه على الدوام، ويثبت من يؤهله لذلك من أنواع الخاص والعام، وكلٌ مَجزيٌ في القيامة بعمله، وما ربك بظلام للعبيد.

وقد علم أن الإمام أحمد بن حنبل كان ينهى في حال حياته عن كتابة كلامه ليجمع القلوب على المادة الأصلية العظمى، ولما توفي استدرك أصحابه ذلك الأمر الكبير، فنقلوا علمه وبينوا مقاصده، وشهروا فوائده، فانتصرت طريقته، واقتفيت آثاره لأجل ذلك، والوجودُ هو على هذه الصفة قديمًا وحديثًا.

فلا تيأسوا من قبول القلوب القريبة والبعيدة لكلام شيخنا، فإنه ولله الحمد مقبول طوعًا وكرهًا، وأين غايات قبول القلوب السليمة لكلماته، وتتبع الهمم النافذة لمباحثه وترجيحاته، ووالله إن شاء الله ليقيمن الله سبحانه لِنَصْرِ هذا الكلام ونشره وتدوينه وتفهمه، واستخراج مقاصده واستحسان عجائبه وغرائبه، رجالاً هم إلى الآن في أصلاب آبائهم (۱). وهذه هي سنة الله الجارية في عباده وبلاده، والذي وقع من هذه الأمور في الكون لا يحصي عدَده غير الله تعالى.

ومن المعلوم أن البخاري مع جلالة قدره أُخرِج طريدًا، ثم مات بعد ذلك غريبًا، وعوضه الله سبحانه عن ذلك بما لا خطر في باله، ولا مرّ في خياله، من عكوف الهمم على كتابه، وشدة احتفالها به، وترجيحها له على جميع كتب السنن، وذلك لكمال صحته، وعظمة قدره، وحسن ترتيبه وجمعه، وجميل نية مؤلفه، وغير ذلك من الأسباب.

ونحن نرجو أن يكون لمؤلفات شيخنا أبي العباس من هذه الوراثة الصالحة نصيب كثير إن شاء الله تعالى، لأنه كان بنى جملة أموره على الكتاب والسنة، ونصوص أثمة سلف الأمة. وكان يقصد تحرير الصحة بكل جهده ويدفع الباطل بكل ما يقدر عليه، لا يهاب مخالفة أحدٍ من الناس في نصر هذه الطريقة، وتبيين هذه الحقيقة.

<sup>(</sup>١) : وقد كان ذلك، ولله الحمد.

وقد عُلِم أن لكتبه من الخصوصية والنفع والصحة، والبسط والتحقيق، والإتقان والكمال، وتسهيل العبارات، وجمع أشتات المتفرقات، والنطق في مضايق الأبواب، بحقائق فصل الخطاب، ما ليس لأكثر المصنفين، في أبواب مسائل أصول الدين، وغيرها من مسائل المحققين، لأنه كان يجعل النقل الصحيح أصله وعمدته في جميع ما يبني عليه، ثم يعتضد بالعقليات الصحيحة التي توافق ذلك وبغيرها، ويجتهد على دفع كل ما يعارض ذلك من شبه المعقولات، ويلتزم حَلَّ كلِّ شبهة كلامية وفلسفية كما تقدمت الإشارة إلى ذلك، ويلتزم أيضًا الجمع بين صحيح المنقول وصريح المعقول، ويجزم بأن فرض دليلين قطعيين متعارضين من المحال إن كانا عقليين أو عقليًا ونقليًا، قال: لأن الدليل هو الذي يجب ثبوت مدلوله، فإمًّا أن لا يكون مدلولاهما متناقضين. وعلى فإمًّا أن لا يكون مدلولاهما متناقضين. وعلى هذا المقصد الجليل بني كلامه المتين، وتقاسيمه العجيبة في أول قاعدته الكبيرة الباهرة التي ألفها في دفع "تعارض العقل للنقل». فكانت مقاصده وتحقيقاته في هذا الباب العظيم عجبًا من عجائب الوجود.

وكان يقول: لا يتصور أن يتعارض حديثان صحيحان قط إلا أن يكون الثاني منهما ناسخًا للأول: قال: والإمام أحمد بن حنبل كان في زمنه يصرح به، ويلتزم تحقيقه، وأنا في زمني ألتزم حكم هذه القاعدة أيضًا، والنهوض بالجواب عن كل ما يعارضها.

وكان رحمه الله ورضي عنه، يذب عن الشريعة ويحمي حوزة الدين بكل ما يقدر عليه، وكان كما علم من حاله لا يخاف في هذا الباب لومة لائم، ولا ينثني عما يتحقق عنده، ولم يزل على ذلك إلى أن قضى نحبه، ولقي ربه، فقدس الله روحه، ونور ضريحه، ونصر مقاصده، وأيد قواعده، والله سبحانه يعلم حسن قصده، وصحة علومه

ورجحان دليله، وهو ناصر الحق وأهله، ولو بعد حين.

وجميع ما وقع من هذه الأمور فيه من الدلالة إن شاء الله على شمول أمره، وظهور كلمة هذه العلوم الباهرةِ أكثر مما فيه من الدلالة على خلاف ذلك، ولا قوة إلا بالله، غير أن الأشياء المقدورة، تفتقر إلى أسبابها المعلومة، ولهذا كان الرسولُ ﷺ وهو في العريش يوم بدر يجتهد على الاستغاثة بالله التي كانت أكبر أسباب النصرة في ذلك اليوم، بعد أن عرفه الله تعالى، قبل ذلك، جلية مصارع القوم. ولما التزمه أبو بكر من ورائه قائلًا له: «يا رسول الله، أهكذا مناشدتُك ربَّكَ، فإنه واف لك بما وعدك»، لم يترك استغاثته بربه، لعلمه أن الأمور المقدَّرة لابد أن تقع بأسبابها اللازمة لها، المعروفة بها. ومصداق ذلك ما أنزله سبحانه في تقرير هذا الأمر، وتحقيق هذه القاعدة، وهو قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَيِّي مُعِدُّكُم بِٱلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَظْمَعِنَّ بِهِـ قُلُوبُكُمُّ وَمَا ٱلنَّصِّرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ١٠٠٠ لانه سبحانه بين حكم الأسباب المتقدمة والمتأخرة، ورد الأمر إلى حقائق التوحيد، بقوله: ﴿ وَمَا النَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ وهذا هو نهاية مطالب هذا الباب، واتباع هذه الأحكام الثابتة على هذه الصفة المؤيدة، هو بلا شك أعلى مراتب العبودية، وأنفعها وأرفعها في حق مجموع البرية. فأكثروا من استعمال هذا الأمر الجليل، وحسبُنا الله ونعمَ الوكيلُ.

والحمد لله وحده، وصلى الله على خير خلقه محمد وآله، وسلامه على جميع الصالحين.

## نِهَايَةُ الأَرَبِ في فنونِ الأدبِ(١)

للعلامة/ شهاب الدين أحمد بن عبدالوهَّاب النُّويري (٧٣٣)

## ذكر توجه العساكر الشامية إلى بلاد الكسروان<sup>(٢)</sup> وإبادة من بها وتمهيدها

كان أهل جبال الكسروان قد كثروا وطَغُوا واشتدت شوكتهم، وتطرقوا إلى أذى العسكر الناصري عند انهزامه في سنة تسع وتسعين وست مئة، وتراخى الأمر وتمادى وحصل إغفال أمرهم فزاد طُغْيَانُهم وأظهروا الخروج من الطاعة، واغَترُّوا بجبالهم المنيعة، وجموعهم الكثيرة، وأنه لا يمكن الوصول إليهم، فجُهِّز إليهم الشريف زين الدين ابن عدلان، ثم توجه بعده في ذي الحجة سنة أربع وسبع مئة الشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، والأمير بهاء الدين قراقوش الظاهري، وتحدثا معهم في الرجوع إلى الطاعة فما أجابوا إلى ذلك، فعند ذلك رسم بتجريد العساكر إليهم من كل جهةٍ ومملكةٍ من الممالك الشامية، وتوجه نائب السلطنة الأمير جمال الدين آقوش الأفرم من دمشق بسائر الجيوش في يوم الاثنين ثاني المحرم وجمع جمعًا كثيرًا من الرجال، فيقال: إنه يوم الاثنين ثاني المحرم وجمع جمعًا كثيرًا من الرجال، فيقال: إنه

 <sup>(</sup>۱) (۱۱۷ – ۹۷/۳۲) ۲۱۱ – ۲۱۱، ۲۱۵ – ۲۲۱، ۲۷۱ – ۲۷۷) نشر دار الکتب المصرية بالقاهرة ط. الأولى ۱۹۹۸ تحقيق د. فهيم شلتوت.

<sup>(</sup>٢) وهي جبال تتصل بسلسلة جبال لبنان، وتسكنها طائفة الدروز.

اجتمع من الرجالة نحو خمسين ألفًا، وتوجهوا إلى جبال الكسروانيين والجرديين وتوجه الأمير سيف الدين أسندَمُر بعسكر الفتوحات من الجهة التي تلي بلاد طرابلس. وكان قد نُسِب إلى مُبَاطَنتِهم، فكُتِبَ إليه في ذلك، فجرَّدَ العزمَ وأراد أن يفعل في هذا الأمر ما يمحو عنه أثرَ هذه الشناعة التي وقعت، وطلع إلى جبل الكسروان من أصعب مسالكه، واجتمعت عليهم العساكر فقُتِلَ منهم خَلْق كثير، وتبدد شملهم وتمزقوا في البلاد، واستخدم الأمير سيف الدين أسندَمُر جماعة منهم بطرابلس بجامكية وجراية من الأموال الديوانية، وسماهم رجال الكسروان، وأقاموا على ذلك سنين وأقطع بعضهم أخبارًا من حلقة طرابلس، وتفرق بقيتهم في البلاد، واضمحل أمرُهم وخمل ذكرهم، طرابلس، وتفرق بقيتهم في البلاد، واضمحل أمرُهم وخمل ذكرهم، وعاد نائب السلطنة إلى دمشق في رابع عشر صفر من السنة وأقطع جبال الكسروانيين والجرديين لجماعة من الأمراء التركمان وغيرهم، منهم: الأمير علاء الدين بن معبد البعلبكي، وعز الدين خطاب، وسيف الدين الأمير علاء الدين بن معبد البعلبكي، وعز الدين خطاب، وسيف الدين ميناء البحر من جهة بيروت.

وفي هذه السنة (١) كانت بدمشق فتنة بين جماعة من الفقراء الأحمدية والشيخ تقي الدين ابن تيمية، وذلك أنهم اجتمعوا في يوم السبت تاسع جمادى الأولى عند نائب السلطنة، وحضر الشيخ تقي الدين فطلبوا منه أن يسلم إليهم حالهم، وأن تقي الدين لا يعارضهم ولا ينكر عليهم، وأرادوا أن يظهروا شيئًا مما يفعلونه فقال لهم الشيخ إن اتباع الشريعة لا يسع الخروج عنه، ولا يُقَرُّ أحد على خلافه، وهذه

<sup>(</sup>١) سئة (٧٠٤).

البدّع التي تفعلونها من دخول النار وإخراج الزبد من الحلق؛ لها حِيَل ذَكرَها، وقال: من أراد منكم دخول النار فليغسل جسده في الحمام ثم يدلكه بالخل ثم يدخل بعد ذلك، فإن قدر على الدخول دخلت معه، ولو دخل بعد ذلك لم يرجع إليه، بل هو فعل من أفعال الدجال، فانكسرت حِدَّتهم وانفصل المجلس على أنهم يخلعون الأطواق الحديد من أعناقهم، وعلى أن من خرج منهم عن الكتاب والسنة قوبل بما يستحقه، وضبط المجلس المذكور وما وقع فيه وما التزم الفقراء الأحمدية الرفاعية به، وصنف الشيخ جزءًا يتعلَّق بهذه الطائفة وأفعالهم.

ذِكْر حادثة الشيخ تقي الدين أحمد ابن تيميّة، وما اتفق لطائفة الحنابلة، واعتقال تقي الدين، وما كان من خبره، إلى أن أُفْرِج عنه أخيرًا

كانت هذه الحادثة التي نذكرها في سنة خمس وسبع مئة وانتهت في أواحر سنة تسع وسبع مئة، وكان لوقوعها أسباب وموجبات ووقائع اتفقت بالقاهرة ودمشق، وقد رأينا أن نذكر هذه الواقعة ونشرح أسبابها من ابتداء وقوعها إلى انتهائها ولا نقطعها بغيرها، وإن خرجت سنة ودخلت أخرى.

السببُ المحركُ لهذه الواقعة الموجبُ لطلب الشيخ تقي الدين المذكور إلى الديار المصرية فقد اطلعت عليه من ابتدائه وهو: أن بعض الطلبة واسمه: عبدالرحمن العينوسي سكن بالمدرسة الناصرية التي تقدم ذكرها بالقاهرة وكنت بها، وبها قاضي القضاة زين الدين المالكي وغيره، فاتفق اجتماعي أنا والقاضي شمس الدين محمد بن عدلان

الكناني القرشي الشافعي بمنزلي بالمدرسة المذكورة في بعض الليالي، وهو أيضًا ساكن بالمدرسة ومعيد بها، فحضر عبدالرحمن المذكور إلينا ومعه فُتيا وقد أجاب الشيخ تقي الدين عنها فأخرجها من يده وشرع يذكرُ الشيخ تقي الدين وبسط عبارته وعِلْمه، وقال: هذه من جملة فتاويه ولم يُرِد فيما ظهر أذاه وإنما قصد \_ والله أعلم \_ نشر فضيلته، فتناولها القاضي شمس الدين ابن عدلان منه وقرأها فإذا مضمونها(١):

بسم الله الرحمن الرحيم، ما تقول السادة الفقهاء أئمة الدين ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ أن يبينوا ما يجب على الإنسان أن يعتقده ويصير به مسلمًا بأوضح عبارة وأبينها، من أن مافي المصاحف هو كلام الله القديم أم هو عبارة عنه لا نفسه؟ وأنه هو حادث أو قديم؟ وأن قوله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتُوى ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عنو وجل بحرف وصورت أم كلامه صفة قائمة لا تفارق؟ وأن الإنسان إذا أجرى القرآن على ظاهره من غير أن يتأول شيئًا منه ويقول: أومن به كما أنزل؛ هل يكفيه ذلك في الاعتقاد أم يجب عليه التأويل؟ وأن السائل رجل متحير لا يعرف شيئًا وسؤاله بجواب لين ليقلد قائله افتونا مأجورين رحمكم الله.

فأجاب الشيخ تقي الدين ماصورته:

الحمد لله ربِّ العالمين، الذي يجب على الإنسان اعتقاده في ذلك وغيره مادل عليه كتاب الله وسنة رسوله واتفق عليه سلف المؤمنين الله على من اتبعهم وذم من اتبع غير سبيلهم، وهو أن القرآن

<sup>(</sup>۱) توجد هذه الفتوى في «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (۱۲/ ۲۳۰ ـ ۲٤٥):

الذي أنزله الله على محمد عبده ورسوله كلام الله وأنه منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، وأنه قرآن كريم في كتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون، وأنه قرآن مجيد في لوح محفوظ، وأنه في أم الكتاب لدى الله تعالى حفيظ، وأنه في الصدور كما قال النبي - الله عنه استذكروا القرآن فهو أشد تفلّتا من صدور الرجال من النعم من عُقلها»، وقال: «الجوف الذي ليس فيه شيءٌ من القرآن كالبيت الخَرِب»، [و] أن مابين لوحي المصحف الذي كتبه الصحابة كلام الله كما قال النبي الله عنه النبي العدو مَخافة أن تناله أيديهم».

فهذه الجملة تكفي المسلم في هذا الباب، وأمّّا تفصيل ماوقع في ذلك من النزاع فكثير، منه [ما] يكون كلا الإطلاقين خطأ، ويكون الحق في التفصيل، ومنه مايكون مع كل من المتنازعين نوع من الحق ويكون كل منهما ينكر حقّ صاحبه، وهذا من التفرّق والاختلاف الذي ذمه الله ونهى عنه؛ فقال: ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ آخَتَلَفُواْ فِي ٱلْكِتَبِ لَنِي شِقَاقٍ بَعِيلٍ ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآهُمُ الْبَيْنَتُ ﴾ [آل عمران/ ١٠٥] وقال: ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآتُهُمُ الْبَيْنَتُ بَعْنَا بَيْنَهُم ﴾ [البقرة/ ١٠٥] وقال: ﴿ وَمَا أَخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا ٱلّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآتُهُمُ الْبَيْنَتُ بَعْنَا بَيْنَهُم ﴾ [البقرة/ ٢٠٣] فالواجب على المسلم أن يلزم سنة والأنصار والذين البعوهم بإحسان. وما تنازعت فيه الأمل وتفرقت فيه والأنصار والذين البعوهم بإحسان. وما تنازعت فيه الأمة وتفرقت فيه بالجمل الثابتة بالنص والإجماع، وأعرض عن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعًا، فإن بالنص والإجماع، وأعرض عن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعًا، فإن مواقع التفرق والاختلاف عامتها تصدر عن اتباع الظن وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى، وقد بسطت القول من جنس هذه المسائل ولقد جاءهم من ربهم الهدى، وقد بسطت القول من جنس هذه المسائل

ببيان ماكان عليه سلف الأمة الذي اتفق عليه العقل والسمع، وبيان مايدخل في هذا الباب من الاشتراك والاشتباه والغلط في مواضع متعددة، ولكن نذكر هنا جُمْلةً مختصرة بحسب حال السائل، والواجب أمر العامة بالجمل الثابتة (١) بالنص والإجماع، ومَنْعهم من الخوض في التفصيل الذي يُوْقع بينهم الفرقة والاختلاف، فإن الفرقة والاختلاف من أعظم مانهى الله عنه ورسوله.

والتفصيل المختصر فنقول: من اعتقد أن المداد الذي في المصحف وأصوات العباد قديمة أزلية؛ فهذا ضال مخطىء مخالف للكتاب والسنة وإجماع السابقين الأولين وسائر علماء المسلمين ولم يقل أحد قط من علماء المسلمين: إن ذلك قديم، لا من أصحاب الإمام أحمد ولا من غيرهم ومن نقل قِدَم ذلك عن أحدٍ من علماء أصحاب الإمام أحمد ونحوهم؛ فهو مخطىء في هذا النقل أو متعمد الكذب، بل المنصوص عن الإمام أحمد وعامة أثمة أصحابه تبديع من قال: لفظي بالقرآن غير مخلوق، كما جهموا من قال: اللفظ بالقرآن مخلوق، وقد صنف أبو بكر المروذي \_ أخص أصحاب الإمام أحمد به \_ في ذلك رسالة كبيرة مسوطة، ونقلها عنه أبو بكر الخلال في "كتاب السنة" الذي جمع فيه كلام الإمام أحمد وغيره من أأئمة] السنة في أبواب الاعتقاد، وكان بعض مسوطة، ونقلها عنه أبو بكر الخلال في "كتاب السنة» الذي جمع فيه أهل الحديث إذ ذاك أطلق القول بأن «لفظي بالقرآن غير مخلوق» فبلغ ذلك الإمام أحمد فأنكر ذلك إنكارًا شديدًا وبدَّعَ من قال ذلك، وأخبر أن أحدًا من العلماء لم يقل ذلك، فكيف من يزعم أن صوت العبد قديم؟ وأقبح من ذلك من يحكي عن بعض العلماء: أنّ المِداد الذي في

<sup>(</sup>١) في المطبوع: بالحمل على الثابت.

المصحف قديم، وجميع أئمة أصحاب الإمام أحمد وغيره أنكروا ذلك، وما علمتُ أنَّ عالمًا نقل ذلك إلا مابلغنا عن بعض الجهال من الأكراد ونحوهم.

وقد ميّر الله ـ تعالى ـ في كتابه بين الكلام والمداد، فقال: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَتِ رَبِي لَنَفِدَ ٱلْبَحِرُ قَبَل أَن لَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِي وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ ـ مَدَدًا الله الله الله معلوم بالقلوب، وأنه مَتْلُو بالألسن، محفوظ في الصدور، كما أن الله معلوم بالقلوب، وأنه مَتْلُو بالألسن، كما أن الله مذكور بالألسن، وأنه مكتوب في المصحف، كما أن الله مكتوب في المصحف، كما أن الله مكتوب في الصدور والألسنة والمصاحف مثل ثبوت القرآن في الصدور والألسنة والمصاحف مثل ثبوت ذات الله في هذه المواضع، فهذا أيضًا مخطىء في ذلك، فإن الفرق بين ثبوت الأعيان في المصحف وبين ثبوت الكلام فيها بيّن واضح، فإن الأعيان لها أربع مراتب: مرتبة في الأعيان، في المابق الله على العين، والمغلم يطابق العين، والله يطابق الله على الله العين، والله يطابق الله العين، والله يطابق الله على الله العين، والله يطابق الله العين، والله العين، والله العلم، والخط يطابق الله المنان، والله العين، والله العين العين، والله العين، والله العين، والله العين، والله العين، والله العين، والله العين العين، والله العين العين، والله العين العي

فإذا قيل: إن العين في الكتاب كما في قوله: ﴿ وَكُلُّ شَيْءِ فَعَـ لُوهُ فِي الزَّبُرِ اللهِ إللهُ اللهِ الفط المطابق للقلم / ٥٢ فقد عُلِم أن الذي في الزبر إنما هو الخط المطابق للفظ المطابق للعلم، فبين الأعيان وبين المصحف مرتبتان وهي اللفظ والخط، وأما الكلام نفسه فليس بينه وبين الصحيفة مرتبة غيرهما، بل نفس الكلام يجعل في الكتاب، وإن كان بين الحرف الملفوظ والحرف المكتوب فرق من وجه (١) آخر إلا إذا أريد أن الذي في المصحف هو ذكره والخبر عنه، مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَنِيلُ رَبِّ

<sup>(</sup>١) في الأصل: من غير وجوا والمثبت من الفتاوي.

ٱلْعَكَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّومُ ٱلْأَمِينُ ۞ إلى قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زَيْرِ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ أَوَ لَرْ يَكُن لَمُمْ عَايَةً أَن يَعْلَمُمُ عُلَمَتُوا بَنِيَ إِسْرَة مِلَ ﴿ إِلَّهُ السَّعِرَاء / ١٩٢ \_ ١٩٧] فالذي في زبر الأولين ليس هو نفس القرآن المنزل على محمد. فإن هذا القرآن لم ينزل على أحد قبله ولكن في زبر الأولين صحَّ ذكر القرآن وخبره، كما فيها ذكر محمد وخبره، كما أن أفعال العباد في الزبر كما قال: ﴿ وَكُلُّ شَىءِ فَعَـ لُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ﴿ ﴾ [القمر/ ٥٦] فيجب الفرق بين كون هذه الأشياء في الزُّبُر وبين كون الكلام نفسه في الزبر، كما قال: ﴿ إِنَّهُ لَقُرُهَانٌّ كَرِيمٌ ۞ فِي كِنْكِ مُكْنُونِ ۞ ﴿ [الواقعة/ ٧٧ \_ ٧٨] وقال: ﴿ يَنْلُواْ صُمُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُنُبُّ قَيِّمَةً ﴾ [البينة/ ٢ - ٣] فمن قال: إن المداد قديم ؛ فقد أخطأ، ومن قال: ليس في المصحف كلام الله وإنما فيه المِداد الذي هو عبارة عن كلام الله فقد أخطأ، بل القرآن في المصحف، كما أن سائر الكلام في الأوراق كما عليه الأمة مجتمعة، وكما هو في فطر المسلمين، فإن كلُّ مرتبة لها حكم يخصها، وليس وجود الكلام من الكتاب كوجود الصفة بالموصوف، مثل [وجود] العلم والحياة بمحلها حتى يقال: إن صفة الله حلَّت بغيره أو فارقته، ولا وجوده فيه كالدليل المحض، مثل وجود العالم الدال على الباري تعالى، حتى يقال: ليس فيه إلا ماهو علامة على كلام الله، بل هو قسم آخر، ومن لم يُعْط كُلُّ مرتبة فيما يستعمل فيها أداة الظرف(١) حقها، فيفرق بين وجود الجسم في الحيز وفي المكان، ووجود العرض بالجسم، والصورة بالمرآة، ويفرق بين رؤية الشيء بالعين يقظة ورؤيته بالقلب يقظة ومنامًا، ونحو ذلك، وإلا اضطرب عليه الأمر.

<sup>(</sup>١) في الأصل: أداء الطرق! والمثبت من الفتاوي.

وكذلك سؤال السائل عما في المصحف، هل هو حادث أو قديم؟ سؤال مجمل. فإن لفظ «القديم» أولا [ليس](١) مأثورًا عن السلف، وإنما الذي اتفقوا عليه أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وهو كلام الله عيث تُلي، وحيث كُتِب، وهو قرآن واحد وكلام [واحد] وإن تنوّعت الصور التي يُتلَى بها، ويكتب من أصوات العباد ومدادهم، فإن الكلام كلام من قاله مبتدءًا، لا كلام من بلغه مؤديًا، فإن سمعنا محدثًا يحدث بقول النبي عليه على الأعمال بالنيات» قلنا: هذا كلام رسول الله لفظه ومعانيه، مع عِلْمنا أن الصوت صوت المبلغ لا صوت رسول الله، وهكذا كل من بلغ كلام غيره من نظم ونشر.

ونحن إذا قلنا: هذا كلام الله، لِمَا نسمعه من القارىء من قراءة في المصحف فالإشارة إلى الكلام من حيث هو هو مع قطع النظر عما اقترن به البلاغ من صوت المبلغ ومداد الكاتب، فمن قال: صوت القارىء ومداد الكاتب كلام الله الذي ليس بمخلوق فقد أخطأ، وهذا الفرق الذي بينه الإمام أحمد لمن سأله وقد قرأ: ﴿قُلَهُو اللهُ أَحَدُ اللهِ اللهِ اللهِ عنه الإمام أحمد لمن سأله وقد قرأ: ﴿قُلَهُو اللهُ أَحَدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) من الفتاوي، وبه يستقيم المعنى.

كنا إنما سمعناها ببلاغ المبلغ وحركته وصوته، فإذا أشار إلى شيء من صفات المخلوق لفظه أو صوته أو فعله، وقال: هذا غير مخلوق، فقد ضل وأخطأ، فالواجب أن يقال: القرآن كلام الله غير مخلوق، والقرآن في الصّحف ولا يقال: إن شيئًا من في الصّحف كما أن ساثر الكلام في الصّحف ولا يقال: إن شيئًا من المداد والورق غير مخلوق، بل كل ورق ومداد في العالم فهو مخلوق، ويقال أيضًا: القرآن الذي في المصحف كلام الله غير مخلوق والقرآن الذي يقرؤه المسلمون كلام الله غير مخلوق.

ويتبيّنُ هذا الجوابُ بالكلام على المسألة الثانية وهي قوله: إن كلام الله هل هو بحرف وصوت أم لا؟ فإن إطلاق الجواب في هذه المسألة نفيًا وإثباتًا خطأ، وهي من البدع المولّدة الحادثة بعد المئة الثالثة لما قال قوم من متكلمة الصفاتية: إنّ كلام الله الذي أنزله على أنبيائه كالتوراة والإنجيل والقرآن، والذي لم ينزله، والكلمات التي كون بها الكائنات والكلمات المشتملة على أمره ونهيه وخبره، ليست إلا مجرد معنى واحد، هو صفة واحدة قامت بالله، إن عبر عنها بالعبرية كانت التوراة، وإن عبر عنها بالعربية كانت القرآن، وأن الأمر والنهي والخبر صفات لها لا أقسام لها، وأن حروف القرآن مخلوقة خلقها الله تعالى ولم يتكلم بها وليست كلامه؛ إذ كلامه لا يكون بحرف وصوت

عارضهم آخرون من المثبتة فقالوا: بل القرآن هو الحروف والأصوات أصوات أصوات العباد وهذا لم يقله عالم.

والصواب الذي عليه سلف الأمة كالإمام أحمد والبخاري صاحب «الصحيح» في كتاب «خلق أفعال العباد» وغيره وسائر الأئمة قبلهم

وبعدهم اتباع النصوص الثابتة وإجماع سلف الأمة، وهو أن القرآن جميعه كلام الله تعالى؛ حروفه ومعانيه ليس شيء من ذلك كلامًا لغيره ولكن أنزله على رسله، وليس القرآن اسمًا لمجرد المعنى ولا لمجرد الحرف، بل لمجموعهما، وكذلك سائر الكلام ليس هو الحروف فقط ولا المعاني فقط، بل مجموعهما، كما أن الإنسان المتكلم الناطق ليس هو مجرد الروح ولا مجرد الجسد، بل مجموعهما، وأن الله تعالى يتكلم بصوت كما جاءت به الأحاديث الصحاح، وليس دلك هو أصوات العباد، لا صوت القارىء ولا غيره، فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته، ولا في أفعاله، وكما لايشبه علمه وقدرته وحياته علم المخلوق وقدرته وحياته، فكذلك لا يشبه كلامه كلام المخلوق ولا معانيه تشبه معانيه ولا حروفه تشبه حروفه، ولا صوت الرب يشبه صوت العبد فمن شبَّه اللهُ بخلقه فقد ألحد في أسمائه وآياته، ومن جحد ما وصف به نفسه فقد ألحد في أسمائه وآياته، وقد بينتُ في الجواب المبسوط مراتب مذاهب أهل الأرض في ذلك، وأن المتفلسفة تزعم أن كلام الله ليس له وجود إلا في نفس الأنبياء تفيض عليهم المعاني من العقل الفعال فتصير في نفوسهم حروفًا كما أن ملائكة الله عندهم مايحدث في نفوس الأنبياء من الصور النورانية، وهذا من جنس قول فيلسوف قريش الوليد بن المغيرة: ﴿ إِنَّ هَٰذَاۤ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ ۞﴾ [المدثر/ ٢٥] فحقيقة قولهم إن القرآن تصنيف الرسول لكنه كلام شريف صادر عن نفس صافية، وهؤلاء هم الصابئة فنفرت(١) منهم الجهمية فقالوا: إن الله لم يتكلم ولا يتكلم ولا قام به كلام وإنما كلامه مايخلقه من الهواء أو غيره، فأخذ بعض ذلك قوم من متكلمة الصفات فقالوا:

<sup>(</sup>١) في الفتاوي: فتقربت.

بل نصفه، وهو المعنى كلام الله، ونصفه وهو الحروف ليس كلام الله بل هو خلق من خلقه.

وقد تنازع الصفاتية القائلون بأن القرآن غير مخلوق هل يقال: إنه قديم لم يزل ولا يتعلق بالمشيئة؟ أم يقال يتكلم إذا شاء ويسكت إذا شاء؟ على قولين مشهورين في ذلك، وفي السمع والبصر ونحوهما ذكرهما الحارث المحاسبي عن أهل السنة، وذكرهما أبو بكر [عبدالعزيز] عن أهل السنة من أصحاب أحمد وغيرهم.

وكذلك النزاع بين أهل الحديث والصوفية وفرق الفقهاء من المالكية والشافعية والحنفية بل وبين فرق المتكلمين والفلاسفة في جنس هذا الباب وليس هذا موضع بسط ذلك الفصل.

وأما سؤاله عن قوله: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الله وأهل السنة متفقون على ماقاله ربيعة بن أبي عبدالرحمن ومالك بن أنس وغيرهما من الأئمة: أن الاستواء معلوم والكيف مجهول والإيمان به واجب والسؤال عن الكيف بدعة، فمن زعم أن الله مفتقر إلى عرش يُقلّه أو أنه محصور في سماء تُظلّه أو أنه محصور في شيء من مخلوقاته، أو أنه تحيط به جهة من جهات مصنوعاته؛ فهو مخطىء ضال، ومن قال: إنه ليس على العرش رب ولا فوق السموات حالق بل ماهنالك إلا العدم المحض والنفي الصرف؛ فهو معطّل جاحد لرب العالمين مُضاه لفرعون الذي قال: إنه مُرَعًا لَعَلَيَ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَكِ ﴿ الْعَالَمِينَ مُضَاهُ لَلْمَ السَمَوَاتِ وَالْحَدِيثُ مُوسَىٰ وَإِنِي لَا العدم المحض والنفي موسىٰ وَإِنِي لَا العدم المحض والنفي الصرف؛ فهو معطّل جاحد لرب العالمين مُضاه لفرعون الذي قال: موسىٰ وَإِنِي لَا أَمْلُ السَنَة والحديث مُوسَىٰ وَإِنِي لَا لَعْلَ السَنَة والحديث مُوسَىٰ وَإِنِي لَا لَعْلَ السَنَة والحديث وسلف الأمة متفقون على أنه فوق سماواته على عرشه بائنٌ من

مخلوقاته ليس في ذاته شيء من مخلوقاته ولا في مخلوقاته شيء من ذاته وعلى ذلك نصوص الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة وأثمة السنة، بل على ذلك جميع المؤمنين من الأولين والآخرين، وأهل السنة وسلف الأمة متفقون على أن من تأوَّل «استوى» بمعنى استولى أو بمعنى آخر ينفي أن يكون الله فوق السلموات؛ فهو جهمي ضال مضل.

وأما سؤاله عن إجراء القرآن على ظاهره؛ فإنه إذا آمن بما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله من غير تحريف ولا تكييف فقد اتبع سبيل المؤمنين. ولفظ الظاهر في عرف المتأخرين قد صار فيه اشتراك؛ فإن أراد بإجرائه على الظاهر الذي هو في خصائص المخلوقين حتى يشبّه الله بخلقه فهذا ضلال، بل يجب القطع بأن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، بل قد قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ ليس في الدنيا مما في الآخرة إلا الأسماء يعني أن موعود الله في الجنة من الذهب والحرير والخمر واللبن يخالف حقًا بقية حقائق هذه الأمور الموجودة في الدنيا فالله تعالى أبعد عن مشابهة مخلوقاته بما لا تدركه العباد؛ إذ ليست حقيقته كحقيقة شيء منها، وأما إن أراد بإجرائه على الظاهر الذي هو الظاهر في عُرف سلف الأمة بحيث لا يحرف الكَلِم عن مواضعه ولا يُلحد في أسماء الله تعالى، ولا يفسر القرآن والحديث بما يخالف تفسير سلف الأمة وأهل السنة بل يجرى ذلك على ما اقتضته النصوص وتطابق عليه دلائل الكتاب والسنة وأجمع عليه سلف الأمة، فهذا مصيب في ذلك وهو الحق وهذه جملة لا يسع هذا الموضع تفصيلها والله أعلم<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انتهت الفتوى.

فلما وقف القاضي شمس الدين ابن عدلان على هذه الفتيا أنكر منها مواضع، وعرضها على القاضي زين الدين المالكي، فقال قاضي القضاة: أحتاج أن يثبت عندي أن هذا خط تقي الدين المذكور، فإذا ثبت ذلك رتبت عليه مقتضاه، وانفصل المجلس في تلك الليلة على هذا.

ثم شهد جماعة عند قاضي القضاة أن الجواب المذكور بخط تقى الدين المذكور فثبت ذلك عنده وأشهد على نفسه به في شعبان من السنة، واجتمع قاضي القضاة زين الدين بالأمراء وعرَّفهم ما أنكره من فُتياه، فرُسِمَ بطلبه إلى الأبواب السلطانية وتوجه البريد بذلك، فتوقف نائب السلطنة بالشام الأمير جمال الدين في إرساله، واتفق وصول الأمير سيف الدين الطنقش الجمالي أستاذ دار نائب السلطنة بالشام إلى الأبواب السلطانية في الشهر المذكور في بعض المهمات وملك السلطان مخدومه من أملاكه بالشام أماكن احتاج إلى إثباتها على قاضي القضاة زين الدين المالكي فاجتمع بي بسبب ذلك، فدخلت على قاضى القضاة وعرَّفته مكانة سيف الدين المذكور ومنزلته من أرباب الدولة، ومجل مخدومه والتمست منه الإذن له في الدخول وإكرامه إذا دخل عليه فأذن له في الدخول، فلما دخل عليه ٱطَّرَحَه ولم يكترث لدخوله، وكلَّمه بكلام غليظ فكان مما قال له عند دخوله عليه: أنت أستاذ دار جمال الدين؟ قال: نعم، قال: لا بيَّض الله وجهه. وحَمَّله رسالة لمخدومه فقال: قل له عني أنت تعرف كيف كنت، وأنني اشتريتك للسلطان الملك المنصور وكنت على حالٍ من الضرورة في جنديتك وإمرتك ثم خوَّلك الله تعالى من نِعَمه وأفاض عليك منها ما أنت عليه الآن، وألحقكَ بأكابر الملوك ونُعِتَّ بملك الأمراء، ثم أنت تدافع عن رجل طلبته لقيام حق من حقوق الله عليه، والله لئن لم ترسله ليعجلن الله

تعالى هلاكك. . . ، إلى غير ذلك مما قاله في وقت خروجه، فالتزم الأمير سيف الدين الطنقش أنه عند وصوله إلى دمشق لا يبيت ابن تيمية بها، ويرسله إليه.

ثم لم يقنع قاضي القضاة بذلك إلى أن اجتمع بالأمراء، وجدَّد معهم الحديث في أمر تقي الدين، فاقتضى ذلك إرسال الأمير حسام الدين لاجين العمري أحد الحُجَّاب بالأبواب السلطانية إلى دمشق بمثالِ شريف سلطاني بطلبه، فتوجه ووصل إليها في خامس شهر رمضان.

هذا هو السبب الموجب لطلبه وانحمال قاضي القضاة زين الدين المالكي عليه، نقلتُه عن مشاهدة واطلاع.

واتفق في هذه المدة له وقائع بدمشق، نحن نوردها ملخّصة بمقتضى ما أورده الشيخ شمس الدين محمد بن إبراهيم الجزري في «تاريخه» (۱) ليجمع بين أطراف هذه الحادثة وأسبابها بمصر والشام، وهو أنه لما كان في يوم الاثنين ثامن شهر رجب عُقِد مجلس بين يدي نائب السلطنة بدمشق حَضره القضاة والعلماء والشيخ تقي الدين المذكور وسئل عن عقيدته، فأملى شيئًا منها ثم أحضر عقيدته «الواسطية» وقرئت في المجلس وحصل البحث في مواضع منها، وأخرت مواضع إلى مجلس آخر، ثم اجتمعوا في يوم الجمعة ثاني عشر الشهر، وحصل البحث وسئل عن مواضع خارجة عن العقيدة، ونُدِب للكلام معه الشيخ صفي الدين الهندي، ثم عدل عنه إلى الشيخ كمال الدين ابن الزملكاني، فبحث معه من غير مسامحة، فأشهد الشيخ تقي الدين على نفسه من فير مسامحة، فأشهد الشيخ تقي الدين على نفسه من

 <sup>(</sup>۱) وهو: «تاريخ حوادث الزمان وأنبائه ووفيات الأكابر والأعيان من أبنائه» \_ لم يوجد
 كاملاً \_ وأثبتنا ما وُجِد منه في محله من هذا الكتاب.

حضر المجلس أنه شافعي المذهب يعتقد ما يعتقده الإمام الشافعي، فحصل الرّضي منه وعنه بهذا القول وانفصل المجلس.

ثم حصل بعد ذلك من بعض أصحاب الشيخ تقي الدين كلام وقالوا: ظهر الحقُّ مع شيخنا فأحضر الشيخ كمال الدين القزويني ناتب قاضي القضاة نجم الدين أحدَهم إلى المدرسة العادلية وعزَّره وفعل قاضي القضاة الحنفي مثل ذلك باثنين من أصحابه، فلما كان يوم الاثنين ثاني عشرين الشهر قرأ الشيخ جمال الدين المِزِّي فصلاً في الرد على الجهمية من كتاب «أفعال العباد» من كتاب البخاري(١)، وكان ذلك بالجامع الأموي تحت النسر في المجلس العام المعقود لقراءة «صحيح البحاري» فغضب بعض الفقهاء الحاضرين، وقال نحن قُصدُنا بهذا التكفير، فبلغ ماقاله قاضي القضاة نجم الدين الشافعي فأحضره ورسم باعتقاله، فبلغ ابن تيمية الخبر فقام حافيًا وتبعه أصحابه، وأحرجه من الحبس، فغضب القاضي وتوجُّه إلى نائب السلطنة واجتمع هو وتقى الدين فاشتط تقي الدين عليه وذكر نائبه جلال الدين وأنه آذي أصحابه، فرسم نائب السلطان بإشهار النداء في البلد بالكف عن العقائد والخوض فيها، ومن تكلم في ذلك سفك دمه ونهب ماله. وأراد بذلك تسكين هذه الفتنة ثم عُقِد مجلس في ثاني يوم، الثلاثاء سلخ رجب بالقصر الأبلق بحضور نائب السلطنة والقضاة والفقهاء وحصل البحث في أمر العقيدة وطال البحث فوقع من الشيخ صدر الدين كلام في معنى الحروف فأنكره الشيخ كمال الدين ابن الزملكاني فأنكر صدر الدين القول، فقال كمال الدين لقاضي القضاة نجم الدين بن صصري:

<sup>(</sup>١) كذا! وصوابه: للبخاري، وهو كتاب مفرد وليس من «الصحيح».

ماسمعت ما قال؟ فتغافل عن إجابته لتنكسر الفتنة، فقال ابن الزملكاني: ماجرى على الشافعية قليل إذ صرت رئيسهم يريد بذلك ابن الوكيل فيما يزعم ـ فظن قاضي القضاة أنه أراده بكلامه فأشهد عليه أنه عزل نفسه عن القضاء، وقام من المجلس، فرسم نائب السلطنة بعوده، فأدركه الأمير ركن الدين بيبرس العلائي الحاجب وغيره من الأمراء وأعادوه إلى المجلس، وجرى كلام كثير ثم ولاه نائب السلطنة القضاء، وحكم قاضي القضاة الحنفي بصحة ولايته ونفذها المالكي، فلما وصل إلى داره انقطع عن الحكم وطالع نائب السلطنة في أمره فعاد الجواب السلطاني باستمراره في القضاة في ثامن عشرين شعبان.

ثم وصل الأمير حسام الدين لاجين العمري في خامس شهر رمضان بطلب قاضي القضاة نجم الدين وتقي الدين ابن تيميَّة، وتضمن المثال السلطاني بأن يطالع بما وقع من أمر تقي الدين المذكور في سنة ثمان وتسعين وست مئة بسبب عقيدته، وأن تكتب صورة العقيدتين الأولى والثانية فأراد نائب السلطنة أن يدافع عنه ويكتب في حقه فوصل مملوكه سيف الدين الطنقش من الديار المصرية وأخبر باشتداد الحال عليه وقيام الأمير ركن الدين بيبرس الجاشنكير وذكر له كلام قاضي القضاة زين الدين، فعند ذلك أمر بإرساله وإرسال قاضي القضاة نجم الدين، فتوجه المين نجم الدين في الخامسة من النهار وتوجه تقي الدين في التاسعة وصحبته جماعة من في الخامسة من النهار وتوجه تقي الدين في التاسعة وصحبته جماعة من أصحابه منهم تقي الدين بن شُنقُر، وزين الدين بن زين الدين بن مُنتَّر، وفخر الدين وعلاء الدين أولاد شرف الدين الصايغ، وابن بُخينخ، وشرف الدين عبدالله أخو الشيخ، وكان وعُقِد الدين القاهرة في يوم الخميس ثاني عشري شهر رمضان وعُقِد

مجلس بدار النيابة بقلعة الجبل وحضره الأمير ركن الدين بيبرس المجاشنكير وغيره من الأمراء والقضاة والعلماء وذلك بعد صلاة الجمعة الثالث والعشرين من الشهر، فادَّعى القاضي شمس الدين محمد ابن عدلان دعوى شرعية على تقي الدين في عقيدته عند قاضي القضاة زين الدين في المجلس، وطالبه بالجواب فنهض تقي الدين قائمًا وقال: الحمد لله، وأراد أن يذكر خطبة ووعظًا، ويذكر عقيدته في أثناء ذلك، فقيل له: أجب عما أدُّعِيَ عليك به ودَعْ هذا فلا حاجة لنا بما تقول، فأراد أن يعيد القول في الخطبة فمُنعَ وطُورُكِ بالجواب، فقال: عند من الدعوى عَليَّ؟ فقيل عند قاضي القضاة زين الدين المالكي، فقال هو عدوي وعدو مذهبي، فلم يرجع إلى قوله، ولما لم يأت بجواب أمر قاضي القضاة زين الدين المالكي، فقال هو واعتقل هو وأخواه شرف الدين عبدالله وعبدالرحمن وحُبِسُوا في برج، فتردد إليه بعض الناس فاتصل ذلك بقاضي القضاة زين الدين فأمر فترية عليه، فنقل إلى الجب في ليلة عيد الفطر وكتب مثال شريف بلطاني وسير إلى دمشق في أمر تقي الدين والحنابلة، ونسخته (۱):

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الذي تنزه عن الشبيه والنظير، وتعالى عن المثيل، فقال عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِهِ شَحَّ مُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْمَثِيلُ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِهِ شَحَ مُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْمَثِيلُ ﴿ لَيْسَ لَا الله والكتاب، ونشهد أن لا إلله إلا الله ورفع في أيامنا أسباب الشك والارتياب، ونشهد أن لا إلله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة من يرجو بإخلاصه حسن العقبى والمصير

<sup>(</sup>۱) هذا المرسوم صاغه فقهاء السلطة، وعلماء البدعة (المأجورون)، ولا غرابة فنظائره ماثلة، والتاريخ يُعيدُ نفسَه!!.

وينزه خالقه عن التحييز في جهة لقوله عز وجل: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيِّنَ مَا كُشُتُمُّ وَأَلْلَهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَصِيرٌ ۞ ﴿ [الحديد/ ٤] ونشهد أن محمدًا عبده ورسوله، الذي نهج سبيل النجاة لمن سلك طريق مرضاته، وأمر بالتفكر في آلاء الله، ونهى عن التفكر في ذاته صلى الله عليه وعلى آله وصحبه الذين علا بهم منار الإيمان وارتفع، وشيد الله بهم من قواعد الدين الحنيف ماشرع، وأخمد بهم كلمةً من حاد عن الحق ومال إلى البدع، وبعد: فإن العقيدة الشرعية وقواعد الإسلام المرعية وأركان الإيمان العَلِيَّة ومذاهب الدين المرضية هي الأساس الذي يبنى عليه، والموثل الذي يرجع كل أحد إليه، والطريق الذي من سلكها فقد فاز فوزًا عظيمًا، ومن زاغ عنها فقد استوجب عذابًا أليمًا، فلهذا يجب أن تنفذ أحكامها، ويؤكد دوامها وتصان عقائد هذه الأمة عن الاختلاف، وتُزَان قواعد الأمة بالائتلاف، وتغمد بواتر البدع، ويفرق من فرقها ما اجتمع، وكان التقي ابن تيمية في هذه المدة قد بَسَطَ لسانَ قلمه، ومدَّ عنان كَلِمِه، وتحدث في مسائل الذات والصفات، ونصَّ في كلامه على أمور منكرات، وتكلُّم فيما سكت عنه الصحابة والتابعون، وفاه بما تجنبه السلف الصالحون، وأتى في ذلك بما أنكره أئمة الإسلام، واتفق على خلافه إجماع العلماء والحكام، وشهر من فتاويه في البلاد ما استخف به عقول العوام، وخالف في ذلك علماء عصره، وفقهاء شامه ومصره، وبعث رسائله إلى كل مكان، وسمَّى فتاويه أسماء ما أنزل الله بها من سلطان.

ولما اتصل بنا ذلك وما سلكه مريدوه من هذه المسائل وأظهروه، من هذه الأحوال وأشاعوه، وعلمنا أنه استخف قومه فأطاعوه، حتى اتصل بنا أنهم صرحوا في حق الله بالحرف والصوت والتجسيم، قمنا في الله تعالى مشفقين من هذا النبأ العظيم، وأنكرنا هذه البدعة، وأنِفْنا

أن يشيع عمن تضمه ممالكنا هذه السمعة، وكرهنا ما فاه به المبطلون وتلونا قوله: ﴿ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ ﴾ فإنه جل جلاله تنزه عن العديل والنظير: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴿ اللَّهُ عَامِ اللَّهُ اللَّاللَّ إلى بابنا عندما سادت فتاويه شامًا ومصرًا، وصرح فيها بألفاظ ما سمعها ذو فهم إلا وتلا: ﴿ لَّقَدَّ جِنْتَ شَيْئًا لُّكُرَّا ۞ ﴾ [الكهف/ ٧٤] ولما وصل إلينا، أمرنا بجمع أولي الحل والعقد، وذوي التحقيق والنقد، وحضر قضاة الإسلام وحكام الأنام، وعلماء الدين، وفقهاء المسلمين، وعُقِد له مجلس شُرْع، في ملأ من الأئمة وجَمْع، فثبت عند ذلك عليه جميع مانسب إليه، بمقتضى خط يده الدال على منكر معتقده، وانفصل ذلك الجمع وهم لعقيدته منكرون، وآخذوه بما شهد به قلمه عليه تالين: ﴿ سَنَّكُمْ نَنْهُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴿ إِنْ الزَّحْرِفِ/ ١٩] وبلغنا أنه كان استثيب فيما تقدم، وأخّره الشرع الشريف لما تعرض لذلك وأقدم، ثم عاد بعد منعه، ولم تدخل تلك النواهي في سمعه، ولما ثبت ذلك في مجلس الحكم العزيز المالكي، حكم الشرع الشريف بأن يسجن هذا المذكور ويُمْنع من التصرف والظهور ومرسومنا هذا يأمر بأن لا يسلك أحد ماسلكه المذكور من هذه المسالك، وينهى عن التشبه به في اعتقاد مثل هذا أو يغدو له في هذا القول متبعًا، ولهذه الألفاظ مستمعًا، أو يسرى في التجسيم مسراه، أو أن يفوه بجهة العلو مخصصًا أحدٌ كما فاه، أو يتحدث إنسان في صوت أو حرف، أو يوسع القول في ذات أو وصف، أو ينطق بتجسيم، أو يحيد عن طريق الحق المستقيم، أو يخرج عن آراء الأئمة، أو ينفرد عن علماء الأمة، أو يُحيِّز الله في جهة، أو يتعرَّض إلى حيث أو كيف، فليس لمن يعتقد هذا المجموع عندنا إلا السيف، فليقف كل أحد عند هذا الحد ولله الأمر من قبل ومن بعد، وليلزم كل

من الحنابلة بالرجوع عما أنكره الأئمة من هذه العقيدة، أو الخروج من هذه المشتبهات الشديدة، ولزوم ما أمر الله تعالى به من التمسُّك بمذاهب أهل الإيمان الحميدة، فإنه من خرج عن أمر الله تعالى فقد ضل سواء السبيل، وليس له غير السجن الطويل من مستقر ولا مقيل.

رسمنا بأن ينادى في دمشق المحروسة والبلاد الشامية وتلك الجهات بالنهي الشديد والتخويف والتهديد لمن يتبع ابن تيمية في الأمر الذي أوضحناه، ومن تبعه فيه تركناه في مثل مكانه وأحللناه ووضعناه من عيون الأمم كما وضعناه، ومن أصر على الدفاع وأبى إلا الامتناع أمرنا بعزلهم من مدارسهم ومناصبهم وإسقاطهم من مراتبهم، وأن لا يكون لهم في بلادنا حكم ولا قضاء ولا إمامة ولا شهادة ولا ولاية ولا رتبة ولا إقامة فإننا أزلنا دعوة هذا المبتدع من البلاد، وأبطلنا عقيدته التي أضل بها كثيرًا من العباد أو كاد، ولتكتب المحاضر الشرعية على الحنابلة بالرجوع عن ذلك، وتسير إلينا بعد إثباتها على قضاة الممالك، وقد أعذرنا وحذرنا، وأنصفنا حيث أنذرنا، وليقرأ مرسومنا هذا على المنابر، ليكون أبلغ واعظ وزاجر، وأحمد ناه وآمر، والاعتماد على الخط الشريف أعلاه، وكتب في ثامن عشرين شهر رمضان سنة خمس وسبعمائة.

ولما وصل هذا المثال إلى دمشق قُرِىء على المنابر كما رسم فيه وأُشْهِرَ وأُعْلن، وأما قاضي القضاة نجم الدين ابن صصري فإنه عومل بالإكرام وخلع عليه ونزل بدار الحديث الكاملية بقاعة التدريس بها، وأذن له السلطان أن يحكم بالقاهرة فأثبت مكاتيب كثيرة وجلس كتاب الحكم بين يديه، وخرجت إسجالاته وشهدتُ عليه في بعضها، ثم عاد إلى دمشق على خيل البريد، وكان وصوله إليها في يوم الجمعة سادس ذي القعدة. وفي أثناء هذه الحادثة في غُضُون هذه المدة كان للحنابلة

في القاهرة مع قاضي القضاة زين الدين المالكي وقائع أُهيْن فيها بعض أعيانهم واعتقل وعزر بعضهم.

وكان ممن تعصب لتقي الدين ابن تيمية في هذه الواقعة بالشام قاضي القضاة شمس الدين محمد ابن الحريري الحنفي، وأثبت محضرًا له مما هو عليه من الخير، وكتب في أعلاه بخطه ثلاثة عشر سطرًا يقول في جملتها: إنه منذ ثلاث مئة سنة ما رأى الناس مثله، وأراني قاضي القضاة زين الدين المالكي هذا المحضر، وغضب منه وسعى في عزل قاضي القضاة الحنفية بدمشق شمس الدين ابن الحريري، فعُزِل وفُوص قضاء القضاة الحنفية بدمشق بعده لقاضي القضاة شمس الدين محمد ابن إبراهيم الأذرعي الحنفي مدرس المدرسة الشبلية، فوصل تقليده إلى دمشق في ثاني ذي القعدة.

وأما تقي الدين فإنه استمر في الجبّ بقلعة الجبل إلى أن وصل الأمير حسام الدين مهنا إلى الأبواب السلطانية في شهر ربيع الأول سنة سبع وسبع مئة فسأل السلطان في أمره وشفع فيه فأمر بإخراجه فأخرج في يوم الجمعة الثالث والعشرين من الشهر، وأُخضِر إلى دار النيابة بقلعة الجبل وحصل بحث مع بعض الفقهاء ثم اجتمع جماعة من أعيان العلماء ولم تحضره القضاة وذلك لمرض قاضي القضاة زين الدين المالكي، ولم يحضر غيره من القضاة، وحصل البحث وكتب خطه المالكي، ولم يحضر غيره من القضاة، وحصل البحث وكتب خطه ووقع الإشهاد عليه وكتب بصورة المجلس مكتوب مضمونه:

بسم الله الرحمن الرحيم شهد من يضع خطه آخره أنه لما عقد مجلس لتقي الدين أحمد ابن تيمية الحراني الحنبلي بحضرة المقر الأشرف العالي المولوي الأميري الكبيري العالمي العادلي السيفي ملك الأمراء سَلَّر الملكي الناصري نائب السلطة المعظمة أسبغ الله ظله، وحضر فيه جماعة من السادة العلماء الفضلاء أهل الفتيا بالديار المصرية

بسبب مائقل عنه وَوُجِد بخطّه الذي عرف به قبل ذلك من الأمور المتعلقة باعتقاده أن الله تعالى يتكلم بصوت وأن الاستواء على حقيقته وغير ذلك مما هو مخالف لأهل الحق، انتهى المجلس بعد أن جرت فيه مباحث معه ليرجع عن اعتقاده في ذلك إلى أن قال بحضرة شهود: أنا أشعري ورفع كتاب الأشعرية على رأسه وأشهد عليه بما كتب به خطًا وصورته: الحمد لله، الذي أعتقده أن القرآن معنى قائم بذات الله، وهو صفة من صفات ذاته القديمة الأزلية وهو غير مخلوق وليس بحرف ولا صوت، كتبه: أحمد ابن تيمية، والذي أعتقده من قوله: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الله ولا أعلم كُنه أنه على ماقاله الجماعة، أنه ليس على حقيقته وظاهره، ولا أعلم كُنه المراد منه بل لا يعلم ذلك إلا الله تعالى. كتبه أحمد بن تيمية.

والقول في النزول كالقول في الاستواء أقول فيه ما أقول فيه ولا أعلم كنه المراد به بل لا يعلم ذلك إلا الله تعالى، وليس على حقيقته وظاهره، كتبه: أحمد ابن تيمية وذلك في يوم الأحد حامس عشرين شهر ربيع الأول سنة سبع وسبعمائة.

هذا صورة ماكتب به خطه، وأشهد عليه أيضًا أنه تاب إلى الله تعالى مما ينافي هذا الاعتقاد في المسائل الأربع المذكورة بخطه (۱) وتلفظ بالشهادتين المعظمتين وأشهد عليه أيضًا بالطواعية والاختيار في ذلك ووقع ذلك كله بقلعة الجبل المحروسة من الديار المصرية حرسها الله تعالى بتاريخ يوم الأحد الخامس والعشرين من شهر ربيع الأول سنة سبع وسبعمائة وشهد عليه في هذا المحضر جماعة من الأعيان المُفْتين والعدول، وأفرج عنه واستقر بالقاهرة بدار شقير، ثم عُقِد له مجلس

 <sup>(</sup>١) فصلنا القول في هذا الرجوع والمكتوب، وبينا كذبه واختلاقه في مقدمة الطبعة
 الثانية ص/ ٣٩\_ ٤٧.

ثالث بالمدرسة الصالحية بالقاهرة في يوم الخميس سادس عشر شهر ربيع الآخر وكتب بخطه نحو ماتقدم ووقع الإشهاد فيه عليه أيضًا، وسكن الحال مدة ثم اجتمع جماعة من المشايخ والصوفية مع الشيخ تاج الدين ابن عطاء الله في نحو خمس مئة نفر وتبعهم جمع كثير من العوام وطلعوا إلى قلعة الجبل في العشر الأوسط من شوال من السنة، واجتمع الشيخ المذكور وأعيان المشايخ بنائب السلطان وقالوا: إن تقى الدين يتكلم في حق مشايخ الطريقة وأنه يقول: لا يُسْتغاث بالنبي ﷺ فرد الأمر إلى قاضي القضاة بدر الدين ابن جماعة الشافعي، واقتضى الحال أن رُسِمَ بتسفيره إلى الشام على خيل البريد فتوجه وكان قاضي القضاة زين الدين المالكي في ذلك الوقت في حال شديدة من المرض وقد أشرف على الموت، فبلغه ذلك عقيب إفاقة من غشى كان قد حصل له فأرسل إلى الأمير سيف الدين سلار وسأله في رده فأمر برده إلى القاهرة فتوجه البريد وأعاده من مدينة بلبيس فوصل وقاضي القضاة زين الدين مغلوب بالمرض فأرسل إلى نائبه القاضي نور الدين الزواوي فحضر به إلى مجلس قاضي القضاة بدر الدين وحررت الدعوى عليه في أمر اعتقاده وما وقع منه، فشهد عليه الشيخ شرف الدين ابن الصابوني، وقيل: إن الشيخ علاء الدين القُونوي يشهد عليه فاعتقل بسجن الحاكم بحارة الديلم وذلك في ثامن عشر شوال سنة سبع وسبعمائة، واستمر به إلى سلخ صفر سنة تسع وسبع مئة، فأنهيَ عنه أن جماعة يحضرون إليه بالسجن وأنه يَعِظُهم ويتكلُّم في أثناء وعظه بما يشبه ماتقدم من كلامه، فأمر بنقله إلى ثغر الإسكندرية واعتقاله هناك، فجهز إلى الثغر في هذا التاريخ وحبس ببرج شرقي واستمر به إلى أن عادت الدولة الناصرية، ثالثًا فتحدث مع السلطان في يوم السبت ثامن عشر شوال سنة تسع وسبع مئة فأكرمه السلطان وجمع القضاة وأصلح بينه وبين قاضي القضاة زين الدين المالكي فأشرط عليه قاضي القضاة أن يتوب عما تقدم الكلام فيه ويتوب عنه ولا يعود إليه، فقال السلطان: قد تاب وانفصل المجلس على خير، وسكن الشيخ تقي الدين بالقاهرة ببعض القاعات، وتردد الناس إليه واستمر إلى أن توجه السلطان إلى الشام في سنة ثنتي عشرة وسبع مئة، فتوجه بنيّة الغزاة، وأقام بدمشق إلى أن سطرنا هذه الأحرف في سنة خمس وعشرين وسبعمائة، وكان له في غضون هذه المدة بدمشق وقائع نذكرها في مواضعها إن شاء الله تعالى، ولنرجع إلى تتمة سياقة الحوادث في سنة خمس وسبعمائة.

## ذكر اعتقال الشيخ تقي الدين ابن تيمية

وفي هذه السنة (١) \_ في يوم الاثنين السادس من شعبان \_ اعْتُقِل الشيخ تقي الدين أحمد بن تَيْميَّة بقلعة دمشق المحروسة، حسب الأمر الشريف السلطاني، واعْتُقِل معه أخوه زين الدين عبدالرحمن، ومنع من الفُتْيا واجتماع الناس به.

وسبب ذلك: أنه أفتى أنه لا يجوز زيارة قبر رسول الله ﷺ، ولا قبر إبراهيم الخليل، ولا غيرهما من قبور الأنبياء والصالحين<sup>(٢)</sup>، وتوجه بعض أصحابه وهو الشمس محمد بن أبي بكر إمام المدرسة الجَوْزية<sup>(٣)</sup> في هذه السنة لزيارة البيت المقدس، فرقى منبرًا في حرم القدس الشريف، ووعظ الناس وذكر هذه المسألة في أثناء وعظه، وقال: ها أنا

<sup>(</sup>۱) سنة ۷۲٦.

<sup>(</sup>٢) لم يمنع الشيخ الزيارة، بل منع شد الرحل، وهذا واضح في جميع كتبه لكل ذي عينين 11.

<sup>(</sup>٣) هو ابن القيم ـ رحمه الله ـ.

من هنا أرجع ولا أزور الخليل، وجاء إلى نابُلُس، وعمل مجلس وعظ، وأعاد كلامه، وقال: ولا يزار قبر النبي على ولا يزار إلا مسجده، فقصد أهل نابلس قتله، فحال بينهم وبينه مُتَوَلِّها، وكتب أهل القدس وأهل نابلس ودمشق بما وقع منه، فطلبه قاضي القضاة شرف الدين المالكي، فتغيب عنه، وبادر بالاجتماع بقاضي القضاة شمس الدين محمد بن مسلم الحنبلي قاضي الحنابلة، وتاب عنده، وقبل توبته، وحَقَن دمَه، ولم يُعَزِّره.

فنهض الفقهاء بدمشق عند ذلك، وتكلموا على الشيخ تقي الدين، وكتبوا فتيا تتضمن ماصدر منه، وذكروا هذه المسألة وغيرها، فأفتى العلماء بكفره!! وعُرضت الفتيا على نائب السلطنة بالشام، الأمير سيف الدين تنكز، فطالع السلطان بذلك، فجلس السلطان في يوم الثلاثاء التاسع والعشرين من شهر رجب بالميدان الذي هو بذيل قلعة الجبل، وأحضر القضاة والعلماء، وعرض عليهم ماورد في أمره من دمشق، فأشار قاضي القضاة بدر الدين محمد بن جماعة الشافعي باعتقال تقي الدين المذكور، فرسم باعتقاله ومنعه من الفتيا، ومنع الناس من الاجتماع به، وأن يُؤدّب من هو على معتقده، وتوجه البريد بذلك، فوصل إلى دمشق في يوم الاثنين سادس شعبان، فاعتقل، وقرىء المثال السلطاني بعد صلاة الجمعة العاشر من الشهر على السدة بجامع دمشق.

ثم طلب قاضي القُضاة القزويني جماعة من أصحاب تقي الدين في يوم الجمعة الرابع والعشرين من الشهر إلى المدرسة العادلية، وكانوا قد اعْتُقِلوا بسجن الحكم، فادُّعِيَ على العماد إسماعيل(١) صهر الشيخ

<sup>(</sup>١) هو الإمام ابن كثير، صاحب التفسير.

جمال الدين المِزِّي أنه قال: إن التوراة والإنجيل لم يُبَدَّلا، وأنهما كما أنزلا، فأنكر، فشهد عليه بذلك، فضرب بالدَّرة، وأشهر وأطلق.

وادعى على عبدالله الإسكندري، والصلاح الكتبي (١)، وغيرهما بأمور صدرت منهم، فثبت ذلك عليهم، فضربوا بالدِّرَّة، وأُشْهِروا في البلد.

وطُلِب الشمسي إمام المدرسة الجوزية، وسئل عما صدر منه في مجلس وعظه بالقدس ونابلس، فأنكر ذلك، فشهد عليه من حضر مجلسيه بما تلفظ ممن كان قد توجه من عدول دمشق لزيارة البيت المقدس، فثبت ذلك عليه فضُرِب بالدرة، وأُشهِر على حمار بدمشق والصالحية، وقُيِّد، واعتُقِل بقلعة دمشق، فلم يزل في الاعتقال إلى يوم الثلاثاء العشرين من ذي الحجة سنة ثمان وعشرين، فأفرج عنه في هذا اليوم، وحضر إلى قاضي القضاة الشافعي، فشرط عليه شروطًا، فالتزمها، وأُطْلِق.

وفيها<sup>(۲)</sup> في يوم الاثنين تاسع عشر جمادى الآخرة ورد مرسوم شريف سلطاني إلى دمشق بمنع الشيخ تقي الدين أحمد ابن تيمية من الكتابة مطلقاً في التصنيف والفتيا، فأخذ ما عنده من الكتب والأوراق والدواة والأقلام وأُودع ذلك عند متولي قلعة دمشق، فكان عنده إلى مستهل شهر رجب، ثم أرسل المتولي ذلك إلى قاضي القضاة علاء الدين، فجعل الكتب في خزانة المدرسة العادلية، لأنها كانت عارية، وأما الأوراق التي كانت بخطه من تصانيفه فكانت نحو أربع عشرة ربطة، فنظر القضاة والفقهاء فيها، وفُرِّقت بينهم.

<sup>(1)</sup> هو ابن شاكر الكتبي المؤرّخ.

<sup>(</sup>٢) سنة ٧٢٨، وهو في الحبس.

وكان سبب ذلك أنه وجد له جواب عما رده عليه قاضي القضاة ، تقي الدين المالكي، فأعلم السلطان بذلك، فاستشار قاضي القضاة، فأشار بذلك، فرسم به، فحينتذ عدل الشيخ عن ذلك إلى تلاوة القرآن.

وفيها<sup>(١)</sup> في الثلث الأخير من ليلة الاثنين المسفر صباحها عن العشرين من ذي القَعْدة كانت وفاة الشيخ العالم الورع تقي الدين أحمد ابن الشيخ شهاب الدين أبي المحاسن عبدالحليم بن الشيخ مجد الدين أبي البركات عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني ثم الدمشقي في معتقله بدمشق، ومرض سبعة عشر يومًا، ولما مُنِع من الكتابة والتصنيف عكف على تلاوة كتاب الله تعالى، فيقال إنه قرأ ثمانين ختمة، وقرأ من الحادية والثمانين إلى سورة الرحمن، وأكملها أصحابه الذين دخلوا عليه حال غسله وتكفينه، وتولى غسله مع المغسل الشيخ تاج الدين الفارقي، والشيخ شمس الدين بن إدريس، وصُلِّيَ عليه في عدة مواضع؛ فصلى عليه أولاً بقلعة دمشق وأم الناس في الصلاة عليه الشيخ محمد بن تمَّام الصالحي الحنبلي، ثم خُمِل إلى الجامع الأموي، ووضعت جنازته في أول الساعة الخامسة، وامتلأ الجامع بالناس، وغلقت أسواق المدينة، وصلى عليه بعد صلاة الظهر، ثم حمل وأخرج من باب الفرج، وازدحم الناس حتى تفرَّقوا في أبواب المدينة. وصُلَّىَ عليه بعد صلاة الظهر، ثم حمل فخرجوا من باب النصر وباب الفراديس وباب الجابية، وامتلأ سوق الخيل بالناس، وصُلَّى عليه مرة إ ثالثة وأم الناس في الصّلاة عليه أخوه الشيخ زين الدين عبدالرحمَّن، وحُمِل إلى مقبرة الصوفية، فَدُفِن قريبًا من وقت العصر لازدحام الناس عليه.

<sup>(</sup>۱) سنة ۷۲۸.

ومولده بحران في يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة، وقدم مع والده في حال صغره، واشتغل عليه وسمع من جماعة من المشايخ، وكان شيخًا حافظًا مُفْرِط الذكاء، حسن البديهة، وله تصانيف كثيرة منها ما ظهر، ومنها مالم يظهر، وشهرته بالعلم تغني عن بَسُط القلم فيه، وكان علمه أرجح من عقله (۱)، وقد قدمنا من أخباره ووقائعه مايغني عن إعادته، وكانت مدة اعتقاله من يوم الاثنين سادس شعبان سنة ست وعشرين وسبع مئة إلى حين وفاته سنتين وثلاثة أشهر وأربعة عشر يومًا، رحمه الله تعالى.

ولما مات أُفْرِج عن أخيه الشيخ زين الدين عبدالرحمن في يوم الأحد سادس عشرين ذي القعدة، وكان قد اعتقل معه، فلما مات كان يخرج في كل يوم إلى تربة أخيه، ويعود عشية النهار يبيت بقلعة دمشق، إلى أن حضر نائب السلطنة من الصيد، فأفرج عنه.

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) كلمة قالها الجزري، فتلقّفها من بَعْده، وقد قال الذهبي عن تاريخ ابن الجزري:
 «وفي تاريخه عجائب وغرائب»! اهـ.
 انظر: «ذيل تاريخ الإسلام»: (ق/١٠٢ب).

# أجوبة ابن سيّد النّاس اليَغمَري عن سؤالات ابن أيبك الدمياطي (١)

للعلامة / أَبِي الفتح ابن سيِّد النَّاسِ اليَعْمَرِي (٧٣٤)

[قال ابن سيّد الناس، بعد ثنائِه على المزِّي:] وهو الذي حداني على رؤية الشيخ الإمام شيخ الإسلام: تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن تيمية.

فألفيته ممن أدرك من العلم حظًا، وكاد يستوعب السنن والآثار حفظًا. إنْ تكلّم في التفسير؛ فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه؛ فهو مُدْرك غايته، أو ذاكر بالحديث؛ فهو صاحب علمه وذو روايته، أو حاضر بالنّحل والملل؛ لم يُر أوسع من نِحْلَتِه في ذلك ولا أرفع من درايته، برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه. كان يتكلم في التفسير؛ فيحضر مجلسه الجم الغفير، ويردون من بحر علمه العذب النمير، ويرتعون من ربيع فضله في روضة وغدير، إلى أنْ دباً إليه من أهل بلده داء الحسد، وأكب في روضة وغدير، إلى أنْ دباً إليه من أهل بلده داء الحسد، وأكب أهل النظر منهم على ما يُنتقد عليه في حنبليته من أمور المعتقد، فحفظوا عنه في ذلك كلامًا؛ أوسعوه بسببه ملامًا، وفو قوا لتبديعه سهامًا. وزعموا أنّه خالف طريقتهم، وفرق فريقهم، فنازعهم ونازعوه،

<sup>(</sup>١) (٢/ ٢٢١\_٢٢) تحقيق د/محمد الراوندي، نشر وزارة الأوقاف بالمغرب، ١٤١٠.

وقاطع بعضهم وقاطعوه، ثم نازع طائفة أخرى ينتسبون من الفقر إلى طريقة، ويزعمون أنهم على أدق باطن منها وأجلى حقيقة، فكشف تلك الطرائق، وذكر لها على ما زعم بوائق، فآضت إلى الطائفة الأولى من منازعيه، واستعانت بذوي الضغن عليه من مقاطعيه، فوصلوا بالأمراء أمره، وأعمل كل منهم في كفره فكره، فرتبوا محاضر، وألبوا الرويبضة للسعي بها بين الأكابر، وسعوا في نقله إلى حضرة المملكة بالديار المصرية فنُقِل، وأودع السجن ساعة حضوره واعتُقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، وحشدوا لذلك قومًا من عُمَّار الزوايا وسكَّان المدارس، من مجامل في المنازعة، مخاتل بالمخادعة، ومن مجاهر بالتكفير مبارز بالمقاطعة، يسومونه ريب المنون، ورَبَّهُ مَا يُعَلِّمُ مَا يُكُنُ صُدُورُهُم وَمَا يُعَلِّنُون ﴾ [القصص/ ٦٩].

وليس المجاهر بكفره بأسوأ حالاً من المخاتل، وقد دبّت إليه عقارب مكره فردّ الله كيد كلٌ في نحره، ونجاه على حد من اصطفاء والله غالب على أمره.

ثم لم يخل بعد ذلك من فتنة بعد فتنة، ولم ينتقل طول عمره من محنة إلا إلى محنة، إلى أن فوض أمره لبعض القضاة فتقلّد ما تقلّد من اعتقاله، ولم يزل بمحبسه ذلك إلى حين ذهابه إلى ربه تعالى وانتقاله، وإلى الله ترجع الأمور، وهو المطّلع على خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

وكان يومه مشهودًا، ضاقت بجنازته الطريق، وانتابها المسلمون من كلِّ فجِّ عميق، يتبركون بمشهده يوم يقوم الأشهاد، ويتمسكون بشرجعه (١) حتى كسروا تلك الأعواد!! وذلك في ليلة العشرين من ذي

<sup>(</sup>۱) أي: سريره. وهذا التبرُّك محرمٌ شرعًا 1 وهذا ما بيَّنه شيخ الإسلام في كتبه. انظر: المجموع الفتاوي»: (۱۲۱/۲۲).

القعدة سنة ثمان وعشرين وسبع مئة بقلعة دمشق المحروسة، وكان مولده بحرًان في عاشر شهر ربيع الأوَّل من سنة إحدى وستين وست مئة – رحمه الله وإيَّانا –.

قرأت على الشيخ الإمام حامل راية العلوم، ومدرك غاية الفهوم؛ تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية - رحمه الله - بالقاهرة - قدم علينا - قلت: أخبركم الشيخ الإمام زين الدين أبو العباس أحمد بن عبدالدائم بن نعمة المقدسي .

ح قال أبو الفتح: وأخبرنا الشيخان أبو الفرج عبداللطيف إجازة، وأخوه أبو العز عبدالعزيز سماعًا غير مرة قالوا: أنا أبو الفرج عبدالمنعم ابن عبدالوهاب بن سعد بن صدقة بن كليب.

قال ابن عبدالدائم وعبداللطيف: سماعًا، وقال عبدالعزيز: إجازة. قال: أنا أبو القاسم علي بن أحمد بن محمد بن بيان الرزاز قراءة عليه وأنا أسمع، قال: أنا أبو الحسن محمد بن محمد بن مخلد قال: أنا أبو علي إسماعيل بن محمد بن إسماعيل الصفّار، ثنا أبو علي الحسن بن عَرَفة العبدي، ثنا إسماعيل بن عيّاش عن بحير بن سعد الكلاعي عن خالد بن معدان عن كثير بن مرة الحضرمي عن عقبة بن عامر الجهني قال: سمعت رسول الله علي يقول: «الجاهر بالقرآن كالجاهر بالصدقة، والمسر بالقرآن كالمسر بالصدقة».

رواه أبو داود في الصلاة عن أبي بكر بن أبي شيبة، والترمذي عن ابن عرفة كلاهما عن إسماعيل بن عيّاش، وقال: حسن غريب. فوقع لنا موافقة عالية للترمذي، وبدلاً لأبي داود.

# تاريخ حوادث الزمان وأنبائه ووفيات الأكابر والأعيان من أبنائه(١)

لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن إبراهيم الجزري القرشي (٧٣٩)

في يوم الاثنين السادس من شعبان (سنة ٧٢٦) قدم البريد من مصر إلى دمشق وعلى يده مرسوم سلطاني أن يعتقل الشيخ تقي الدين ابن تيمية، فلما كان بعد صلاة العصر حضر ناصر الدين مشد الأوقاف، والأمير بدر الدين (أمير مسعود)(٢) ابن الخطير الحاجب إلى عند الشيخ وعرّفوه صورة الحال، فأظهر أن في هذا خير كثير(٣)، وأحضروا له مركوبًا، فركب معهم إلى قلعة دمشق، فأخليت له دار يجري إليها الماء، وكان في جملة المرسوم أن يكون معه ولد أو أخ وخادم يخدمه، وأن يُجرى عليهم كفايتهم، فاختار أخوه زين الدين عبدالرحمن المقام معه لخدمته. وكان السبب في ذلك أنه قد أفتى فتيا وذكر فيها (أنه)(٤)

<sup>(</sup>۱) ۱۱۱/۲ (۱۱۱ - ۲۱۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۳۰۱ ، ۳۰۱ ، ۳۱۰ نشر المكتبة العصرية ــ بيروت ۱٤۱۹، ط. الأولى، تحقيق د. عمر عبدالسلام تدمري. والحواشي المثبتة من المحقق.

<sup>(</sup>٢) عن الهامش.

<sup>(</sup>٣) كذا، والصواب: «خيرًا كثيرًا».

<sup>(</sup>٤) عن الهامش.

لا تشد الرحال إلا إلى ثلاث (١) مساجد. الحديث المشهور. وأن زيارة قبور الأنبياء عليهم السلام لايشد إليها الرحال كقبر أبونا (٢) إبراهيم الخليل والنبي عليه السلام وغيرهما من الأنبياء والصالحين صلى الله عليهم أجمعين.

واتفق أن الشمس محمد إمام الجوزية (٣) سافر إلى القدس الشريف ورقًا في الحرم على مبر ووعظ، وفي أثناء وعظه ذكر هذه المسألة، وقال: ها أنا من هاهنا أرجع ولا أزور الخليل إساءة أدب عليه على وجاء إلى نابلس وعُمِل له مجلس وعظ وذكر المسألة بعينها حتى أنه قال: ولا يزار قبر النبي على إلا مسجده، فقاموا عليه الناس، فحماه منهم والي نابلس سيف الدين بهادر، وكتبوا أهل القدس ونابلس إلى دمشق يعرفوهم (٥) صورة ماوقع منه، فطلبه القاضي المالكي، فتودد منه وطلع إلى الصالحية إلى القاضي الحنبلي وتاب على يديه وأسلم، فقبل توبته وحكم بإسلامه وحقن دمه ولم يعزره لأجل الشيخ. فحينئذ قامت الفقهاء الشافعية والمالكية وكتبوا فتيا في الشيخ تقي الدين بن تيمية لكون أنه هو أول من تكلم بهذه المسألة وغيرها، فكتب عليها الشيخ للإمام برهان الدين (أبي (١) إسحاق إبراهيم بن الشيخ تاج الدين عبدالرحمن الفزاري الشافعي) (٧) نحو أربعين سطرًا بأشياء كثيرة أنه عبدالرحمن الفزاري الشافعي) (٧) نحو أربعين سطرًا بأشياء كثيرة أنه

<sup>(</sup>١) كذا، والصواب: «ثلاثة».

<sup>(</sup>۲) كذا، والصواب: «أبينا».

<sup>(</sup>٣) انظر عن المدرسة الجورية في: الدارس ٢/ ٢٣، ومنادمة الأطلال ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) كذا، والصواب: «فقام».

<sup>(</sup>٥) الصواب: «يعرفونهم».

<sup>(</sup>٦) كذا، والصواب: «أبوال.

<sup>(</sup>٧) مابين القوسين عن الهامش.

يقولها ويفتي بها، وآخر الكلام أفتى بتكفيره، ووافقه شهاب الدين بن جهبل الشافعي وكتب تحت خطه، وكذلك الصدر المالكي، وغيرهم، وحملت الفتيا إلى نائب السلطنة، فأراد أن يُعقد لهم مجلس ويُجمع القضاة والعلماء في ذلك، فرأى أنّ الأمر يتسع الكلام فيه، ولابد من إعلام السلطان، فأخذ الفتوى وجعلها في المطالعة، وسيرها إلى السلطان، عز نصره، فجمع لها القضاة، ولم يحضر المالكي فإنه كان مريضًا، فلما قرئت عليهم أخذها قاضي القضاة بدر الدين بن جماعة وكتب على ظهرها: القائل بهذه المقالة ضال مُضِلّ (١) مبتدع، ووافق الحنفي والحنبلي، فقال الأمير بهادر لقاضي القضاة بدر الدين: ماترى في أمره؟ فقال: يُحبس، فإنه من العلماء وقد أفتى، فقال مولانا الناصر، عز نصره: وكذا كان في نفسي أن أفعل به، فكتب إلى نائب السلطنة بما اعتمده من حبسه، وفي (يوم) (١) الجمعة عاشر شعبان بعد (صلاة) (٣) الجمعة قرىء كتاب السلطان على السُدَّة في حديثه.

وفي يوم الجمعة الرابع والعشرين من شعبان قعد قاضي القضاة جلال الدين بعد الصلاة بالمدرسة العادلية (٤)، وأحضروا جماعة من جماعة تقي الدين بن تيمية كانوا معتقلين في حبس الشرع، فادُّعي على العماد إسماعيل صهر جمال الدين المزي أنه قال: إن التوراة والإنجيل مابدلت وإنها بحالها كما أنزلت، وشهدوا عليه، وثبت ذلك في وجهه، فعُزِّر بالمجلس بالدرة، وأخرج وطيف به، ونادوا: هذا جزاء من قال

<sup>(</sup>١) في الأصل: «طال مطل».

<sup>(</sup>٢) عن الهامش.

<sup>(</sup>٣) عن الهامش.

<sup>(</sup>٤) هي العادلية الكبرى بدمشق. انظر عنها في: الدارس ١/ ٢٧١، ومنادمة الأطلال ١٢٣.

إن التوراة والإنجيل مابدلت، وبعد ذلك سيبوه.

وأحضر عبدالله الإسكندري وادَّعي عليه أنه قال عن مؤذني الجامع: هؤلاء كفرة، أو أنهم كفار بسبب أنهم يقولوا<sup>(۱)</sup> في المنارة: ألا يارسول الله أنت وسيلتي، وشيء<sup>(۲)</sup> آخر من هذا الجنس. فذكر أنه اعترف بذلك وبغيره عند قاضي القضاة شمس الدين الحنبلي، وأنه أسلم على يده وقبل توبته وحقن دمه، وأبقى عليه جهاته وزوجتيه، فسيروا إلى الحنبلي يسألوه<sup>(۳)</sup> عن ذلك.

وأحضر بعده الصلاح الكتبي (٤) وادَّعي عليه أنه قال: لا فرق بين حجارة سقاية جيرون (٥) وحجارة صخرة بيت المقدس، فأنكر فقامت عليه البينة بذلك.

وأحضر بعدهم إمام الجوزية الشمس محمد بن أبي بكر الذي عمل الفتنة من أصلها وادَّعي عليه في المجلسين الذين<sup>(1)</sup> عملهما بالقدس الشريف ونابلس فأنكر، وكان من قطوعه أنه قد سافر جماعة من أهل دمشق كلهم فقهاء وعدول، من جملتهم مدرس الطرحانية الحنفية<sup>(۷)</sup> وغيره، فحضروا مجلسه بنابلس، فأنكر، فشهدوا عليه بما قال، وثبت

<sup>(</sup>١) كذا، والصواب: «يقولون».

<sup>(</sup>٢) كذاء والصواب: «وشيئًا».

<sup>(</sup>٣) كذا، والصواب: «يسألونه».

 <sup>(</sup>٤) هو المؤرخ محمد بن شاكر بن أحمد المتوفى سنة ٧٦٤هـ. صاحب: عيون التواريخ، وقوات الوفيات.

<sup>(</sup>٥) جيرون، قرية من غوطة دمشق.

<sup>(</sup>٦) كذا، والصواب: «اللذَّين».

<sup>(</sup>٧) انظر عن المدرسة الطرِّخانية في: الدارس ١/ ٤١٥، ومنادمة الأطلال ١٧٩.

ذلك. وجاء الحنبلي إلى عند ملك الأمراء وقال: أنا حكمت بإسلامهم وهو مظلومين (۱) بحبسهم فنازعوه (۲) القضاة، وجرى أمور يطول شرحها. وأخذوا (۱) المالكية إمام الجوزية إلى حبسهم، فعاد الحنبلي سيرًا إلى قاضي القضاة جلال الدين يسأله أن يتم المسلّم عنده ولا يؤديهم إلى المالكي، فعاد جلال الدين عزَّر عبدالله الإسكندري على حمار غير مقلوب، والصلاح الكتبي، وآخر أساء الأدب، وقال: كل من قال عن ابن تيمية شيء (٤) فهو كاذب وأضربه بمداس، وضربوهم من قال عن ابن تيمية شيء (٤) فهو كاذب وأضربه بمداس، وأحضر جميعهم بالدرة في قُفِيهم على الحمير وردوا إلى الحبس، وأحضر بعدهم إمام الجوزية وعزَّره عنده بالعادلية بالدرة، ثم أركبه حمار وطاوفه (٥) البلد، وراحوا به إلى الصالحية، وآخر النهار رد إلى الحبس، وأعلموا نائب (١) السلطنة بما فعلوه. وبعد ذلك حضر (ناصر الحبس، وأعلموا نائب (١) السلطنة بما فعلوه. وبعد ذلك حضر (ناصر الدين) (٧) مشد الأوقاف تسلَّم إمام الجوزية وودّاه إلى القلعة فحبس المذكور مقيدًا، وسيّبوا الباقي، وسكنت القضية.

وفي تاسع ذي القعدة قدم نائب السلطنة إلى دمشق من الصيد والقنص، وسير الحاجب بدر الدين الخطير إلى الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى الحبس مرتين، ولم يعلم ماجرى.

<sup>(</sup>١) كذا، والصواب: «وهم مظلومون».

<sup>(</sup>٢) كذا، والصواب: ﴿فنازعه ٩.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: قوأخذه.

<sup>(</sup>٤) كذا، والصواب: «شيئًا».

<sup>(</sup>٥) كذا، والصواب: «حمارًا وطوَّفه».

<sup>(</sup>٦) كُتبت في آخر الصفحة السابقة ثم شطب فوقها.

<sup>(</sup>٧) فوق السطر.

وفي يوم الخميس حادي عشر ذي القعدة سير نائب السلطنة للقاضي جمال الدين (يوسف)<sup>(1)</sup> بن جملة الشافعي نائب الحكم العزيز، وناصر الدين مشد الأوقاف (للشيخ تقي الدين بن تيمية)<sup>(۲)</sup> وسألوه عما أفتا<sup>(۳)</sup> وما يعتقده فكتب بخطه ثمانين سطرًا بصورة ما أفتى وما يعتقده وغير ذلك، فسيرها ملك الأمراء طي مطالعته للسلطان، عز نصره.

وفي يوم الاثنين تاسع عشر جمادى الآخرة (٧٢٨) ورد المرسوم السلطاني بمنع الشيخ تقي الدين بن تيمية أن يصنف أو يكتب، فحضر إليه من أخذ جميع ماكان عنده من كتاب وورق ومن دواة وأقلام، وتركت عند والي القلعة إلى مستهل رجب سيرها متولي القلعة إلى عند قاضي القضاة علاء الدين (القونوي) (٣) الشافعي، فجعل الكتب في خزانة العادلية لأن أكثرها كانت عند الشيخ عارية، والرزم التي بخطه وتصنيفه طالعوها حتى يردوا عليه ماقاله خلاف الإجماع.

وكان سبب ذلك أنه رد على قاضي القضاة (تقي الدين الإخنائي)<sup>(3)</sup> المالكي بالديار المصرية في كتاب كان قد صنفه في الزيارة، وجرى حديث يطول شرحه وتفصيله، وكان له في ذلك خيرة كبيرة لأنه اشتغل بالصلاة وتلاوة القرآن الكريم إلى حيث مات، رحمه الله تعالى وإيانا<sup>(0)</sup>.

<sup>(</sup>١) عن الهامش.

<sup>(</sup>٢) عن الهامش.

<sup>(</sup>٣) عن الهامش.

<sup>(</sup>٤) عن الهامش.

<sup>(</sup>٥) الخبر في: البداية والنُّهاية ١٣٤/١٤.

وفي يوم الأحد سادس عشرين ذي القعدة (٧٢٨) أفرج عن الشيخ زين الدين عبدالرحمن أخو<sup>(١)</sup> الشيخ تقي الدين بن تيمية، وكان من بعد موت أخيه كل ليلة يروح يبات في القلعة بسبب غيبة نائب السلطنة في الصيد، لما حضر أفرج عنه.

وفي ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة (سنة ٧٢٨) تُوفّي الشيخ الإمام، العالم، العامل، العلامة، الزاهد، العابد، الورع، الخاشع، الناسك، القدوة، العارف، المحقق، شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن الشيخ الإمام العالم المفتي شهاب الدين أبي المحاسن عبدالحليم بن الشيخ الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبو<sup>(۲)</sup> البركات عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحراني ثم الدمشقي بقلعة دمشق، في القاعة التي كان محبوسًا فيها الثلث الأخير من الليل، وكان له مدة سبع<sup>(۳)</sup> عشر يومًا بالحمى. كذا أخبرني أخوه الشيخ زين الدين عبدالرحمن، وذكر لي أن من حيث منع من الكتابة والتصنيف (في يوم الاثنين تاسع عشر جمادى الآخرة من هذه السنة)<sup>(3)</sup> قرأ إحدى وثمانين ختمة، وكان قد بقي من الختمة الأخيرة من سورة الرحمن إلى الحمد، فقرأ أصحابه الذين دخلوا إليه ليبصروه قبل تغسيله وإلى حيث فرغ من غسله وتكفينه تمام الختمة المباركة إن شاء الله تعالى. والذي تولى غسله مع المغسل الشيخ الصالح تاج الدين (محمود)<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>١) الصواب: «أخي».

<sup>(</sup>۲) الصواب: «أبي».

<sup>(</sup>٣) الصواب: «سبعة».

<sup>(</sup>٤) عن الهامش.

<sup>(</sup>٥) عن الهامش.

الفارقي، والشيخ شمس الدين ابن الرزير خطيب جامع كريم الدين، فغسلوه وكفنوه، وتقدم في الصلاة عليه الشيخ الصالح محمد بن تمام الصالحي الحنبلي، وصلى عليه جميع من في قلعة دمشق، ثم حمل وأخرج منها إلى جامع دمشق، ووضعت الجنازة أول الخامسة، وقد امتلاً الجامع بالناس، وغلقت جميع أسواق دمشق ولم يبق حانوت مفتوح، إلا أن يكون نصراني (١)، لأن اليهود كانوا في عيد المظلة. وأما دكاكين المراوزة والحريريين والقزازين وجميع أرباب الأنوال والحاكة والصناع، وجميع أرباب الصنائع، وسكان الأحكار ظاهر دمشق، وأهل الصالحية بأجمعهم حضروا إلى الجامع المعمور لأجل الصلاة عليه، وامتلاً الجامع أكثر من يوم الجمعة، لأن أهل الصالحية مع أهل الأحكار يصلون يوم الجمعة في جوامعهم، وفي هذا اليوم حضروا إلى الجامع بأجمعهم، ولعل من لا له عادة بالصلاة حضر لأجل الصلاة عليه، وصلى عليه (قاضي القضاة الشيخ علاء الدين القونوي الشافعي)(٢) عقيب صلاة الظهر بالجامع، ثم حضروا(٣) الأمراء والحجاب والنقباء بالعصى والدبابيس حول نعشه، وحملوه (٤) الترك من الأمراء والمقدمين على رؤوسهم تبركًا به، والأجناد يضربون الناس، ولولا ذلك لما قدروا يصلوا به إلى قبره من كثرة الزحام والتبرك به. وكانت سويقة باب البريد قد أحربوها، فشق على الناس ذلك، وحملوه وخرجوا به من باب الفرج، وبعض الناس من باب الفراديس وباب النصر وباب الجابية من

<sup>(</sup>١) الصواب: «نصرانيًا»

<sup>(</sup>٢) عن الهامش.

<sup>(</sup>٣) الصواب: «حضر».

<sup>(</sup>٤) الصواب: «حمله».

كثرة الناس. وامتد العالم إلى سوق الخيل وامتلأ، فصلى عليه أخوه زين الدين عبدالرحمن، ثم حمل من سوق الخيل فمرَّ به تحت القلعة المحروسة. والله العظيم، لقد رأيت الناس قاعدين على الطريق يمينًا وشمالاً، الرجال والنساء مختلطين كأنهم ينتظرون عبور السلطان، ومنهم من يبكي، ومنهم من يضج ويصيح، ومن يتأسف، ومنهم من يتفرج. فلما وصلت إلى مقبرة الصوفية رأيتها وقد امتلت بالعالم، وقد حفروا قبره إلى جانب أخيه الشيخ شرف الدين. وحضر أخوه زين الدين وحوله نُقباء يحموه (١) من الناس، حتى شاهد القبر قبل وضع أخيه، وتأخرت الجنازة إلى قريب العصر حتى وضع في قبره وألحدوه وطم عليه ولقنوه، وبعد ذلك انصرف الناس أولاً بأول متأسفين عليه.

وكنت من حيث حضرت إلى الجامع المعمور شرعت في قراءة وفي الله أحك أله أحك أله فقريت (٢) إلى حيث دفن وانصرفت من عند قبره ألف مرة ومائة مرة وأحد عشر (٣) مرة، قل هو الله أحد، والمعوذتين، وفاتحة الكتاب، وآية الكرسي، وأهديت ثواب ذلك جميعه إليه، وطلبت له من الله تعالى المغفرة والمفاداة والرضوان، ووصلت إلى بيتي أذان العصر، وبعد انصرافي ذكروا أن بعض الأمراء أحضر خيمة كبيرة نصبت على قبره، وحضر جماعة من القراء وختموا على قبره. وأنه أحضر لهم مأكول كثيرًا (٤) من الطعام وغيره، وحضروا بكرة النهار وتُليت ختمات كثيرة عند قبره، وفي الصالحية، وفي بيوت أصحابه،

<sup>(</sup>١) الصواب: اليحمونه.

<sup>(</sup>٢) الصواب: «فقرأت».

<sup>(</sup>٣) الصواب: "إحدى عشرة".

<sup>(</sup>٤) الصواب: «كثير».

وإهدي ثوابها له، وتردد الناس إلى قبره أيام (١) كثيرة. ورأوا له منامات صالحة كثيرة لم أضبطها.

مولده يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمائة بحران، وقدم مع والده إلى دمشق صغيرًا، واشتغل عليه، وسمع منه، ومن الشيخ شمس الدين ابن أبي عمر، ومن شمس الدين ابن عطاء، ومن شمس الدين بن علان، وابن أبي اليسر، وابن عبد، وابن عبدالدائم، وابن البخاري، وابن الواسطى، وابن الصيرفي، وابن المقداد، والهروي، وابن عساكر، وجماعة كثيرة. وأجاز له جماعة، وقرأ بنفسه الكثير، وطلب الحديث، وكتب الطباق، ولازم السماع مدة سنين، واشتغل بالعلوم على والده وغيره، وحصل في أول وقت ما لا حصَّله غيره في سنين كثيرة. وكان عنده ذكاء مفرط، وبديهة حسنة، وعنده طرف جيد من التفسير، والفقه، والأصول، والنحو، واللغة، والخلاف، فكان فيه إمامًا ماهرًا، وأما علوم الحديث فكان يعرف الحديث الصحيح من السقيم، ويذكر رجاله، العدل فيهم والضعيف، وهو في ذلك إمامًا مبرزًا (٢). وكان في أكثر العلوم له فيها اليد الطولى. وصنف تصانيف كثيرة في علوم شتَّىٰ. وكان علمه أكثر من عقله (٣). وكان كثير الذكر والصوم والصلاة والعبادة، ومن ذكره كان دائمًا يقول: ياحي ياقيوم، برحمتك أستغيث، لا إلنه إلا أنت ياذا الجلال والإكرام، ثم يشخص إلى السماء حتى يغيب بكليته. وكان من غرائب الزمان وعجائبه.

<sup>(</sup>١) الصواب: «أيامًا».

<sup>(</sup>۲) الصواب: «إمام مبرز».

<sup>(</sup>٣) سبق التعليق على هذه العبارة ص/ ١٨٧.

عاش سبع وستون<sup>(۱)</sup> سنة وثمانية أشهر وتسعة أيام، وخرج من بطن أمه يوم الاثنين وحبس الآن يوم الاثنين سادس شعبان سنة ست وعشرين وسبعمائة، فيكون مدة اعتقاله سنتين وثلاث<sup>(۱)</sup> شهور وخمس عشرة<sup>(۱)</sup> يومًا، وبينه وبين أخيه الشيخ شرف الدين عبدالله سنة وستة أشهر وأربعة أيام، لأنه توفي في الرابع عشر من جمادى الأولى سنة سبع وعشرين وسبعمائة، رحمهم الله تعالى وإيانا والمسلمين أجمعين.

(شيخ الإسلام، ومفتي الأنام، حافظ وقته، ومحدث زمنه، له اليد العالية في العلوم، صالحًا زاهدًا ورعًا متقشفًا متقيًا<sup>(٤)</sup>، قائم بالحق آمر بالمعروف، ناه عن المنكر، لا تأخذه في الله لومة لائم. [له] الفتاوى المشهورة والتصانيف المذكورة. لم يكن في وقته أحفظ منه، ولا لنقل في التفسير وأقوال العلماء فيه، ولا في الحديث واختلاف الصحابة منه، ولا في الفقه واختلاف الفقهاء منه)<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

الصواب: «سبعًا وستين».

<sup>(</sup>٢) الصواب: «وثلاثة».

<sup>(</sup>٣) الصواب: «وخمسة عشر».

<sup>(</sup>٤) الصواب: اصالح زاهد ورع متقشف متقا.

مابين القوسين كتب على هامش الصفحة ١٢٨ من المخطوط.

# المُقْتَفِي لتاريخ أبي شامة(١)

تأليف: علم الدين القاسم بن محمد البرزالي (٧٣٩)

وفي يوم السبت منتصف ربيع الآخر (سنة ١٩٩) شرع في نهب الصالحية والعيث والفساد فيه، وكسروا الأبواب وقلعوا الشبابيك وأخذوا بسط الجامع، وحصل لهم في الصالحية شيء كثير من القمح والذخائر والمطعومات والكتب، والتجأ الناس إلى دير الحنابلة من جوانب الصالحية، فاحتاط التتار به يوم الثلاثاء ثامن عشر ربيع الآخر، ودخلوا إليه ونهبوا منه وسبوا، وخرج إليهم في هذا اليوم يوم الثلاثاء شيخ المشايخ المذكور وجماعة (٢) بين الظهر والعصر، فأدركوا وردوا عنهم وهرب التتار بين أيديهم وتوجهوا إلى قرية المزة فنهبوا وأسروا وتوجهوا إلى داريا فدخل أهلها إلى الجامع فاحتاطوا به ودخلوه ونهبوا وأسروا وقتلوا أيضًا.

وفي يوم الخميس العشرين من شهر ربيع الآخر خرج جماعة منهم الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى ملك التتار وكان نازلاً بتل راهط بالمرج فدخل عليه وأراد أن يشكي إليه ماوقع فلم يمكن من ذلك، وأشار

<sup>(</sup>۱) القسم الأول من الجزء الثاني من الكتاب، إعداد: يوسف إبراهيم الشيخ عيد الزاملي، رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى ١٤١٥.

<sup>(</sup>٢) على رأس هذه الجماعة شيخ الاسلام تقي الدين ابن تيمية، انظر عقد الجمان ٣٤/٤.

الوزير سعد الدين، ومشير الدولة الرشيد بأن لا يخاطب الملك بشيء من ذلك فانه يحصل لكما، ونحن نتولى إصلاح الأمر، ولكن لابد من إرضاء المغُل فإن منهم جماعة لم يحصل لهم شيء إلى الآن، وعاد الشيخ تقي الدين ومن معه إلى البلد ليلة السبت الثاني والعشرين من شهر ربيع الآخر. (ص٥٥).

في يوم الخميس ثاني رجب (سنة ٢٩٩) طلب الأعيان من القضاة والعلماء والرؤساء بأوراق عليها علامة الأمير سيف الدين قبجق إلى داره، فحضر جماعة منهم حلفوا للدولة المحمودية بالنصح وعدم المداجاة وغير ذلك، وفي يوم الخميس المذكور توجه الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى مخيم بولاي بسبب الأسرى واستفكاكهم وكان معهم خلق من الأسرى فأقام ثلاث ليال. (ص٨٤).

وفي بكيرة الجمعة المذكورة [السابع عشر من رجب سنة ١٩٩] دار الشيخ تقي الدين ابن تيمية بدمشق على ماجدد من الخمارات فبدد الخمور وكسر الجرار وشق الظروف وعزر الخمارين هو وجماعته، ولازم الناس هذه الليالي المبيت على الأسوار وأظهروا عددًا حسنة وتحملاً وكان الشيخ تقي الدين وأصحابه يمشون على الناس ويقرأ الشيخ عليهم سور القتال وآيات الجهاد وأحاديث الغزو والرباط والحرس، ويحثهم على ذلك ويحرضهم. ونودي بكرة السبت الثامن عشر من رجب بالأمر بزينة البلد مع ملازمة السور فشرع الناس في الزينة. (ص٨٨).

واستهل شهر صفر (سنة ٧٠٠) والأخبار قد وصلت بقصد التتار البلاد، والناس بدمشق مهتمون بأمر الهرب إلى الديار المصرية والكرك

وغيرهما، والأراجيف تتبع بعضها بعضًا، والإزعاج وافر، والصدور ضيقة، وغلت الأكرية وبلغ كرى المَحَارة إلى مصر خمس مائة درهم، وبلغ ثمن الجمل ألف درهم، وثمن الجمار خمس مائة درهم، وباع الناس الأمتعة بالثمن البخس من الحلي والنحاس والقماش، وطاشت الألباب، وتحير الناس، وتفرقت القلوب، وجلس الشيخ تقي الدين ابن تيمية في مكانه بالجامع يوم الاثنين ثاني صفر يفسر آيات الجهاد، ويحض الناس على لقاء العدو، وعلى الغزو والإنفاق في سبيل الله، ويوجه وجوب قتالهم ويقلل عددهم، ويضعف أمرهم، ويوبخ من قَصَد الهرب، ويحضه على إنفاق مقدار مايخرجه في ذلك في الغزو، واستمر يجلس أيامًا متوالية. (ص١٢٢).

واستهل جمادى الأولى (سنة ٧٠٠) والناس في رجفات وخوف ووجل وشدة، وأرباب المناصب قد ضاقت صدورهم وتمنوا الهرب، وأن يؤذن لهم في ذلك، والناس في خوف من عدم قدوم العسكر والسلطان، ومن لم يتحيل أولاً قام وتحيل وباع ورهن، وقاسى الناس شدة شديدة، ويقولون: أين العسكر وما هذه أحوال من نيته الحضور؟! وهؤلاء قد تركوا الشام وإنما يقاتلون عن ديار مصر وما شابه ذلك، وخرج الشيخ تقي الدين ابن تيمية مستهل جمادى الأولى إلى المرج إلى المخيم فاجتمع بنائب السلطنة وسكنه وثبته، وأقام عنده إلى بكرة الأحلا ثالث الشهر فودعه وساق على خيل البريد إلى الجيش المصري فما أدركهم إلا بعد دخولهم القاهرة. (ص١٣١).

وفي بكرة الاثنين الخامس والعشرين من جمادى الأولى وصل كتاب الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى دمشق، متضمنًا أنه دخل القاهرة على البريد في سبعة أيام والثامن، وأن وصوله كان يوم الاثنين حادي

عشر جمادى الأولى، وأنه اجتمع بجميع أركان الدولة، وذكر لهم حاجة المسلمين إلى الإعانة والغوث، وحصل بسببه همم علية ونودي بالغزاة وجرد جماعة وقويت العزائم ونزل بالقلعة، وفي ظهر يوم الأربعاء السابع والعشرين من جمادى الأولى وصل الشيخ تقي الدين المذكور إلى دمشق على البريد بعد أن أقام بقلعة القاهرة ثمانية أيام وتكلم مع السلطان والنائب والوزير والأمراء الأكابر أهل الحل والعقد في أمر الجهاد وكسر هذا العدو المخذول وقهره والظفر به وإصلاح أمر الجند وتقوية ضعفائهم، والنظر في أرزاقهم، والعدل في ذلك، وأمرهم بانفاق فضول أموالهم في هذا الوجه، وتلا عليهم آية الكنز، وقوله تعالى: ﴿ مَا لَكُرُ إِنَا قِيلَ لَكُرُ الْفِرُ أَنْ سُرِيلِ اللّهِ الثّالَةُ إِلَى الْلَارْضِ ﴾ الآيات، وكان خروجه من ديار مصر في يوم الثلاثاء التاسع عشر من جمادى الأولى. (ص١٣٤).

وفي جمادى الأولى (سنة ٧٠٢) وقع بيد نائب السلطنة الأمير جمال الدين الأفرم كتاب إليه صورة نصيحة على لسان قطز من مماليك الأمير سيف الدين قبحق، وفيه أن الشيخ تقي الدين ابن تيمية، والقاضي شمس الدين ابن الحريري يكاتبان قبحق ويختارانه لنيابة الملك ويعملان على الأمر، وأن الصدر كمال الدين ابن العطار والشيخ كمال الدين ابن الزملكاني يطالعان بأخبار الأمير وأن جماعة من الأمراء معهم في هذه القضية، وذكروا جماعة من مماليك الأمير وخواصه، وأدخلوهم في ذلك، فلما قرأ الأمير هذا الكتاب وفهمه علم بطلانه وأسرّه إلى بعض الكتاب وطلب التعريف بمن فعله، فاجتهد في ذلك حتى وقع الخاطر والحدس على فقير يعرف باليعفوري ممن كان نُسب قبل ذلك إلى فضول وتزوير فمُسِك، فوجد معه مسوّدة بالكتاب المذكور

بعينه فضرب فأقر على شخص آخر يعرف بأحمد القباري كان أيضًا قد نسب إليه زور ودخول فيما لا يعنيه، فضرب الآخر فاعترف وعين جماعة من الأكابر أشاروا عليهما بذلك، وكان قصدهم تشويش خاطر الأمير على خواصه والسعي في إهلاك المذكورين في الكتاب، فانجلت القضية للأمير وعرف الآمر فيها معرفة شافية وعزر الفقيرين المذكورين في مستهل جمادى الآخرة، ثم بعد التعزير أمر بتوسيطهما وتعليقهما في اليوم المذكور، وكذلك أيضًا عزر التاج ابن المناديلي الناسخ في التاريخ المذكور وقطعت يمينه وهو الذي كان كتب لهما الكتاب، وخطه معروف. (ص١٩١ ـ ١٩٢).

وأصبح الناس بدمشق يوم الأحد المذكور (٢٥ شعبان سنة ٧٠٧) في أمر كبير لقرب العدو وتأخر السلطان وجمهور الجيش، فشرعوا وتحركوا في الجفل، وذكروا أن هذا الجيش الذي قد اجتمع بالمرح ودمشق ليس لهم طاقة بلقاء هذا العدو وإنما سبيلهم أن يتأخروا عنهم مرحلة مرحلة، فاختبط البلد، فلما تعالى النهار اجتمع الأمراء بالميدان وتحالفوا على لقائهم، وشجعوا أنفسهم ونودي بالبلد أن لا يجفل أحد ولا يسافر أحد فسكن الناس وجلس القضاة بالجامع وحلَّفوا جماعة من الفقهاء والعامة على حضور الغزاة، وتوجه الشيخ تقي الدين ابن تيمية الى جهة العسكر الواصل من حماة فادركه بالقطيفة (١) والمرج فاجتمع بهم وأعلمهم بما اتفق عليه الأمراء بدمشق فوافقوا على ذلك.

وفي يوم الأربعاء الثامن والعشرين من شعبان اختبط الناس كثيرًا

القطيفة: قرية دون ثنية العقاب للقاصد إلى دمشق في طرف البرية من ناحية حمص، انظر ياقوت: معجم البلدان ٣٧٨/٤.

وجفل جميع أهل القرى والحواضر، واعتكر الناس بأبواب البلد ودخل كثير من الناس إلى القلعة وامتلأت المنازل والطرق وحصل التنازع في ذلك وتشوشت القلوب بسبب أن جماعة من الجيش توجهوا إلى الكسوة(١١) وناحيتها فتكلم الناس أن هؤلاء يريدون اللحاق بالسلطان وبقية الجيش، وهذا يقتضى ترك البلد ومن فيه وراء ظهورهم وانزعج الناس لذلك، ومن الناس من ذكر أن القصد أن يختاروا موضعًا للوقعة يكون أصلح من المرج فإن فيه حفرًا ومياهًا كثيرة. وذكروا أن التتار ظلوا بعيدًا حتى ذكروا أنه وصل منهم طائفة إلى القطيفة، ومنهم من يقول: إنهم على قارا، ونزل الجيش بأسره على الجسور قبلي دمشق فسكن الناس بين الظهر والعصر، فلما كان بعد العصر شرع الناس يتحدثون في رحيلهم من هناك، فمن الناس من يقول أنا كنت فيهم وهم ثابتون لا يتغيرون من هناك أصلاً، ومنهم من يقول قد شرع المصريون في الرحيل والشاميون يتبعونهم بلاشك واضطرب الناس، وكان الشيخ تقي الدين في البلد وأما القضاة فكانوا أخرجوا مع الجيش وبات الناس ليلة الخميس، ففي أول الليل رأى الناس نيرانهم وخيمهم، وفي آخره لم يروا لهم أثرًا، فأصبح الناس بكرة الخميس وقد اشتد الأمر وأضطرب البلد وغلقت الأبواب وازدحم الناس في القلعة، وهرب من قدر وخرج الشيخ تقي الدين بكرة إلى جهتهم ففتح له باب النصر بمشقة وحصل له لوم من الناس لكونه كان من موانع الجفل، وبقي البلد لا متولي فيه والناس رعاع، وغلا السعر حتى بيع الخبز ثلاث أواق بدرهم وانحصر الناس فلا يجسر أحد على الخروج إلى بستانه ولا مزرعته ولا

 <sup>(</sup>١) الكسوة: قرية وهي أول منزل تنزل القوافل فيه إذا خرِجت من دمشق إلى مصر،
 انظر ياقوت: معجم البلدان ٢٤٦١/٤.

داره وخرج الشلوح واللصوص إلى البساتين يقطعون الفواكه قبل أوانها، وكذلك الزرع والبقول وغير ذلك، والناس في حيرة، وحيل بينهم وبين خبر الجيش وانقطعت الطريق إلى الكسوة في ساعة واحدة، فيرجع هذا وهو مجروح، وآخر وهو مشلح، وظهرت الوحشة على البلد والحواضر. (ص١٩٨ ـ ١٩٩).

وفي يوم الاثنين رابعه وصل الناس من الكسوة ودخل الشيخ تقي الدين وأصحابه بكرة النهار والناس يهنؤنهم ويدعون لهم، وخرج خلق كثير من البلد إلى مكان الوقعة للفرجة والعيان والمكاسب، ووصل نائب الشام الأمير جمال الدين الأفرم والعسكر الشامي وتوجهوا إلى جهة المرج، ونودي أن لا يبيت بالبلد منهم أحد إلا شنق، وذكر أن ذلك للاسراع خلف المنهزمين، ونودي من أراد الغزاة فليخرج إلى ذلك للاسراع خلف المنهزمين، ونودي من أراد الغزاة فليخرج إلى . . . . . . . . (1).

وفي ليلة الأحد رابع رجب (سنة ٧٠٤) أُخْضِر المجاهد ابراهيم القطان صاحب الدلق الكبير إلى الشيخ تقي الدين ابن تيمية فقص شعره المفتل وشاربه المسبل وأظفاره، وأمره بترك الصياح والفحش وأكل ما يغير العقل، وترك لبس الدلق الكبير، وأُخِذَ وفُتِقَ وكان قِطَعًا كثيرة، فيه بسط وعبى.

وفي يوم السبت سابع عشر رجب أَحْضِر الشيخ محمد الحباز البلاسي إلى الشيخ تقي الدين أيضًا، فتاب على يده، وأشهد عليه بترك المحرمات واجتنابها، وأنه لا يخالط أهل الذمة ولا يتكلم في تعبير

<sup>(</sup>١) كلمة غير واضحة بالأصل.

الرؤيا ولا في شيء من العلوم بغير معرفة، وكتب عليه مكتوب شرعي بذلك. (ص٢٤٥).

وفي يوم الاثنين السادس والعشرين من رجب (سنة ٧٠٤) حضر الشيخ تقي الدين ابن تيمية وجماعة بمسجد النارنج جوار المصلى، وحضر معهم بعض الحجارين وقطعوا الصخرة التي كانت هناك وأزالوها واستراح الناس من زيارة شيء لا أصل له، والاعتقاد فيه بغير طريق شرعي. (ص٢٤٦).

توجه الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى الجبلية الجرديين والكسراونيين وصحبته الأمير قراقوش في مستهل ذي الحجة (سنة ٧٠٤) ثم توجه بعدهم إلى الجهة المذكورة الشريف زين الدين ابن عدنان في نصف ذي الحجة. (ص٢٥٣).

وفي يوم السبت تاسع جمادى الأولى (٧٠٥) اجتمع جماعة من الأحمدية الرفاعية عند نائب السلطنة بالقصر، وحضر الشيخ تقي الدين ابن تيمية وطلبوا أن يسلم إليهم حالهم، وأن الشيخ تقي الدين لا يعارضهم ولا ينكر عليهم، وأرادوا أن يظهروا شيئًا مما يفعلونه فانتدب لهم الشيخ وتكلم باتباع الشريعة وأنه لا يسع أحدًا الخروج عنها بقول ولا فعل، وذكر أن لهم حيلاً يتحيلون بها في دخول النار وإخراج الزَّبد من الحلوق، وقال لهم: من أراد دخول النار فليغسل جسده في الحمام، ثم يدلكه بالخل ثم يدخل، ولو دخل لا يلتفت إلى ذلك، بل هو نوع من فعل الدجال عندنا، وكانوا جمعًا كبيرًا، وقال الشيخ صالح شيخ المنيبع: نحن أحوالنا تنفق عند التتار ماتنفق قدام الشرع، وانفصل المحلس على أنهم يخلعون الأطواق الحديد، وعلى أن من خرج عن

الكتاب والسنة ضربت رقبته، وحفظ هذه الكلمة الحاضرون من الأمراء والأكابر وأعيان الدولة، وكتب الشيخ عقيب هذه الواقعة جزءًا في حال الأحمدية ومبدئهم وأصل طريقتهم، وذكر شيخهم وما في طريقهم من الخير والشر وأوضح الأمر في ذلك. (ص٢٦٣ ـ ٢٦٤).

وفي يوم الاثنين ثامن رجب (سنة ٧٠٥) طُلب القضاة والفقهاء وطَلب الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى القصر إلى مجلس نائب السلطنة، فلما اجتمعوا عنده سأل الشيخ تقي الدين على التعيين عن العقيدة، فأحضر الشيخ عقيدته «الواسطية» وقرئت في المجلس، وبحث فيها وبقى مواضع أخرت إلى مجلس آخر ثم اجتمعوا يوم الجمعة بعد الصلاة ثاني عشر رجب المذكور، وحضر هذا المجلس أيضًا الشيخ صفي الدين الهندي، وبحثوا معه وسألوه عن أشياء ليست في العقيدة، وجعلوا الشيخ صفي الدين يتكلم معه ثم اتفقوا على الشيخ كمال الدين ابن الزملكاني فحاققه وبحث معه من غير مسامحة ورضوا بذلك عن الشيخ كمال الدين وعظموه وأثنوا عليه وعلى بحثه وفضائله، وحرجوا من هناك والأمر قد انفصل، وانصرف الشيخ تقى الدين إلى منزله. والذي حمل الأمير على هذا الفعل كتاب ورد عليه من مصر في هذا المعنى، وكان السبب فيه القاضي زين الدين المالكي قاضي ديار مصر والشيخ نصر المنبجي، وبعد ذلك عزر بعض القضاة بدمشق لشخص ممن يلوذ بالشيخ تقي الدين وطلب جماعة ثم أطلقوا، ووقع هرج في البلد، وكان الأمير نائب السلطنة قد خرج للصيد وغاب نحو جمعة ثم حضہ .

وفي يوم الاثنين الثاني والعشرين من رجب قرأ المحدث جمال الدين المزي فصلاً في الرد على الجهمية من كتاب «أفعال العباد»

تصنيف البخاري، وكانت قراءته لذلك في المجلس المعقود لقراءة الصحيح تحت النسر، فغضب لذلك بعض الفقهاء الحاضرين وقالوا: نحن المقصودون بهذا، ورفعوا الأمر إلى قاضي القضاة الشافعي فطلبه ورسم بحبسه، فبلغ ذلك الشيخ تقي الدين فتألم له وأخرجه من الحبس بنفسه، وخرج إلى القصر فاجتمع هو وقاضي القضاة هناك ورد الشيخ تقي الدين عن المزي وأثنى عليه وغضب قاضي القضاة وأعاد المزي إلى حبسه بالقوصية فبقي أيامًا، وذكر الشيخ تقي الدين ماوقع في غيبة الأمير في حق بعض أصحابه من الأذى فرسم الأمير فنودي في البلد أنه من تكلم في العقائد حل ماله ودمه ونهبت داره وحانوته وقصد الأمير تسكين الناس بذلك. (ص٢٦٦).

وفي يوم الثلاثاء سابع شعبان عقد للشيخ تقي الدين مجلس ثالث بالقصر ورضي الجماعة بالعقيدة، وفي هذا اليوم عزل قاضي القضاة نجم الدين ابن صصري نفسه عن الحكم بسبب كلام سمعه من بعض الحاضرين، وفي السادس والعشرين من شعبان ورد كتاب السلطان إلى قاضي القضاة باعادته إلى الحكم وفيه: إنا كنا رسمنا بعقد مجلس للشيخ تقي الدين وقد بلغنا ماعقد له من المجالس وأنه على مذهب السلف وما قصدنا بذلك إلا برآءة ساحته. (ص٢٦٨).

وفي يوم الاثنين خامس رمضان (سنة ٧٠٥) وصل كتاب السلطان بالكشف عما كان وقع للشيخ تقي الدين في ولاية جاغان، وفي ولاية القاضي إمام الدين وبإحضاره وإحضار قاضي القضاة إلى الديار المصرية، فطلب نائب السلطنة جماعة من الفقهاء وكتب ماذكروه مما وقع في أيام جاغان.

وفي يوم الاثنين ثاني عشر رمضان توجه قاضي القضاة والشيخ تقي الدين على البريد ودخل الشيخ تقي الدين مدينة غزة يوم السبت، وعمل في جامعها مجلسًا، ووصلا معًا إلى القاهرة يوم الخميس الثاني والعشرين من رمضان، وعقد للشيخ تقي الدين مجلسًا بالقلعة وأراد أن يتكلم فلم يمكن من البحث والكلام على عادته، وحبس في برج أيامًا ثم نقل إلى الجب ليلة عيد الفطر هو وأخوه.

وأكرم قاضي القضاة نجم الدين وجدد له توقيع وخلع عليه وسافر إلى دمشق فوصلها يوم الجمعة سادس ذي القعدة، وقرىء تقليده بمقصورة الخطابة يوم الجمعة ثالث عشر ذي القعدة، وقرىء عقيبه الكتاب الذي وصل معه وفيه مخالفة الشيخ تقي الدين في العقيدة وإلزام الناس بذلك خصوصا أهل مذهبه والوعيد بالعزل والحبس، وفيه أن ينادى بذلك في البلاد الشامية، وكان قد نودي قبل صلاة الجمعة بالجامع والأسواق، ووصلت الأخبار بكثرة المتعصبين بالديار المصرية على الشيخ تقي الدين وأنه حصل أذى كثير للحنابلة، وحبس تقي الدين عبدالغني ابن الشيخ شمس الدين الحنبلي وألزموا جميعهم بالرجوع عن عقيدتهم في القرآن والصفات وأشار القضاة على رفيقهم قاضي القضاة عقيدتهم في القرآن والصفات وأشار القضاة على رفيقهم قاضي القضاة وألزم جماعة من أهل مذهبه بذلك وأخذ خطوطهم ووقع أمر لم يجر وألزم جماعة من أهل مذهبه بذلك وأخذ خطوطهم ووقع أمر لم يجر على الحنابلة مثله، وكان ذلك بقيام الأمير ركن الدين الجاشنكير في القضية بسعي القاضي المالكي والقروي المالكي وجماعة من الشافعية.

وفي سلخ رمضان (٧٠٦) أحضر الأمير سيف الدين سلار القضاة الثلاثة الشافعي والمالكي والحنفي ومن الفقهاء الباجي والجزري

والنمراوي وتكلم في إخراج الشيخ تقي الدين من الحبس، فاتفقوا على أنه يشترط عليه أمور ويُلزم بالرجوع عن بعض العقيدة، فأرسلوا إليه من يحضره ليتكلموا معه في ذلك فلم يجب إلى الحضور، وتكرر الرسول إليه في ذلك ست مرات وصمم على عدم الحضور في هذا الوقت، فطال عليهم المجلس وانصرفوا من غير شيء. (ص٢٩٧).

وفي الثامن والعشرين من ذي الحجة وصل الشيخ تاج الدين محمود بن عبدالكريم بن محمود الفارقي من الديار المصرية وكان توجه لأجل زيارة الشيخ تقي الدين والقيام في نصرته، فأقام مدة ثم رجع والأمر على حاله، وفي هذا اليوم أخبر نائب السلطنة بوصول كتاب إليه من الشيخ تقي الدين ابن تيمية من الجب، وأُعلم بذلك جماعة ممن حضر مجلسه وأثنى عليه، وقال مارأيت مثله ولا أشجع منه، وذكر ماهو عليه في السجن من التوجه إلى الله تعالى وأنه لا يقبل شيئًا من الكسوة السلطانية، ولا من الادرار السلطاني، ولا تدنس بشيء من ذلك. (ص٣٠٥).

وفي يوم الخميس السابع والعشرين من ذي الحجة طلب أخوا الشيخ تقي الدين ابن تيمية وهما شرف الدين عبدالله، وزين الدين عبدالله من الحبس إلى مجلس نائب السلطنة، وحضر القاضي زين الدين المالكي، وجرى بينهم كلام كثير وأعيدا إلى موضعهما. (ص٣٠٦).

واجتمع قاضي القضاة بدر الدين بالشيخ تقي الدين ابن تيمية في دار الأوحدي بالقلعة بكرة الجمعة رابع عشري صفر (سنة ٧٠٧) وتفرقا قبل الصلاة وطال بينهما الكلام. (ص٢١١).

وفي أوائل ربيع الأول وصل الأمير حسام الدين مهنا بن عيسى إلى دمشق وتوجه إلى القاهرة، فوصلها في تاسع عشر الشهر المذكور، وحضر بنفسه إلى السجن إلى الشيخ تقي الدين ابن تيمية فأخرجه بعد أن استأذن في ذلك، فخرج يوم الجمعة الثالث والعشرين من الشهر إلى دار نائب السلطنة بالقلعة، وحضر بعض الفقهاء وحصل بينهم بحث كثير، وفرقت صلاة الجمعة بينهم، ثم اجتمعوا إلى المغرب ولم ينفصل الأمر، ثم اجتمعوا بمرسوم السلطان يوم الأحد الخامس والعشرين من الشهر مجموع النهار، وحضر جماعة أكثر من الأولين، حضر أنجم الدين ابن الرفعة، وعلاء الدين الباجي، وفخر الدين ابن بنت أبي سعد، وعز الدين النمراوي، وشمس الدين ابن عدلان، وصهر المالكي وجماعة من الفقهاء، ولم تحضر القضاة وطُلبوا واعتذر بعضهم بالمرض وبعضهم تبع أصحابه، وقبل عذرهم نائب السلطنة، ولم يكلفهم بالحضور بعد أن رسم السلطان بحضورهم، وانفصل المجلس على خير، وبات الشيخ عند نائب السلطنة، وكتب كتابًا إلى دمشق بكرة الاثنين السادس والعشرين من الشهر يتضمن خروجه، وأنه أقام بدار ابن شقير بالقاهرة، وأن الأمير سيف الدين سلار رسم بتأخره عن الأمير. مهنا أيامًا ليرى الناس فضله ويحصل لهم الاجتماع به، ووصل مهنا إلى دمشق يوم الخميس سادس شهر ربيع الآخر، وأقام ثلاثة أيام وسافر، ثم عُقد للشيخ تقي الدين مجلس ثالث يوم الخميس سادس ربيع الآخر بالمدرسة الصالحية بالقاهرة. (ص٣١٣ ـ ٣١٣).

وفي شوال شكى شيخ الصوفية بالقاهرة كريم الدين الآملي وابن عطاء وجماعة نحو الخمس مائة من الشيخ تقي الدين ابن تيمية وكلامه في ابن عربي وغيره إلى الدولة، فردوا الأمر في ذلك إلى الحاكم

الشافعي، وعُقد له مجلس وادعى عليه ابن عطاء بأشياء فلم يثبت شيء منها، لكنه اعترف أنه قال لا يستغاث بالنبي على استغاثة بمعنى العبادة ولكن يتوسل به، فبعض الحاضرين قال ليس في هذا شيء، ورأى قاضي القضاة بدر الدين أن هذه إساءة أدب وعنفه على ذلك فحضرت رسالة إلى القاضي أن يعمل معه ماتقتضيه الشريعة في ذلك، فقال القاضى: قد قلت له مايقال لمثله، ثم إن الدولة خيروه بين أشياء وهي الاقامة بدمشق أو الاسكندرية بشروط أو الحبس، فاختار الحبس، فدخل عليه جماعة في السفر إلى دمشق ملتزمًا ماشرط فأجابهم فأركبوه خيل البريد ليلة الثامن عشر من شوال، ثم أرسل خلفه من الغد بريد آخر فرده، وحضر عند قاضي القضاة بحضور جماعة من الفقهاء فقال له بعضهم: مأترضي الدولة إلا بالحبس، فقال قاضي القضاة وفيه مصلحة له واستناب شمس الدين التونسي المالكي وأذن له أن يحكم عليه بالحبس فامتنع، وقال: مايثبت عليه شيء، فأذن لنور الدين الزواوي المالكي، فتحير، فقال الشيخ: أنا أمضي إلى الحبس وأتبع ماتقتضيه المصلحة فقال نور الدين المأذون له في الحكم: فيكون في موضع يصلح لمثله، فقيل له: ماترضي الدولة إلا بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القاضي وأجلس في الموضع الذي أجلس فيه القاضي تقي الدين ابن بنت الأعز لما حُبِس، وأذن في أن يكون عنده من يخدمه، وكان جميع ذلك بإشارة الشيخ نصر المنبجي ووجاهته في الدولة، واستمر الشيخ في الحبس يُسْتَفتى ويقصده الناس ويزورونه وتأتيه الفتاوى المشكلة من الأمراء وأعيان الناس. (ص٣٣٤ ـ ٣٣٥).

### نموذج من قراءة شيخ الإسلام ابن تيمية على شيوخه

مستخرجه من تعليقات البرزالي لسماعاته على المستخرجه من تعليقات البرزالي السماعاته على المستخرجة مشايخه سنة (٦٨٠)

#### قال البرزالي (٢٢٥ أ):

وسمعت على ابن الدرجي كتاب «البيوع» لابن أبي عاصم وهو جزءان ـ بإجازته من الصيدلاني عن الحداد عن أبي نعيم عن أحمد بن بندار الشعار عنه بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) من وقف الضياء بخطه، في يوم الجمعة، ثاني عشر جمادى الأولى بجامع دمشق. كتبه ابن البرزالي.

#### قال البرزالي (٢٥٧ب):

سمعت على ابن الدرجي كتاب «المحبين مع المحبوبين» لأبي نعيم بإجازته من الصيدلاني عن الحداد عن أبي نعيم عن أحمد بن بندار الشعار عنه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) من وقف الضياء في يوم الجمعة، خامس جمادى الأولى بجامع دمشق كتبه ابن البرزالي.

<sup>(</sup>۱) (ق/ ۲۲۵ أـ ۲۳۶ب) وهذه القطعة تمثل السماعات في سنة (۱۸۰) ـ كما صرح به قر(۲۳۱ أ) ـ من شهر جمادى الأولى إلى شعبان فقط. والنسخة بخط البرزالي، وقد أصابتها الرطوبة من جانبها الأعلى فأتت على كثير من الكلمات. فما لم نتمكن من قراءته أو أصابته الرطوبة وضعنا مكانه نقاطًا.

#### قال البرزالي (٢٢٥):

وسمعتُ في هذا التاريخ (السبت السابع والعشرين من جمادى الأولى) على الشيخ فخر الدين علي بن أحمد بن عبدالواحد جزءًا فيه «فوائد محمد بن عبدالله بن عبدالحكم» بإجازته من اللبان، باجازته من الشيروي بسماعه من أبي سعيد بن شاذان الصيرفي بسماعه من لفظ الأصم عنه، أوله: «أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم»، وآخره: «لما قدم رسول الله وي وعلى أبو بكر وبلال»، وذلك بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) من نسخته بالسميساطية. . . المسعودي بالجامع المظفري . كتبه ابن البرزالي .

## قال البرزالي (٢٢٦ أ):

وسمعتُ على ابنِ شيبان المجلسَ الأول من «أمالي الضبي» بسماعه من ابن طبرزد، عن الأنماطي عن ابن البغوي عنه من نسختي، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) يوم السبت السابع والعشرين من جمادى الأولى بدكانه بالصالحية. كتبه ابن البرزالي.

## قال البرزالي (٢٢٦):

وسمعتُ على ابن شيبان جزءًا فيه أربعة مجالس من «أمالي أبي بكر الخطيب» أملاها بدمشق ـ وهو الجزء الخامس ـ بسماعه من ابن طبرزد عن أبي منصور بن خيرون عنه بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) يوم السبت السابع والعشرين من جمادى الأولى، بدكانه بسفح قاسيون. كتبه ابن البرزالي

### قال البرزالي (٢٢٧ أ):

وسمعتُ على ابن علّان الجزء الأول من حديث «أبي حفص

الكناني» بسماعه من ابن ملاعب وإجازته من ابن الأخضر وابن صِرْما بسماعهم من الأرموي، عن جابر بن ياسين عنه بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) في العشر الأوسط من جمادى الأولى بدار الحديث الأشرفية بدمشق. كتبه ابن البرزالي.

قال البرزالي (٢٢٨ أ):

وسمعت على أبن علان الجزء الأول من «فوائد العياد» تخريج البيهقي بإجازته من منصور بن الفُرَاوي بسماعه من جدّه عنه، بقراءة (تقي الدين أبن تيمية) في يوم الجمعة عاشر جمادى الآخرة، بمنزله بدرب البقسماطي بدمشق. كتبه أبن البرزالي.

قال البرزالي (٢٢٨ أ):

وسمعت عليه (ابن الدرجي) في هذا التاريخ (يوم الجمعة عاشر جمادى الآخرة) والمكان (بجامع دمشق) جزءًا فيه من «عوالي أبي بكر القباب» بإجازته من أبي زرعة عبيدالله بن محمد بن اللّفتُواني، بسماعه من أبي بكر بن أبي ذر الصالحاني بسماعه من أبي طاهر بن عبدالرحيم عنه، أوله: «لقد هبط يوم مات سعد بن معاذ...» وآخره: «من ظلم معاهدًا فأنا حجيجه...» من وقف ابن الجوهري بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) كتبه ابن البرزالي.

قال البرزالي (٢٣١ أ):

وسمعت عليه (شمس الدين ابن علان) جزءًا فيه «فضائل رجب» لعبدالعزيز الكناني، بإجازته من الخشوعي، بسماعه من جمال الإسلام، بسماعه منه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) في يوم الجمعة منتصف شهر

رجب بمنزله بدرب البقسماطي بدمشق. كتبه ابن البرزالي.

وقال:

وسمعته عليه بالقراءة والتاريخ والمكان أربعة أحاديث من جزء من الحديث أبي مسلم الكاتب»، بإجازته من القاسم بن عساكر، بإجازته من أبي سهل محمد بن إبراهيم بن سعدون الأصبهاني، بسماعه من أبي الفضل عبدالرحمن بن أحمد بن الحسن الرازي بسماعه منه، من نسختي، وهي بخط ابن الجوزي، كتبه ابن البرزالي.

وقال البرزالي (٢٣١):

وسمعتُ على الشيخ الإمام. . .

«القناعة» لأبي بكر بن السني بسماعه من ابن رواحه، وإجازته من ابن الصيقل، بسماعه من . . . أحمد بن موسى بن مردويه، بسماعه من أبي القاسم علي بن عمر بن إسحاق الهمذاني عنه من نسخة وقف ابن . . . . . بقراءة (الإمام تقي الدين ابن تيمية) في يوم الأحد سابع عشر رجب بجامع دمشق. كتبه ابن البرزالي.

وقالِ البرزالي (٢٣١ب):

وسمعت على ست العرب بنت يحيى بن قايماز الكندية بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) جزءًا فيه «نسخة خالد بن مرداس السراج» بسماعها من . . . . . بسماعه من أبي الفتح عبدالله بن محمد بن البيضاوي، عن ابن النقور، عن ابن الجرَّاح الوزير، عن البغوي عنه من نسختي في عشيَّة السبت الثالث والعشرين من رجب بمنزلها بدمشق. كتبه ابن البرزالي.

وقال البرزالي (٢٣١ب):

وسمعتُ عليه (الخطيب بدر الدين بن عبداللطيف بن محمد بن محمد ابن المغيرك خطيب حماه) بقراءة (تقي الدين ابن تيميّة) جزءًا فيه «بعية المرتاد للحديث العالي الصحيح الإسناد» من ... من «مسند الشافعي» عن ابن . . . . عن أبي زُرْعة ، وصح ذلك من نسختي يوم الجمعة التاسع والعشرين من رجب بالمدرسة التقوية (۱) بدمشق. كتبه ابن البرزالي .

وقال البرزالي (۲۳۱ب):

وسمعتُ على ست العرب الكندية المجلس الثالث من «أمالي القاضي أبي يعلى بن الفراء»، بحضورها على الكندي، بسماعه من القاضي أبي بكر الأنصاري عنه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) في عشية السبت، الثالث والعشرين من رجب بمنزلها بدمشق. كتبه ابن البرزالي.

وقال البرزالي (۲۳۱ب):

وسمعت على الشيخ تقي الدين ابن مزيز وولده تاج الدين أحمد «الأربعين البلدانية» لابن عساكر، بسماع الأول وإجازة الثاني من أبي المظفَّر عبدالمنعم بن محمد بن حمزة بن أبي المضاء، بسماعه منه.

وبسماع الأول من النفيس محمد بن الحسين بن رواحه، بإجازته منه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) في مجلسين، يوم السبت ويوم الأحد سابع عشر رجب المبارك على المسلمين بجامع دمشق.

<sup>(</sup>۱) انظر «الدارس»: ۲۱۲/۱. و «خطط دمشق»: ص/۲۱۲.

#### وقال (۲۳۱ب):

وسمعتُ على الشيخ جمال الدين أحمد بن أبي بكر بن سليمان بن الحموي «جزء طالوت بن عباد الصيرفي» بسماعه من ابن مندويه عن نصر البرّمكي عن ابن النقور عن ابن حبان عن البغوي عنه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) في يوم الجمعة التاسع والعشرين من رجب بجامع دمشق.

#### وقال (۲۳۲ أ):

[وسمعت على الشيخ أبي إسحاق] إبراهيم بن إسماعيل بن الدرجي، ونجم الدين أبي المعالي عبدالعالي بن عبدالملك بن عبدالكافي الربعي كتاب «السنن» عن الإمام الشافعي \_ رضي الله عنه \_ رواية محمد بن عبدالله بن عبدالحكم عنه، وفيه شيء من روايته عن غيره. . . وصح بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) يوم الجمعة غرة رجب بجامع دمشق.

#### وقال (٢٣٤ أ):

وسمعت على الشيخ رشيد الدين محمد بن أبي بكر بن محمد بن سليمان العامري كتاب «الأمثال والاستشهادات» لأبي عبدالرحمن السلمي بسماعه من ابن الحرستاني بإجازته من المشايخ الثلاثة: أبي الأسعد وعبدالرزاق حافِدَي أبي القاسم القشيري، وأبي الخير جامع بن أبي نصر بن أبي إسحاق الصوفي بسماعهم من أبي سعيد محمد بن عبدالعزيز الصفّار عنه، وذلك بقراءة (الإمام تقي الدين بن تيمية)، من نسخة ابن سونج في يوم الأحد ثاني شعبان بالمدرسة المجاهدية (١) بدمشق.

<sup>(</sup>١) انظر: «خِطط دمشق»: ص/١٥٩ ـ ١٦٢ للعُلَبي.

ثم سمعت كتاب «الأمثال والاستشهاد» للسلمي المذكور مرة أخرى في يوم الخميس سادس شعبان بالمدرسة المذكورة على الشيخ كمال الدين عبدالرحمن بن أحمد بن عباس العاقوسي بحضوره على ابن الحرستاني في الثالثة، بسنده أعلاه، بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) من نسخة ابن سونج (۱).

#### وقال أيضًا:

وسمعت على كمال الدين عبدالرحمن بن أحمد بن عباس العاقوسي جزءًا فيه المنتخب من الجزء الرابع من معجم أبي سعيد بن الأعرابي بسماعه من أبي نصر محمد بن عبدالله بن الشيرازي بسماعه من الضياء بن أبي الحسين هبة الله بن الحسن بن عساكر بإجازته من الخِلَعي عن ابن النحاس عنه من نسختي وفيه أربعة عشر حديثًا، وذلك بقراءة (تقي الدين ابن تيمية) يوم الاثنين ثالث شعبان.

وسمعتُ عليه بالقراءة والتاريخ مجلسًا من «أمالي . . . الثلاثة» وآخره على الأرض، بسماعه من ابن الحرستاني بإجازته في الثانية . . . وعبدالمنعم القشيري بن أبي بكر السقافي، والموفق بن سعيد، وأبي بكر السبعي وأبي نصر الحرضي، ومسعود السجزي بسماعهم من أبي بكر الصيرفي عنه، وذلك بالمدرسة المجاهدية بدمشق.

وقال (۲۳٤ب):

وسمعت على أم الخير ست العرب بنت يحيى بن قايماز الكندية

<sup>(</sup>١) في الأصل: من نسخة ولابن سونج.

جميع «المئة المنتقاة» من الجزء الأول والثاني من حديث قتيبة، وهي موافقات سوى الخمسة الأخيرة منها فإنها أبدال، بإجازتها من أبي روح عن الفضيلي عن مُحَلِّم عن الخليل السجزي عن السَّرَّاج عنه بقراءة (تقي الدين ابن تيمية)، يوم الثلاثاء رابع شعبان بمنزلها بدمشق.

(وقبل هذا):

وسمعت على ابن الدرجي أربعة أحاديث من عوالي في يوم الجمعة الحادي والعشرين من شعبان. . . بقراءة (تقي الدين ابن تيمية).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تآكلت الورقة.

# كَنْز الدُّرر وجامعُ الغُرَر(١)

لأبي بكر بن عبدالله بن أَيْبَكُ الدُّوادَاري (بعد ٧٣٦)

# ذكر ما جرى لدمشق من الأحوال الناكدة

ولمّا تحقّق الأمر عند أهل دمشق اشتدَّ خوفهم وكثرت الأراحيف واختلفت الأقوال. فمنهم من قال: إنّ غازان مسلم، وإنّ غالب جيوشه كذلك، وإنّهم لم يتبعوا المسلمين من المنهزمين، وبعد انفصال الوقعة لم يقتلوا أحدًا. وكثرت الأقاويل في ذلك. فلمّا كان يوم السبت رابع اليوم من الوقعة وقعت صيحة عظيمة بالبلد، وخرجت النساء مهتكات لمّا بلغهم أنّ التتار دخلوا البلد. ولم يكن لذلك ضجّة، وانفرجت في ساعة، لكن بعدما مات في ذلك اليوم على أبواب دمشق جماعة نحو من عشرين نفر، منهم شخص يسمّى النجم المحدِّث البغداديّ. وذلك لعظم الازدحام بالأبواب. وكان ليلة السبت قد خرج من البلد جماعة من أعيان الناس وكبار البلد وهم قاضي القضاة إمام الدين، والقاضي من أعيان الناس وكبار البلد وهم قاضي القضاة إمام الدين، والقاضي جمال الدين المالكيّ، وتاج الدين بن الشيرازيّ، ووالي البلد ووالي البرّ والمحتسب مع جماعة كبيرة من بياض الناس، وتوجّهوا إلى الديار المصريّة. وفي ليلة الخميس، أحرقوا المحابيس، باب سجن باب المصريّة. وفي ليلة الخميس، أحرقوا المحابيس، باب سجن باب المصريّة. وفي ليلة الخميس، أحرقوا المحابيس، باب سجن باب المعني، وخرجوا منه في عِدّة مايتي وخمسين نفر، وتوجّهوا إلى باب المعني، وخرجوا منه في عِدّة مايتي وخمسين نفر، وتوجّهوا إلى باب المعني، وخرجوا منه في عِدّة مايتي وخمسين نفر، وتوجّهوا إلى باب المعني، وخرجوا منه في عِدّة مايتي وخمسين نفر، وتوجّهوا إلى باب

<sup>(</sup>۱) (۱۸/۹ ـ ۳٤۹) نشر قسم الدراسات الإسلامية بالمعهد الألماني للآثار بالقاهرة، ۱۳۷۹، تحقيق هانس رُوبرت رويمر.

الجابية وكسروا الأقفال وفتحوا الباب وخرجوا. وأصبح الناس يوم الأحد لايدرون ماهم فيه، ولا ماذا يفعلون.

واجتمع الناس في ذلك اليوم في مشهد عليّ، وتشاوروا في أمر الخروج إلى غازان. فكان ممّن اجتمع ذلك اليوم مَن يُذكر وهم: القاضي بدر الدين ابن جماعة، والشيخ زين الدين الفارقيّ، والشيخ تقيّ الدين بن التيميّة، وقاضي القضاة نجم الدين بن صصري، والصاحب فخر الدين بن الشيرجيّ، والقاضي عزّ الدين بن الزكيّ، والشيخ وجيه الدين بن منجًى، والصدر عزّ الدين بن القلانسيّ، وأمين الدين بن شقير الحرّانيّ، والشريف زين الدين بن عدنان، والشيخ نجم الدين [بن] أبي الطيّب، وناصر الدين عبدالسلام، والصاحب شهاب الدين بن الحنفي، والقاضي شمس الدين ابن الحريري، والشيخ الصالح شمس الدين قوام النابلسي، وجماعة كبيرة من القراء والفقهاء والعدول، وأجمعوا رأيهم على الخروج إلى غازان. فلما كان نهار الاثنين صلوا صلاة الظهر وتوجهوا إلى الله عز وجل وخرجوا ليتقنوا أمر صلاح البلد. (١٨/٩ ـ ١٩).

ثم إن التتار طلعوا إلى جبل الصالحية، وفعلوا فيه من الأفعال القبيحة مايطول شرحه مما تقشعر لهول سماعه الأبدان. فخرج الشيخ تقي الدين ابن التيمية إلى عند شيخ الشيوخ وصحبته جماعة من أهل البلد، وشكوا إليه الحال. فخرج إليهم في يوم الثلاثاء وسط النهار. فلما بلغ التتار الذين كانوا بجبل الصالحية مجي شيخ الشيوخ هربوا بعد أن أخربوا جميع مساكنه ونهبوا ساير أمواله وسبوا حريم أهله وأولادهم وبناتهم، وجرت عليهم أمور عظام لا يطاق سماعها، أضربت عن ذكر جميع ذلك. (٢٨/٩).

وحكى الشيخ علم الدين البرزالي، قال: اجتمعتُ يوم الخميس

الخامس والعشرين من الشهر بالشيخ تقي الدين ابن التيمية، فذكر أنه اجتمع ببهاء الدين قطلوشاه، وذكر له أنه من عظم جنكزخان، ولحية قطلوشاه أجرود ولا شعرة بوجهه أصلاً، وأنه كان له في ذلك العهد من العمر اثنتين وخمسين سنة، وأنه ذكر له أن الله عز وجل ختم الرسالة ا بمحمد ﷺ، وأن جنكزخان جده كان مسلمًا، وكل من خرج من ذريته مسلمين، ومن خرج من طاعته فهو خارجي، وذكر أيضًا اجتماعه بالملك غازان، والوزير سعد الدين، ورشيد الدولة الوزير المتطبب، وكذلك بالشريف قطب الدين ناظر الخزانة، والكاتب صدر الدين، والنجيب الكحال اليهودي، وشيخ الشيوخ نظام الدين محمود، وأصيل الدين بن النصير الطوسى ناظر الأوقاف، وهؤلاء كانوا أعيان دولة، الملك غازان، وذكر أيضًا أنه رأى عند قطلوشاه صاحب سيس الملعون، وهو أشقر أزرق كث اللحية ومعه طايفة من الأرمن عليهم الذلة والمسكنة. وكان سفر قطلوشاه ظهر يوم الثلاثاء الثالث والعشرين من الشهر. وكان سبب اجتماع الشيخ تقي الدين بهؤلاء الأسرا، وقال: إنهم يكتبون في جميع فرامينهم بقوة الله وبميثاق الملة المحمدية! وذكر أنه اجتمع بشخص منهم فيه دين وسكون وصلاة حسنة، فَسُأَلُه ! ما السبب في خروجك وقتالك المسلمين وأنت كما أرى منك؟ فقال: أفتانا شيخنا بتخريب الشأم وأخذ أموالهم، لأنهم لايصلون إلا بالأجرة، ولا يؤذنون إلا لذلك ولا يتفقهون إلا بمثل ذلك. (٩/ ٣٣ ـ ٣٣).

وفي العشر الأخير من الشهر المذكور(١) نزل أيضًا جماعة من القلعة وقتلوا جماعة من التتار وحصلت خبطة عظيمة، ومسك جماعة من الذين كانوا

جمادى الآخرة، سنة (١٩٩).

ينسبون إلى المشي مع التتار، وجبيت أيضًا جباية أخرى لبوليه مقدم التتار.

ودخل الخطيب بدر الدين بن جماعة والشيخ ابن التيمية إلى القلعة ومشوا في الصلح بين أرجواش ونواب التتار. فلم يوافق أرجواش رحمه الله على ذلك، ولم يزل الأمر كذلك إلى مستهل شهر رجب الفرد.

وفي الثاني من الشهر طلب قبجق أعيان البلد وحلفهم للدولة المحمودية بالنصح وعدم المداجاة.

وفي يوم الخميس توجه الشيخ تقي الدين ابن التيمية إلى مخيم بولاي مقدم التتاريسال في المأسورين، وكانوا خلقًا كثيرًا. وتحدث بولاي في أمر يزيد بن معاوية مع الشيخ، وسأله: هل يجوز لعنته أم لا؟ ففهم الشيخ أن فيه موالاة، فكلمه بما لاق بخاطره بغير شيء يكره. فقال: هؤلاء أهل دمشق هم قتلة الحسين بن علي صلوات الله عليه فقال له الشيخ: إنه لم يكن من أهل دمشق من حضر قتلة الحسين عليه السلام، وقتل عليه السلام بأرض كربلا من العراق. فقال: صحيح، وكانوا بنو أمية خلفاء الدنيا، وكانوا يحبون سكنى الشام. فقال الشيخ وماذا يلزم من ذلك في قتلة الحسين، وهذه الشام ما برحت أرضًا مباركة ومحل الأولياء والصلحاء بعد الأنبياء صلوات الله عليهم. ولم يزل به حتى سكن غضبه على أهل الشأم. ثم ذكر للشيخ أن أصله مسلم من أهل خراسان. وجرى بينه وبين الشيخ كلام كثير. (٩/ ٣٥ - ٣٦).

# ذكر واقعة الشيخ تقي الدين ابن التيمية رحمه الله

وذلك لما كان يوم الاثنين ثامن شهر رجب الفرد من هذه السنة المذكورة، طُلب القضاة والفقهاء والشيخ تقي الدين ابن التيمية إلى

مجلس الأمير جمال الدين الأفرم نايب الشام المحروس بدمشق، وكان اجتماعهم بالقصر الأبلق. ثم سألوا الشيخ تقي الدين ابن التيمية عن عقيدته. فأملى شيئًا منها. ثم أحضر عقيدته الواسطية وقرئت في المجلس المذكور، وبحث فيها وتأخر منها مواضع إلى مجلس آخر. ثم اجتمعوا يوم الجمعة ثامن عشر الشهر المذكور. وحضر المجلس أيضًا صفي الدين الهندي. وبحثوا مع الشيخ تقي الدين وسألوه عن مواضع خارجًا عن العقيدة. وجعل الشيخ صفي الدين يتكلم معه كلامًا كثيرًا. ثم إنهم رجعوا عنه واتفقوا أن كمال الدين بن الزملكاني يحاققه من غير مسامحة، ورضوا بذلك الجميع. وانفصل الأمر بينهم أنه أشهد على نفسه الحاضرين أنه شافعي المذهب، يعتقد مايعتقده الإمام الشافعي رضي الله عنه، ورضوا منه بهذا القول، وانصرفوا على ذلك.

فعند ذلك حصل من أصحاب الشيخ تقي الدين كلام كثير وقالوا: ظهر الحق مع شيخنا، فأحضروا واحدًا منهم إلى عند القاضي جلال الدين الشافعي في العادلية، فصفعه وأمر بتعزيره، فشفعوا فيه وكذلك فعل الحنفي بآخر وآخر من أصحاب الشيخ تقي الدين.

ثم لما كان يوم الاثنين ثاني وعشرين الشهر قرأ الجمال المِزِّيُّ المُحَدِّث فصلاً في الرد على الجهمية من كتاب «أفعال العباد» تصنيف البخاري رضي الله عنه، قرأ ذلك في مجلس العام تحت النسر. فغضب بعض الفقهاء الحاضرين وقالوا: ما قرىء هذا الفصل إلا ونحن المقصودون بهذا التكفير، قال: فحملوه إلى قاضي القضاة الشافعي، فرسم بحبسه. فبلغ الشيخ تقي الدين ذلك، فقام حافيًا في جماعة من أصحابه، وأخرج المذكور من الاعتقال. فعند ذلك اجتمع القاضي بملك الأمراء، وكذلك الشيخ تقي الدين والنقباء عند ملك الأمراء،

واشتط تقي الدين على القاضي، وذكر نايبه جلال الدين وأنه آذى أصحابه بسبب غيبة نايب السلطان في الصيد. فلما حضر نايب السلطان رسم بطلب كل من أكثر كلامه من الطايفتين، وأمر باعتقالهم، ونودي في البلد بمرسوم سلطاني: من تكلم في العقائد حل ماله ودمه ونهب داره وهتكت عياله. وقصد نايب السلطان بذلك إخماد الفتنة الثايرة.

ثم لما كان سلخ شهر رجب اجتمع القضاة والفقهاء وعقدوا مجلسًا بالميدان بحضور ملك الأمراء وبحثوا في العقيدة. فجرى من الشيخ صدر الدين بن الوكيل كلام في معنى الحروف وغيره. فأنكر عليه كمال الدين ابن الزملكاني القول في ذلك. ثم قال للقاضي نجم الدين بن صصري قاضي القضاة: أما سمعت ما قال؟ فكأن نجم الدين تغافل عن ذلك طلبًا لإخماد الشر. فقال كمال الدين بن الزملكاني: ما جرى على الشافعية قليل كون أن تكون رئيسها، إشارة على ماكان ادعاه صدر الدين بن الوكيل. فظن القاضي نجم الدين أن الكلام له، فقال: اشهدوا على أنني قد عزلت نفسي! وقام من المجلس فلحقه الحاجب الأمير ركن الدين بيبرس العلاثي وعلاء الدين أيدغدي بن شقير وأعادوه إلى المجلس. وجرى كلام كثير بعد ذلك يطول شرحه. ثم إن ملك الأمراء ولاه الحكم، وحكم القاضي الحنفي بذلك وصحة الولاية، وأنفذها المالكي وقبل الولاية بحضور ملك الأمراء. فلما عاد إلى داره لاموه أصحابه. وخشى على نفسه ورأى أن الولاية لاتصح، فعاد طلع إلى

فلما كان بعد ثلاثة أيام رسم ملك الأمراء لنوابه بالمباشرة إلى حيث يرد جواب مولانا السلطان. فأما نايبه جلال الدين فإنه باشر الحكم، وأما تاج الدين فامتنع.

فلما كان ثامن عشرين شهر شعبان المكرم وصل البريد من الأبواب العالية أعلاها الله تعالى وعلى يده كتابين، كتاب لملك الأمراء وكتاب للقاضي نجم الدين بعودته إلى الحكم العزيز. ومضمون الكتاب في فصل منه يقول: قد فرحنا باجتماع رأى العلماء عقيدة الشيخ تقي الدين. فباشر القاضي نجم الدين يوم الخميس مستهل شهر رمضان المعظم، وسكنت الفتنة.

فلما كان خامس رمضان، وصل من الأبواب العالية بريد، وهو الأمير حسام الدين لاجين العمري يطلب القاضي نجم الدين بن صصري والشيخ تقي الدين بن التيمية وكمال الدين بن الزملكاني. وفي المرسوم الوارد يقول: وتعرفونا ماكان وقع في زمان جاغان في سنة ثمان وتسعين وست ماية بسبب عقيدة ابن التيمية \_ وفيه إنكار عظيم عليه \_ وأن تكتبوا صورة العقيدتين: الأولة والثانية. \_ فعند ذلك طلبوا القاضي جلال الدين الحنفي وسألوه عما جرى في أيامه. فقال: نقل إلي عنه كلام، وسألناه فأجاب عنه. وكذلك القاضي جلال الدين الشافعي لما طلب أحضر نسخة العقيدة التي كانت أحضرت في زمان أخيه. ثم إنهم تحدثوا مع ملك الأمراء في أن يكاتب بسببهم ويسد هذا الباب، فأجاب إلى ذلك.

فلما كان يوم السبت عاشر رمضان المعظم وصل مملوك ملك الأمراء على البريد المنصور، وأخبر أن الطلب على الشيخ تقي الدين حثيث، وأن القاضي زين الدين بن مخلوف المالكي قد قام في هذا الأمر قيامًا عظيمًا، وأن الأمير ركن الدين بيبرس الجاشنكير معه في هذا الأمر، وأخبر بأشياء كثيرة جرت مما وقع بمصر في حق الحنابلة، وأن بعضهم أهين، وأن القاضي المالكي والحنبلي جرى بينهما كلام كثير. فلما سمع ملك الأمراء ذلك رجع عن المكاتبة بسببهم وأمر بتجهيزهم إلى الأبواب العالية وتوجهوا. فلما كان يوم الجمعة سابع شهر شوال

وصل البريد، وأخبر أن كان وصول القاضي نجم الدين والشيخ تقي الدين إلى الديار المصرية يوم الخميس ثاني وعشرين رمضان المعظم من هذه السنة المذكورة. (٩/ ١٣٣ ـ ١٣٦).

# ذكر ما جرى للشيخ تقي الدين بمصر المحروسة

وذلك أنه لما وصل في ذلك التأريخ المذكور، عقد له مجلس في دار النيابة بحضور الأمير سيف الدين سلار، وأحضروا العلماء والأئمة القضاة الأربعة، وحضر الأمير ركن الدين بيبرس. فتكلم القاضي شرف الدين بن عدلان الشافعي، وادعى على الشيخ تقي الدين دعوى شرعية في أمر عقيدته. فعند ذلك قام الشيخ تقي الدين وحمد الله تعالى وأثنى عليه وتلجلج (۱). ثم أراد أن يذكر الله ويذكر عقيدته في فصل طويل. فقالوا له: يا شيخ. الذي بتقوله معلوم، ولا حاجة إلى الإطالة، وأنت قد ادعى عليك هذا القاضي بدعوى شرعية، أجيب عنها! \_ فأعاد القول في التحميد وحاد عن الجواب، فلم يمكن في تتمة تحاميده. فقال: عند من هي هذه الدعوى؟ فقالوا: عند القاضي زين الدين المالكي، فقال: عدوي وعدو مذهبي، فكرروا عليه القول مرارًا، ولم يزدهم على فقال: عدوي وعدو مذهبي، فكرروا عليه القول مرارًا، ولم يزدهم على ذلك شيئًا وطال الأمر. فعند ذلك حكم القاضي المالكي باعتقاله على من المجلس واعتقل، وسجن أيضًا إنوته في برج من أبراج القلعة.

فبلغ القاضي أن جماعة من الأمراء يترددون إليه وينقلون له المآكل الطيبة. فطلع القاضي واجتمع بالأمير ركن الدين في قضيته وقال: هذا

<sup>(</sup>١) هذه من مفاريد المؤلِّف! وإلا فجميع التراجم لا تذكر إلا ثباتَه وقوَّته.

يجب عليه التضييق إذا لم يقتل، وإلا فقد ثبت كفره. فنقلوه هو وإخوته ليلة عيد الفطر إلى الجب بالقلعة.

وكان بعد قيام ابن التيمية من المجلس قد تكلم قاضي القضاة بدر الدين ابن جماعة رحمه الله في مسائل القرآن العظيم وشيء من عقيدة الإمام الشافعي رضي الله عنه. فقيل لقاضي القضاة الحنفي: ماتقول؟ قال: كذا أعتقد. فقيل لقاضي القضاة شرف الدين الحنبلي: ماتقول؟ فتلجلج، فقال له الشيخ شمس الدين القروي المالكي: ثم، جدد إسلامك! وإلا لحقوك بابن التيمية وأنا أحبك وأنصحك، فخجل. فلقنه القاضي بدر الدين بن جماعة القول، فقال مثل قوله، وانفصل الحال.

ثم كتب إلى دمشق كتاب يتضمن أن مولانا السلطان ـ خلد الله ملكه ـ قد رسم: أي من اعتقد عقيدة ابن التيمية حل ماله ودمه. وبعد صلاة الجمعة حضروا القضاة جميعهم بمقصورة الخطابة بجامع دمشق ومعهم الأمير ركن الدين بيبرس العلائي أمير حاجب الشام يوم ذاك. وجمعوا جميع الحنابلة، وأحضر تقليد قاضي القضاة نجم الدين بن صصري باستمراره على القضاء وقضاء العسكر ونظر الأوقاف مع زيادة المعلوم، وقرأه زين الدين أبو بكر. وقرىء عقيبه نسخة الكتاب الذي وصل فيما يتعلق بمخالفة عقيدة الشيخ تقي الدين ابن التيمية وإلزام الناس بذلك، خصوصًا الحنابلة. فكان ماهذا نسخته:

## بنسب ما ألقو الزخني التحصيف

الحمد لله الذي تنزه عن الشبيه والنظير، وتعالى عن المثيل ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَحَتَ مُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ ﴾. نحمده على أن ألهمنا العمل بالسنة والكتاب، ورفع في أيامنا أسباب الشك والارتباب.

ونشهد أن لا إلـٰه إلا الله وحده لاشريك له، شهادة من يرجو بإخلاصه حسن العقبي والمصير.

ونُنزَّهُ الخالق عن التحييز في جهة لقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُمُتُمُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾.

ونشهد أن محمدًا عبده ورسوله الذي نهج سبل النجاة لمن سلك طريق مرضاته، وأمر بالتفكر في آلاء الله ونهى عن التفكر في ذاته.

صلى الله عليه وعلى آله وصحبه الذين علا بهم منار الإيمان وارتفع، وشيد الله بهم قواعد الدين الحنيفي ماشرع، فأخمد بهم كلمة من حاد عن الحق ومال إلى البدع.

وبعد: فإن العقائد الشرعية، وقواعد الإسلام المرعية، وأركان الإسلام العلية، ومذاهب الدين المضية، هي الأساس الذي يبنى الإيمان عليه، والمؤمل الذي يرجع كل أحد إليه، والطريق التي من سلكها: ﴿فَقَدْ فَازَ فَرَزّاً عَظِيمًا ﴿فَ وَمَن زاغ عنها فقد استوجب عذابًا أليمًا. فلهذا يجب أن تنفذ أحكامها ويؤكد زمامها، وتصان عقائد هذه الأمة عن الاختلاف، وتزان قواعد الأئمة بالائتلاف، وتخمد ثوائر البدع، ويفرق من قوتها ماجمع.

وكان التقي ابن التيمية في هذه المدة قد سلط لسان قلمه، ومد عنان كلمه، وتحدث في مسائل الذات والصفات، ونص في كلامه على أمور منكرات، وتكلم فيما سكت عنه الصحابة والتابعون، وفاه بما

يخفيه السلف الصالحون، وأتى في ذلك بما أنكره أثمة الإسلام، وانعقد على خلافه اجتماع العلماء والحكام، وشهر من فتاويه في البلاد ما استخف به عقول العوام، فخالف في ذلك علماء عصره، وأثمة شأمه ومصره، وبعث رسائله إلى كل مكان، وسمى فتاويه أسماء: ﴿ مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلطَنَ ﴾.

ولما اتصل بنا ذلك، وما سلكوا مريدوه من هذه المسالك، وأظهروه من هذه الأحوال وأشاعوه، وعلمنا أنه: ﴿ فَأَسْتَخَفَّ فَوْمَهُ وَأَطُاعُوهُ ﴾ حتى اتصل بنا أنهم صرحوا في حق الله بالحرف والصوت والتجسيم، قمنا في الله تعالى مستعظمين لهذا النبإ العظيم. فأنكرنا هذه البدعة، وأنفنا أن نسمع عن من تضمه ممالكنا هذه السمعة. وكرهنا ما فاه به المبطلون، وتلونا قوله: ﴿ سُبْحَنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَوَ هُو لِهُ وَلَهُ جَلِ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَا اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَا اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهِ عَمَّا اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ اللللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

وتقدمت مراسمنا باستدعاء التقي ابن التيمية المذكور إلى أبوابنا عندما شاعت فتاويه شامًا ومصرًا، وصرح فيها بألفاظ ما سمعها ذو فهم إلا وتلا: ﴿ لَقَدَ حِنْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿ إِلَّا وَلَا: ﴿ لَقَدَ حِنْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿ إِلَّا وَلَا: ﴿ لَقَدَ حِنْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿ إِلَيْهَا اللَّهُ اللَّ

وبلغنا أنه كان استتيب فيما تقدم، وأخره الشرع الشريف لما تعرض إلى ذلك وأقدم. ثم عاد بعد ردعه ومنعه، ولم تدخل تلك النواهي في سمعه.

فلما ثبت ذلك في مجلس الحكم العزيز المالكي، حكم الشرع الشريف بأن يسجن هذا المذكور، ويمنع من التصرف والظهور.

ومرسومنا هذا يأمر بأن لايسلك أحد ما سلكه المذكور من هذه المسالك، وينهى عن التشبه به في اعتقاد مثل ذلك، أو يغدو له في هذا القول متبعًا، أو لهذه الألفاظ مستمعًا، أو يسري في التجسم مسراه، أو أن يفوه بجهة للعلو، مخصصًا أحدًا كما فاه، أو يتحدث إنسان في صوت أو حرف، أو يوسع القول في ذات أو وصف، أو يطلق لسانه بتجسيم، أو يحيد عن طريق الحق المستقيم، أو يخرج عن رأي الأمة، أو ينفرد عن علماء الأئمة، أو يحيز الله تعالى في جهة، أو يتعرض إلى حيث وكيف، فليس لمن يعتقد هذا المجموع عندنا غير السيف.

فليقف كل أحد عند هذا الحد، ف ﴿ لِلّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعَدُ ﴾ فليلزم كل من الحنابلة بالرجوع عما أنكره الأثمة من هذه العقيدة، والخروج من هذه المشتبهات الشديدة، ولزوم ما أمر الله به من التمسك بمذاهب أهل الإيمان الحميدة، فإنه من خرج عن أمر الله تعالى ﴿ فَقَد صَلَ سَوَاءَ ٱلسّبِيلِ ﴿ وَلِيس له منا غير السجن الطويل من مقيل.

ومتى أصروا على الامتناع، وأبوا إلا الدفاع، فليس لهم عندنا حكم ولا قضاء ولا إمامة، ولا نسنح لهم في بلادنا بشهادة ولا منصب ولا إقامة، ونأمر بإسقاطهم من مراتبهم، وإخراجهم من مناصبهم. وقد حذرنا وأعذرنا، وأنصفنا حيث أنذرنا.

فليقرأ مرسومنا هذا على المنابر، ليكون أعظم زاجر وأعدل ناه وآمر. وليبلغ للغائب الحاضر.

والخط الشريف أعلاه، حجة بمقتضاه.

### ذكر السبب الموجب لهذه الفتن المذكورة

وذلك أن بعض أصحاب الشيخ تقي الدين ابن التيمية أحضر للشيخ كتابًا من تصانيف الشيخ محيي الدين ابن العربي يسمى «فصوص الحكم» وذلك في سنة ثلاث وسبع مئة. فطالعه الشيخ تقي الدين، فرأى فيه مسائل تخالف اعتقاده. فشرع في لعنة ابن العربي وسب أصحابه الذين يعتقدون اعتقاده. ثم اعتكف الشيخ تقي الدين في شهر رمضان وصنف نقيضه وسماه «النصوص على الفصوص» وبين فيه الخطأ الذي ذكره ابن العربي. وبلغه أن شيخ الشيوخ كريم الدين شيخ خانقاه سعيد السعداء بالقاهرة المحروسة له اشتغال بمصنفات ابن العربي، وأنه يعظمه تعظيمًا كبيرًا وكذلك الشيخ نصر المنبجي. ثم إن الشيخ تقي يعظمه تعظيمًا كبيرًا وكذلك الشيخ نصر المنبجي. ثم إن الشيخ تقي الدين صنف كتابين فيهما إنكار كثير على تأليف ابن العربي، ولعنه الدين صنف كتابين فيهما إنكار كثير على تأليف ابن العربي، ولعنه

فيهما مصرحًا ولعن من يقول بقوله، وسير الكتاب الواحد للشيخ نصر المنبجي والآخر للشيخ كريم الدين. فلما وقف عليه الشيخ نصر حصل عنده من ذلك أمر عظيم، وتألم له تألمًا بالغًا وحصل له إنكاء شديد.

وكان الشيخ نصر كما قد تقدم من الكلام منزلته عند الأمير ركن الدين بيبرس الجاشنكير العالية. وأن بيبرس لايقوم ويقعد إلا به في سائر حركاته. وكان سائر الحكام من القضاة والأمراء وأرباب المناصب يترددون إلى عند الشيخ نصر لأجل منزلته عند بيبرس الجاشنكير. فحضر عنده القاضي زين الدين بن مخلوف المالكي عقيب وقوف الشيخ نصر على كتاب الشيخ تقي الدين، فأوقف القاضي على الكتاب المذكور. فقال له القاضي: أوقف الأمير ركن الدين عليه وقرّر معه ما أحببت، وأنا معك كيف شئت. وألزم الأمير ركن الدين بطلبه إلى الديار المصرية وتسأله عن عقيدته. فقد بلغني أنه أفسد عقول جماعة كبيرة، وهو يقول بالتجسيم، وعندنا من اعتقد هذا الاعتقاد كفر ووجب قتله. فلما حضر الأمير ركن الدين بيبرس الجاشنكير عند الشيخ نصر على عادته، أجرى له ذكر ابن التيمية وأمر عقيدته، وأنه أفسد عقول جماعة كبيرة، ومن جملتهم نائب الشام وأكبر الأمراء الشاميين، والمصلحة تقتضي طلبه إلى الأبواب العالية ويطلب منه عقيدته، وتقرأ على العلماء بالديار المصرية من المذاهب الأربعة، فإن وافقوه وإلا يستتيبوه ويرجعوه ليرجع عن مذهبه واعتقاده سائر من لعب بعقله من الناس أجمعين. ثم ذكر له ذنوبًا أخر حتى حَرَّضَ بيبرس على طلبه.

ثم بعد ذلك جرت فتن للحنابلة بمدينة بلبيس. ثم انتقل الحال إلى القاهرة، وحصل لبعض الحنابلة إهانة واعْتُقِلَ منهم جماعة. وجرت فتن عظيمة بين الأشاعرة والحنابلة بالشام، وكان النائب غائبًا بالصيد. فلما

حضر أمر بإصلاح ذات البين، وأقر كل طائفة على حالها. وجرى في القاهرة أيضًا على الحنابلة أمور شنيعة، وألزموهم بالرجوع عن العقيدة وأن يقولوا: إن القرآن العظيم هو المعنى القائم بالنفس، وإن ما في الصحف عبارة عنه، وإن ماهو في الصحف موجود ومحفوظ في الصدور ومقر بالألسنة مخلوق، وإن القديم هو القائم بالنفس، وألزموا بنغي مسألة العلو والتصريح بذلك، وأن جميع ماورد من أحاديث الصفات لايجري على ظاهرها بوجه من الوجوه. وجرى عليهم كل مكروه. وكان القاضي شرف الدين الحنبلي قليل البضاعة في العلم، ولم يدري ما يجيب به، وكان أكبر من تحدث فيهم وألزمهم بذلك، القاضي زين الدين المالكي رحمه الله، انتصاراً للشيخ نصر في ذلك الوقت. وكان القاضي زين الدين عالمًا جيدًا وفقيهًا حسنًا رضي الله عنه، يتحدث في المذاهب الأربعة. وكذلك ساعدوه جماعة من الشافعية. فكان هذا سبب أصول الفتن المذكورة، وسيأتي ذكر يقية ماجرى لتقي الدين ابن التيمية في سنة ست وسبع مائة إن شاء الله ماجرى لتقي الدين ابن التيمية في سنة ست وسبع مائة إن شاء الله تعالى. (١٤٥/١٤٥).

# ذكر سنة ست وسبع مائة

وفيها في آخر يوم من شهر رمضان المعظم، أحضر الأمير سيف الدين سلاًر، الموالي القضاة الثلاثة الشافعي والمالكي والحنفي، ومن الفقهاء الباجي والجزري والنمراوي، وتكلم معهم في إخراج الشيخ تقي الدين ابن التيمية، فاتفقوا على أن يُشتَرط عليه أمور ويلزم بالرجوع عن العقيدة. فأرسلوا إليه من يحضره ليتكلموا معه في ذلك. فلم يجب إلى الحضور، وتكرر إليه الرسول ست دفعات، وهو مصمم على عدم الحضور، وطال عليهم المجلس، فانصرفوا على غير شيء. (١٤٦/٩).

وفيها (١) في العشر الأول من شهر ربيع الأول، وصل الأمير حسام الدين مهنا بن الأمير شرف الدين عيسى بن مهنا إلى الأبواب العالية، واجتمع بالمقام الأعظم السلطاني، وحصل له من الإقبال والإنعام شيء كثير. وخاطب مولانا السلطان في أمر الشيخ تقي الدين ابن التيمية، فأنعم مولانا السلطان به بإطلاقه. فتوجه إليه الأمير حسام الدين مهنا بنفسه إلى السجن، وأخرجه يوم الجمعة الثالث والعشرين من ربيع الأول، وأحضر إلى دار النيابة بحضرة الأمير سيف الدين سلار وأحضر له بعض الفقهاء، وحصل بينهم كلام كثير وبحث زايد يضيق هذا المجموع عن بعضه، وقربت صلاة الجمعة فافترقوا. ثم اجتمعوا وبحثوا إلى المغرب ولم ينفصل لهم أمر. ثم اجتمعوا يوم الأحد الخامس والعشرين من الشهر، وحضروا جماعة فقهاء أخر، وحضر الشيخ نجم الدين بن رفعة، وعلاء الدين الباجي، وفخر الدين بن أبي سعد، وشمس الدين الخطيب الجزرى، وعز الدين النمراوي، وشمس الدين عدلان وصهر المالكي وجماعة أخر في تعدادهم طول كثير. ولم تحضر الموالى القضاة، وطلبوهم فاعتذروا. وقبل عذرهم نائب السلطان، ولم يكلفهم إلى الحضور. وتباحثوا ذلك اليوم في مجلس الأمير سيف الدين سلار، وانفصل المجلس على خير. وبات الشيخ تقى الدين عند نائب السلطان، وكتب بيده كتابًا إلى دمشق مضمنًا خروجه من السجن. وأقام بعد ذلك بدار ابن شقير بالقاهرة. ورسم نائب السلطان بتأخيره عن التوجه مع مهنا لمصلحة في ذلك.

وفي يوم الجمعة رابع عشر ربيع الآخر، عقد له مجلس آخر

<sup>(</sup>١) سنة سبع وسبع مئة.

بالمدرسة الصالحية بعد الصلاة. وكان مهنا قد سافر، وبحثوا معه. ووقع الاتفاق على تغيير الألفاظ في العقيدة، وانفصل المجلس على خير. واستقر بعد ذلك بالقاهرة، والناس يجتمعون به ويهرعون إليه، ولم يزل كذلك إلى أن سافر في سنة اثنتي عشرة وسبع مائة. واستقر إلى أن توفي رحمه الله تعالى في تأريخ مايأتي ذكره. (٩/١٥٠\_

وفيها (١) توفي الشيخ تقي الدين ابن التيمية، رحمه الله تعالى. (٩/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>١) سنة ثمانِ وعشرين وسبع مئة.

# رسالة من عبدالله بن حامد أحد علماء الشافعية إلى أبي عبدالله [ابن رُشَيِّق] في الثناء على شيخ الإسلام(١)

# بِنْ اللَّهِ النَّكْنِ النَّهِ النَّكِينِ النَّهِ النَّهِ النَّالِينَ النَّهِ النَّهِ النَّالِينَ النَّهِ

من أصغر العباد عبدالله بن حامد إلى الشيخ الإمام العالم العامل، وقدوة الأفاضل والأماثل، مجمّل المجالس والمحافل، المحامي عن دين الله، والذّاب عن سنة رسول الله عليه، والمعتصم بحبل الله، الشيخ المبجل المكرم أبي عبدالله، أسبغ الله عليه نعمه، وأيّد بإصابة الصواب لسانه وقلمه، وجمع له بين السعادتين، ورفع درجته في الدارين بمنّه ورحمته.

سلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أمَّا بعد، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلاّ هو، ثم وافاني كتابك وأنا إليك بالأشواق، ولم أزل

<sup>(</sup>۱) هي ملحقة بـ «العقود الدرية»: (ص/ ۲۰۰ ـ ۵۰۷)، ونشرها د/ محمد رشاد سالم في مقدمة «درء التعارض»: (۲/ ۱۹۰ ـ ۲۶)، وضمنها العلامة الآلوسي كتابه «غاية الأماني» (۱/ ۳۸۷ ـ ۳۸۹). ومنها نسخة خطية في مكتبة كوبريلي برقم ۱/۱۱٤۲ (ق۸۸۱ب ـ ۱۹۰ أ). والمكتوب إليه «أبو عبدالله» هو ابن رشيق لا ابن عبدالهادي، فقد طُلِب منه إنفاذ فهرس مؤلفات الشيخ وبعض كتبه، وابن رشيق هو المعروف بذلك. والرسالة ليست ضمن «العقود» بل ملحقة به، فالكتاب ينتهي بصفحة ۲۹۷، وما بعدها ملحق به من قبل بعض القراء أو النساخ. وانظر «نوادر المخطوطات العربية في مكتبات تركيا» (۱/ ۲۵)، ففيه ذكر رسالة ابن رشيق في الردّ عليها، وهذا يُرجح ما ذكرنا.

مسائلاً ومستخبرًا الصادر والوارد عن الأنباء، طاب مسموعها، وسرًّ ما يسرّ منها.

وما تأخر كتابي عنك هذه المدّة مللاً ولا خللاً بالمودّة، ولا تهاونًا بحقوق الإخاء، حاشا لله أنْ يشوب الأُخوّة في الله حفاء، ولا أَزال أتعلل بعد وفاة الشيخ الإمام ـ إمام الدنيا رضي الله عنه ـ بالاسترواح إلى أخبار تلامذته وإخوانه وأقاربه وعشيرته والخصيصين به، لما في نفسي من المحبة الضرورية التي لا يدفعها شيءٌ، على الخصوص لمّا اطلعت على مباحثه واستدلالاته التي تُزلزِل أركان المبطلين، ولا يثبت في ميادينها سفسطة المتفلسفين، ولا يقف في حلباتها أقدام المبتدعين من المتكلّمين.

وكنت قبل وقوفي على مباحث إمام الدنيا ـ رحمه الله ـ قد طالعت مصنفات المتقدمين، ووقفت على مقالات المتأخرين من أهل الفلسفة ونظّار أهل الإسلام؛ فرأيت فيها الزخارف والأباطيل والشكوك التي يأنف المسلم الضعيف في الإسلام أن تخطر بباله، فضلاً عن القوي في الدين؛ فكان يتعب قلبي ويحزنني ما يصير إليه الأعاظم من المقالات السخيفة والآراء الضعيفة، التي لا يعتقد جوازها آجاد الأمة، وكنت أفتش على السنة المحضة في مصنفات المتكلمين من أصحاب الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ على الحصوص، لاشتهارهم بالتمسك بمنصوصات أحمد ـ رحمه الله ـ على الحقائد فلا أجد عندهم ما يكفي، وكنت أراهم يتناقضون إذ يؤصّلون أصولاً يلزم فيها ضد ما يعتقدون، أو يعتقدون خلاف مقتضى أدلتهم، فإذا جمعتُ بين أقاويل المعتزلة والأشعرية، وحنابلة بغداد وكرًامية خراسان أرى أن إجماع هؤلاء المتكلمين في المسألة الواحدة على ما يخالف الدليل العقلي والنقلي، فيسوؤني ذلك،

وأظل أحزن حزنًا لا يعلم كنهه إلا الله، حتى قاسيت من مكابدة هذه الأمور شيئًا عظيمًا لا أستطيع شرح أيسره، وكنت ألتجىء إلى الله سبحانه وتعالى وأتضرع إليه، وأهرب إلى ظواهر النصوص، وألقى المعقولات المتباينة، والتأويلات المصنوعة فتنبو الفطرة عن قبولها، ثم قد تشبثت فطرتي بالحق الصَّريح في أمهات المسائل، غير متجاسرة على التصريح بالمجاهرة قولاً وتصميمًا للعقد عليه، حيث لا أراه مأثورًا عن الأئمة وقدماء السَّلف، إلى أن قدَّر الله سبحانه، وقوع مصنف (۱) الشيخ الإمام - إمام الدنيا رحمه الله - في يدي، قبيل واقعته الأخيرة بقليل، فوجدت فيه ما بهرني من موافقة فطرتي لما فيه، وعزو الحق بقليل، فوجدت فيه ما بهرني من موافقة المعقول والمنقول! فبهت إلى أئمة السنة وسلف الأمة، مع مطابقة المعقول والمنقول! فبهت فصارت محبة هذا الرجل - رحمه الله - محبة ضرورية، تقصر عن شرح فصارت محبة هذا الرجل - رحمه الله - محبة ضرورية، تقصر عن شرح خبر اعتقاله، وأصابني لذلك المقيم المقعِد.

ولما حججت سنة ثمان وعشرين وسبعمائة صممت العزم على السفر إلى دمشق لأتوصل إلى ملاقاته، ببذل مهما أمكن من النفس والمال للتفريج عنه، فوافاني خبر وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ مع الرجوع إلى العراق، قبيل وصولي الكوفة، وجدت عليه مالا يجده الأخ على شقيقه ـ وأستغفر الله ـ بل ولا الوالد الثاكل على ولده، وما دخل في قلبي من الحزن لموت أحد من الولد والأقارب والإخوان كما وجدته عليه ـ رحمه الله تعالى ـ ولا تخيلته قط في نفسي ولا تمثلته في قلبي؛

<sup>(</sup>١) لعلَّه يقصد «درء تعارض العقل والنقل».

إلا ويتجدد لي حزن قديمُه كأنه محدث، ووالله ما كتبتها إلا وأُدمعي تتساقط عند ذكره أُسفًا على فراقه وعدم ملاقاته، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وما شرحت هذه النبذة من محبة الشيخ ـ رحمة الله تعالى عليه ـ إلا ليتحقق بعدي عن الملل(١) الموهوم، لكن لما سبق الوعد الكريم منكم بإنفاذ فهرست مصنفات الشيخ ـ رضي الله عنه ـ وتأخر ذلك عني، اعتقدت أن الإضراب عن ذلك نوع تقيّة، أو لعذر لا يسعني السؤال عنه، فسكت عن الطلب خشية أن يلحق أُحدًا ضرر \_ والعياذ بالله \_ بسببي، لما كان قد اشتهر من تلك الأحوال، فإن أنعمتم بشيء من مصنفات الشيخ \_ رجمه الله تعالى \_ كانت لكم الحسنة عند الله تعالى علينا بذلك، فما أشبه كلام هذا الرجل بالتّبر الخالص المصفى! وقد يقع في كلام غيره من الغش، والشبه المدلس بالتبر ما لا يخفي على طالب الحق بحرص وعدم هوى، ولا أزال أتعجب من المنتسبين إلى حبّ الإنصاف في البحث، المُزْرين على أهل التقليد؟ المعقولات التي يزعمون أن مستندَهم الأعظمَ الصريحُ منها، كيف يباينون ما أوضحه من الحق وكشف عن قناعه؟ وقد كان الواجب على الطلبة شدّ الرحال إليه من الآفاق ليروا العجب، وما أشبه حال المباينين له من المنتسبين إلى العلم، الطالبين للحق الصريح الذي أعياهم وجدانه بحال قوم ذبحهم العطش والظمأ في بعض المفازات، فحين أشرفوا على التلف لمع لهم شطّ كالفرات أو دجلة أو كالنيل، فعند معاينتهم لذلك اعتقدوه سرابًا لا

<sup>(</sup>١) كذا في نسخة، وفي العقود: «الملك». ولعلها: «المَلَق» يعني: أنه لا يقصد التملُّق لأحدِ من أصحاب الشيخ.

شرابًا، فولّوا عنه مدبرين، وتقطّعت أعناقهم عطشًا وظمأً!! فالحكم لله العلي الكبير، وما أرسلنا الكتب المقابلة من الطرفين ففيه تعسُّف!(١) وتمهدون العذر في الإطناب.

فهذا الذي ذكرته من حالي مع الشيخ كالقطرة من البحر، وإن أنعمتم بالسلام على أصحاب الشيخ وأقاربه \_ كبيرهم وصغيرهم \_ كان ذلك مضافًا إلى سابق إنعامكم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وأنتم في أمان الله ورعايته، والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كذا في الأصول، وفي العبارة غموض.`

# لقطة العَجْلاَنِ في مُخْتَصَرِ وَفَيَاتِ الأَعْيَانِ (١) للعلامة / عبدالباقي بن عبدالمجيد اليماني (٧٤٣)

الحافظ تقي الدين ابن تيمية، أبو العبّاس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن تيميّة الحرّاني الدّمشقي.

شيخ العلوم الإسلامية، وأساس القواعد الدينيّة، وابن بجدة الأحاديث النّبويّة، جَمَع من المعقول والمنقول، وردَّ على فلاسفة الحكماء فيما يتعلّق بالمعقول، إذا تكلّم في مسألة فحدِّث عن البحر ولاحرج، وإذا استمرَّ في معنى من المعاني لا يكاد سامعه يقول عنه خَرْج، مع فصاحة لسانٍ، وبلاغة ملكت أَزِمَّة التّبيان.

وأمّا الزّهد في الدّنيا، ورفض زخرفها: فإليه الغاية، وعنده يوجد في هذا الشَّأن النهاية، أَجْمَعَ من شاهد معارفه، وتحقّق عوارفه: أنّه نسيج وحده، وفريد وقته في علمه ومجده.

كان له اطلاع على مذاهب الإسلام، وإتقان لمسالك الحلال والحرام، ودراية بالتَّوراة والأنجيل.

وعلى الجملة؛ لم يسمح الزمن له بمثيل، تقصر العبارة عن ذكر صفاته على التَّقصيل، فلذلك جاء لسان العلم بها مسرودة على طريق

<sup>(</sup>١) نسخة الخزانة العامة بالرباط برقم (٦٢٧/ق) [ق٥٠١ب ـ ١٠٧ أ].

الإجمال، ولو شُرع في تفاصيلها لأوْقِرَ منها الأحمال فالأحمال.

مازال يَسْبِقُ حتَّى قال حاسِدُهُ له طريقٌ إلى العلياءِ مُختصرُ

خصَّه الله مع هذه المزايا بكرم يستقلّ الدّنيا لوافده ويستنزرُ الكبريت الأحمر لقاصده، مع أمر بالمعروف، وإغاثة للملهوف، واتّباع لسنن الصَّحابة، واقتفاء لآثار أُولي الإنابة، ما ورث العلم عن كلالة، بل بيتُه لأهِلّة العلوم هالة.

ونقل الحافظ أَبو عبدالله محمد بن أَحمد بن عثمان الذَّهبي الدِّمشقي أَنَّ مصنَّفاته تُنيْفُ على خمس مئة مجلَّد.

ولد سنة ستين (١) وست مئة بحرًان، وتوفي سنة ثمان وعشرين وسبع مئة بدمشق بقلعتها، لأمور جرت بينه وبين علماء عصره وعُقدت له مجالس فيما يتعلَّق بمسائل عديدة أُصولية وفروعيَّة، واستقر آخر الأمر على أن يُبنى له في القلعة مكان ويُمنع منه من أراد الوصول إليه، وأقبل بعد ذلك على التَّصنيف والاكثار منه، يُقال: إنَّه وضع تفسيرًا مطوَّلاً أتى فيه بالغريب والعجيب.

ولقد سبقه من قبله الإمام أبو محمد علي بن حزم فيما اتفق له حذو القذَّة بالقذَّة، عفا الله عن الجميع، وغفر لهم، إِنَّه وليُّ الإجابة.

张 张 张

<sup>(</sup>١) الصواب: إحدى وستين.

# مختصر طبقات عُلَمَاءِ الحَديث(١)

للعلَّامة/ محمَّد بن أحمد بن عبدالهادي الحنبلي (٧٤٤)

## ابن تَيْمِيَّة

شيخُنا الإمام الرَّبَاني، إمام الأئمة، ومُفتي الأمة، وبحرُ العلوم، سَيِّد الحُفَّاظ، وفارس المعاني والألفاظ، فريدُ العَصْر، وقريع الدَّهر، شيخ الإسلام، قُدُوة الأنام، عَلَّمة الزَّمان، وتَرْجُمان القرآن، عَلَمُ الزُّهَاد، وأَوْحد العُبَّاد، قامعُ المبتدعين، وآخر المُجْتهدين، الشَّيخ تقي الدين؛ أبو العباس، أحمد بن الشَّيخ الإمام شهاب الدين أبي المحاسن عبدالحليم بن الشَّيخ الإمام شيخ الإسلام مجدالدين أبي البركات عبدالسلام بن أبي محمَّد عبدالله بن أبي القاسم الخَضِر بن [محمَّد بن الخضر] بن علي بن عبدالله الحرَّاني؛ نزيل دمشق، وصاحب التَّصانيف الخضر] بن علي بن عبدالله الحرَّاني؛ نزيل دمشق، وصاحب التَّصانيف التَّي لم يُسْبق إلى مثلها.

قيل: إِنَّ جَدَّه محمَّد بن الخَضِر حَجَّ - وله امرأة حامل - على درب تَيْماء، فرأى هناك جارية طِفْلة قد خرجت من خِبَاء، فلما رجع إلى حَرَّان وجد امرأته قد ولدت بنتا، فلما رآها قال: يا تَيْمِيَّة، يا تَيْمِيَّة، فَلُمَّ بذلك.

<sup>(</sup>۱) (۲۹۲-۲۷۹/۶) نشر مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ۱٤۱۷. وانظر «العنوان العصديح للكتاب»: (ص/ ۹۲) في الكلام على عنوان الكتاب.

وقال ابنُ النَّجَّار: ذُكر لنا أَنَّ محمَّدًا هذا كانت أمَّه تسمى تَيْمِيَّة، وكانت واعظة، فنسب إليها، وعُرِفَ بها.

ولد شيخنا بِحَرَّان يوم الاثنين عاشر \_ وقيل ثاني عشر \_ ربيع الأُوَّل سنة إحدى وستين وست مئة.

وقدم مع والده وأهله إلى دمشق وهو صغير، وكانوا قد خرجوا من حَرَّان مُهَاجِرين بسبب جَوْر التَّتار، فساروا بالليل ومعهم الكتب على عجلة لعدم الدَّواب؛ فكاد العدو يلحقهم، ووقفتِ العجلة، فابتهلوا إلى الله واستغاثوا به فنجوا وسَلِموا، وقدموا دمشق في أثناء سنة سبع وستين؛ فسمعوا من الشَّيخ زين الدين أحمد بن عبدالدَّائم بن نعمة المَقْدسي جُزْءَ إبنِ عرفة، وغير ذلك.

ثمَّ سمع شيخنا الكثير من: ابن أبي اليُسْر، والكمال بن عبد، والشَّيخ شمس الدين الحَنْبَلي، والقاضي شمس الدين بن عطاء الحَنفِي، والشَّيخ جمال الدين بن الصَّيْرفي، ومجد الدين بن عَسَاكر، والنَّجيب المِقْداد، وابن أبي الخير، وابن علان، وأبي بكر الهَرَوي، والكمال عبدالرحيم، وفخر الدين بن البُخاري، وابن شَيْبَان، والشرف بن القُوَّاس، وزينب بنت مكي، وخَلْق كثير.

وشيوخه الَّذين سمع منهم أزيد من مئتي شيخ.

وسمع «مسند الإمام أحمد» مَرَّات، و «معجم الطَّبَراني الكبير»، والكتب الكبار، والأجزاء، وعني بالحديث، وقرأ بنفسه الكثير، ولازم السماع مدة سنين، وقرأ «الغيلانيات» في مجلس، ونسخ وانتقى، كتَبَ الطِّباق والأثبات، وتعلَّم الخَطَّ والحساب في المكتب، واشتغل

بالعلوم، وحَفِظ القُرْآن، وأقبل على الفِقْه، وقرأ أيامًا في العربية على ابن عبدالقوي (١) ثمَّ فهمها، وأخذ يتأمل «كتاب سيبويه» حتَّى فهمه، وبرع في النَّحُو، وأقبل على التفسير إقبالاً كليًا حتَّى حاز فيه قصب السَّبْق، وأحكم أصول الفقه، وغير ذلك، هذا كلُه وهو بَعْدُ ابن بضع عشرة سنة، فانبهر الفُضَلاء من فَرْط ذكائه، وسيلان ذهنه، وقوة حافظته، وسرعة إدراكه.

نشأ في تصوين تام، وعفاف وتألُّه، واقتصاد في المَلْبَس والمأكل، ولم يزل على ذلك خلفًا صالحًا سلفيًا، بَرًّا بوالديه، تقيًا، ورعًا، عابدًا ناسكًا، صَوَّامًا قَوَّامًا، ذاكرًا لله تعالى في كل أمر وعلى كل حال، رجَّاعًا إلى الله تعالى في سائر الأحوال والقضايا، وقَافًا عند حدود الله تعالى وأوامره ونواهيه، آمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، لا تكاد نَفْسُه تشبع من العِلْم، ولا تروى من المطالعة، ولا تَمَلُّ من الاشتغال، ولا تكلُّ من البحث، وقل أن يَدْخُلَ في علم من العلوم، في باب من أبوابه إلا ويُفتح له من ذلك الباب أبواب، ويستدرك أشياء في ذلك العلم على خُذَاق أهله.

وكان يحضر المدارس والمحافل في صِغْرِه، فيتكلَّم ويناظر، ويُفْحِمُ الكبار، ويأتي بما يتحيَّر منه أعيانُ البلد في العِلْم، وأفتى وله نحو سبع عشرة سنة، وشَرَع في الجمع والتأليف من ذلك الوقت.

ومات والده \_ وكان من كبار الحنابلة وأثمتهم \_ فدرَّس بعده بوظائفه؛ وله إحدى وعشرون سنة، واشْتَهر أمره، وبَعُدَ صيته في

<sup>(</sup>١) هو أبو محمد.

العالم، وأخذ في تفسير الكتاب العزيز أيام الجُمَع على كرسي من حفظه، فكان يورد ما يقوله من غير توقُف ولا تلعثم، وكذا كان يورد الدَّرْس بتُؤَدَةٍ وصوتٍ جَهْوَري فصيح.

وحَجَّ سنة إحدى وتسعين (١) وله ثلاثون سنة، ورجع وقد انتهت اليه الإمامة في العِلْم، والعمل، والزُّهْد، والورع، والشجاعة، والكرم، والتَّواضع، والحِلْم، والأناة، والجلالة، والمهابة، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، مع الصَّدْق والأمانة والعِفَّة والصِّيانة، وحُسْن القَصْد والإخلاص، والابتهال إلى الله، وشِدَّة الخوف منه، ودوام المراقبة له، والتمسُّك بالأثر، والدُّعاء إلى الله، وحُسْن الأخلاق، ونفع الخلق والإحسان إليهم.

وكان \_ رحمه الله \_ سيفًا مسلولاً على المخالفين، وشجّى في حُلُوق أهل الأهواء والمبتدعين، وإمامًا قائمًا ببيان الحَقِّ ونُصْرة الدِّين، طَنَّت بذكره الأمصار، وضَنَّت بمثله الأعصار.

وقال شيخنا الحافظ أَبو الحَجَّاج: ما رأيتُ مِثْلَه، ولا رأى هو مِثْلَ نَفْسِه، وما رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسُنَّة رسوله، ولا أتبع لهما منه.

وقال العَلَّامة كمال الدين بن الزَّمْلَكاني: كان إِذَا سُئل عن فن من العِلْم ظَنَّ الرَّائي والسَّامع أَنَّه لا يعرف غيرَ ذلك الفن، وحَكَمَ أن أحدًا لا يعرفه مِثْله، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا في مذاهبهم منه ما لم يكونوا عرفوه قبل ذلك، ولا يُعرف أَنَّه ناظر أحدًا

<sup>(</sup>١) كذا هنا، وفي «البداية والنهاية» و«المقفي»: سنة اثنتين وتسعين.

فانقطع معه، ولا تكلَّم في عِلْم من العلوم ـ سواء كان من علوم الشرع أو غيرها ـ إِلاَّ فاق فيه أهله والمنسوبين إليه، وكانت له اليد الطُولى في حُسن التصنيف، وجودة العبارة، والترتيب والتقسيم والتبيين، ووقعت مسألة فرعية في قسمة جرى فيها اختلاف بين المُفتين في العَصْر؛ فكتب فيها مجلَّدة كبيرة، وكذلك وقعت مسألة في حدِّ من الحدود؛ فكتب فيها أيضًا مُجَلَّدة كبيرة، ولم يخرج في كل واحدة عن المسألة، ولا فيها أيضًا مُجلَّدة كبيرة، والم يخرج في كل واحدة عن المسألة، ولا طوَّل بتخليط الكلام والدخول في شيء والخروج من شيء، وأتى في كل واحدة بما لم يكن يجري في الأوهام والخواطر، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

وقرأت بخط الشيخ كمال الدين أيضًا على كتاب «رفع الملام عن الأثمة الأعلام» لشيخنا: تأليف الشيخ الإمام العالم، العلامة الأوحد، الحافظ المُجْتهد، الزَّاهد العابد، القُدُوة، إمام الأئمة، قُدُوة الأُمة، علامة العلماء، وارث الأنبياء، آخر المجتهدين، أوحد علماء الدِّين، بركة الإسلام، حُجَّة الأعلام، بُرْهان المتكلمين، قامع المبتدعين، محيي السُّنَة، ومَنْ عَظُمَتْ به لله علينا المِنَّة، وقامت به على أعدائه المُحَجَّة، واستبانت ببركته وهديه المَحَجَّة، تقي الدين أبي العَبَّاس أحمد ابن عبدالحليم بن عبدالسَّلام ابن تيميَّة الحَرَّاني، أعلى الله مناره، وشَيَّد به من الدين أركانه.

ماذا يقولُ الواصفونَ له وصفاته جلَّتْ عن الحَصْوِ هـو حُجّـةٌ لله قاهِرةٌ هُو بيننا أُعجوبةُ الدَّهْوِ هـو آيةٌ في الخَلْقِ ظاهِرةٌ أَنْوارها أَرْبَتْ على الفَجْوِ

وهذا الثَنَاء عليه وكان عمره نحو الثَّلاثين سنه، وقد أثنى عليه خَلْقٌ من شيوخه، ومن كبار علماء عَصْره كالشيخ شمس الدين ابن أبي عمر، والشيخ تاج الدين الفَزَاري، وابن مُنَجَّى، وابن عبدالقوي، والقاضي الخُويِّي، وابن دقيق العيد، وابن النَّحَاس، وغيرهم.

وقال الشّيخ عماد الدين الواسطي \_ وكان من الصلحاء العارفين \_ وقد ذكره: هو شيخنا السيِّد الإمام، الأُمة الهمام، محيي السُّنَة، وقامع البِدْعة، ناصر الحديث، مُفْتي الفِرَق، الفاتق عن الحقائق وموصلها بالأصول الشرعية للطالب الذائق، الجامع بين الظّاهر والباطن، فهو يقضي بالحق ظاهرًا وقلبه في العُلَى قاطن، أُنموذج الخلفاء الرَّاشدين، والأئمة المهديين، الشَّيخ الإمام تقي الدين أبو العبَّاس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام ابن تيميَّة أعاد الله بركته، ورفع إلى مدارج العُلى درجته.

ثمَّ قال في أثناء كلامه: واللَّهِ ثمَّ واللَّهِ ثمَّ واللَّهِ لم أَرَ تحت أديم السَّماء مِثْلَه عِلْمًا وعملًا وحالاً وخُلُقًا واتِّباعًا وكرمًا وحِلْمًا في حقِّ نَفْسه، وقيامًا في حَقِّ الله عند انتهاك حرماته.

ثمَّ أطال في الثناء عليه.

وقال الشَّيخ عَلَم الدين (١) في «معجم شيوخه»: أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمَّد بن تيميَّة الحَرَّاني الشَّيخ تقي الدين أبو العَبَّاس، الإمام المُجْمَع على فَضْله ونُبُله ودينه، قرأ الفِقْه وبَرَعَ فيه، والعربية والأصول، ومَهَرَ في عِلْمَي التفسير

البرزالي.

والحديث، وكان إمامًا لا يلحق غُبَاره في كلِّ شيء، وبلَغ رئبة الاجتهاد، واجتمعت فيه شروط المجتهدين. وكان إذا ذكر التفسير أبهت النَّاس من كثرة محفوظه، وحُسْن إيراده، وإعطائه كلَّ قولٍ ما يستحقُه من التَّرْجيح والتَّضْعيف والإبطال، وخَوْضه في كل عِلْم، كَانَ الحاضرون يقضون منه العَجَب، هذا مع انقطاعه إلى الزُّهد والعبادة، والاشتغال بالله تعالى، والتجرُّد من أسباب الدُّنيا، ودعاء الخلق إلى الله تعالى، وكان يجلس في صبيحة كلِّ جُمُعة على النَّاس يفسِّر القُرْآن العظيم، فانتفع بمجلسه وبركة دعائه، وطهارة أنفاسه، وصِدْق نيته، العظيم، فانتفع بمجلسه وموافقة قوله لعمله، وأناب إلى الله خَلْقٌ كثير، وحَدَى على طريقة واحدة من اختيار الفقر، والتقلُّل من الدُّنيا، وردِّ ما يفتح به عليه.

وقال علم الدِّين في موضع آخر: رأيتُ في إجازة لابن الشَّهْرَزُوري المَوْصِلي خَطَّ الشَّيخ تقي الدِّين، وقد كَتَبَ تحته الشَّيخُ شمس الدين الذَّهَبِيّ: هذا خَطَّ شيخنا الإمام، شيخ الإسلام، فَرْد الزَّمان، بحر العلوم، تقيِّ الدين. مولده عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وست مئة، وقرأ القُرْآن والفِقْه، وناظر واستدلَّ وهو دون البلوغ، وبَرَعَ في العلم والتفسير، وأفتى ودرَّس وله نحو العشرين، وصنَّف التَّصانيف، وصار من أكابر العلماء في حياة شيوخه، وله المُصَنَّفات الكبار اللي سارت بها الركبان، ولعلَّ تصانيفَه في هذا الوقت تكون أربعة آلاف كرَّاس وأكثر، وفسَّر كتاب الله تعالى مدة سنين من صَدْره أيام الجُمَع، وكان يتوقَّد ذكاءً، وسماعاتُه من الحديث كثيرة، وشيوخه أكثر من مئتي وكان يتوقَّد ذكاءً، وسماعاتُه من الحديث كثيرة، وشيوخه أكثر من مئتي شيخ، ومعرفته بالتفسير إليها المُنتَهى، وحِفْظُه للحديث ورجاله وصِحَّته وسُقمِه فما يُلْحق فيه، وأما نَقْلُه للفِقه ومذاهب الصَّحابة والتابعين \_

فضلاً عن المذاهب الأربعة \_ فليس له فيه نظير، وأما معرفته بالملل والنّحَل والأصول والكلام فلا أعلم له فيه نظيرًا، ويدري جُمْلَةً صالحة من اللّغة، وعربيته قويةٌ جِدًّا، ومعرفته بالتّاريخ والسّير فَعَجَبٌ عجيب، وأما شجاعتُه وجهادُه وإقدامه فأمر يتجاوز الوصف ويفوق النّعت، وهو أحد الأجواد الأسخياء الّذين يُضْرب بهم المَثل، وفيه زُهْد وقناعةٌ باليسير في المأكل والمَلْبَس.

وقال الذَّهَبِيّ في موضع آخر: كَانَ آيةً في الذكاء وسُرْعة الإدراك، رأسًا في مَعْرفة الكتاب والسُّنَّة والاختلاف، بحرًا في النَّقليات، هو في زمانه فريد عَصْره عِلْمًا وزُهْدًا وشجاعةً وسخاءً، وأمرًا بالمعروف، ونهيًا عن المنكر، وكثرة تصانيف.

إلى أن قال: فإن ذُكر التفسير فهو حامل لوائه، وإن عُدَّ الفقهاء، فهو مجتهدهم المُطْلق، وإن حَضَر الحُفَّاظ نَطَقَ وخَرِسُوا، وسَرَد وأبلسوا، واستغنى وأفلسوا، وإن سمًى المتكلِّمون فهو فَرْدُهم، وإليه مَرْجعهم، وإن لاح ابنُ سينا يَقْدُم الفلاسفة فَلَسهم وتيَّسَهُم (۱)، وهَتك أستارهم، وكشف عُوارهم، وله يدُّ طُولى في معرفة العربية والصَّرْف واللَّغة، وهو أعظم من أن تَصِفَه كَلِمي، وينبه على شَاوه قلمي، فإنَّ سيرتَه وعلومَه ومعارفَه ومِحَنه وتنقِلاتِه يحتمل أَنْ ترصَّع في مجلَّدتين.

وقال في مكان آخر: وله خِبْرَة تامَّة بالرِّجال، وجَرْحهم وتَعْديلهم وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث، وبالعالي والنَّازل، وبالصَّحيح والسَّقيم، مع حفظه لمتونه الَّذي انفرد به، فلا يبلغ أحد في العصر رتبته

<sup>(</sup>١) أي: أبطل قولهم. انظر «اللسان».

ولا يقاربُه، وهو عَجَبُ في استحضاره، واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب السَّتَة والمُسند بحيث يَصْدُق عليه أن [يقال]: «كلُّ حديثٍ لا يعرفه ابنُ تيميَّة فليس بحديث»؛ ولكن الإحاطة لله، غير أنَّه يغترفون من السَّواقي، وأما التفسير فمسلَّم إليه، وله في استحضار الآيات من القُرْآن وقت إقامة الدَّليل بها على المسألة \_ قوةٌ عجيبة، وإذا رآه المقرىء تحيَّر فيه، ولفرط إمامته في التفسير وعَظَمة اطِّلاعه يبيِّنُ خطأ كثير من أقوال المُفسِّرين، ويُوهي أقوالاً عديدة، وينصُرُ قولاً واحدًا موافقاً لما ذلَّ عليه القُرْآن والحديث، ويكتب في اليوم والليلة من التفسير، أو من الوقية، أو من الأصلين، أو من الرَّدِّ على الفلاسفة والأوائل نحوًا من أبعة كراريس أو أزيد، وما أَبْعِدُ أَنَّ تصانيفه إلى الآن تبلُغُ خمس مئة مجلّدة، وله في غير مسألةٍ مصنَّفٌ مفرد في مجلّد.

ثمَّ ذكر بعض مصنفاته وقال: ومنها كتاب في الموافقة بين المعقول والمنقول في مجلَّدتين.

قلتُ: هذا الكتاب ـ وهو كتاب «درء تعارض العقل والنقل» ـ في أربع مجلدات كبار، وبعض النسخ به في أكثر.

ومن مصنفاته: كتاب «بيان تلبيس الجَهْمية في تأسيس بِدَعهم الكلامية» في ستّ مجلدات، وبعض النُّسخ به في أكثر، وكتاب «جواب الاعتراضات المِصْرية على الفُتْيا الحَمَوية» في مجلَّدات، وكذلك كتاب «مِنْهاج السُّنَّة النَّبوية في نَقْض كلام [الشِّيع] والقدرية»، وكتاب في الرَّد على النَّصَارى سماه «الجواب الصَّحيح لمن بدَّل دين المسيح»، ومن مصنفاته أيضًا كتاب «الاستقامة» في مجلَّدين، وكتاب في محنته بمصر

في مجلّدين، وكتاب «الإيمان» في مجلّد، وكتاب «تنبيه الرّجل العاقل على تمويه المجادل في الجدل الباطل» في مجلّد، وكتاب «الرد على أهل كسروان الرّافضة» في مجلّدين، وكتاب في الردِّ على المنطق، وكتاب في الوسيلة، وكتاب في الاستغاثة، وكتاب «بيان الدليل على بطلان التحليل»، وكتاب «الصارم المسلول على شاتم الرسول»، وكتاب «اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم»، وكتاب «التحرير في مسالة حفير»، وكتاب «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»، وكتاب «السيّاسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية»، وكتاب «تفضيل صالح النيّاس على سائر الأجناس»، وكتاب «التحفة العراقية في الأعمال النّاس على سائر الأجناس»، وكتاب «التحفة العراقية في الأعمال اللهلينة»، وكتاب «الفرقان بين أولياء الرّحمن وأولياء الشيطان»، وكتاب «المسائل الإسكندرية في الرد على الملاحدة والاتحادية»، وتُعْرَف بالسّبْعينيّة.

وعدد أسماء مصنّفاته يحتاج إلى أوراق كثيرة، ولذكرها موضع آخر، وله من المؤلّفات والفتاوى والقواعد والأجوبة والرسائل والتّعالِيق ما لا ينحصر ولا ينضبط، ولا أعلم أحدًا من المتقدّمين ولا من المتأخّرين جَمَعَ مثل ما جمع، ولا صنّف نحو ما صنّف، ولا قريبًا من ذلك؛ مع أنّ تصانيفه كانَ يكتُبها من حِفْظه، وكتب كثيرًا منها في الحَبْس وليس عنده ما يحتاج إليه، ويراجعه من الكتب.

وقال الشَّيخ فتح الدِّين بن سَيِّد النَّاس ـ بعد أَنْ ذكر ترجمة شيخنا الحافظ أَبِي الحَجَّاج الَّتِي تقدَّم ذكرها \_: وهو الَّذي حداني على رُؤية الشَّيخ الإمام شيخ الإسلام تقي الدين أبي العبَّاس أحمد بن عبدالحليم ابن تيميَّة؛ فألفَيْتُه ممن أدرك من العلوم حَظًا، وكاد يستوعب السُّنَن والآثار حِفْظًا، إنْ تكلَّم في التفسير [فهو حامل رايته، أَو أفتى في الفِقْه

فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب عِلْمِه وذو روايته، أو حاضر بالنِّحَل والملل لم يُر أوسع من نحلته في ذلك، ولا أرفع من درايته، برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مِثْلُ نفسه، كَانَ يتكلَّم في التفسير] فيحضر مجلِسَه الجمُّ الغفير، ويردون من بحر عِلْمه العَذْب النَّمير، ويرتعون من ربيع فَضْله في روْضة وغدير.

إلى أَنْ دَبّ إِلَيه مِنْ أهل بلاده داء الحسد، وأكبّ أهلُ النّظر منهم على ما يُنقد عليه من أمور المعتقد، فحفظُوا عنه في ذلك كلامًا، أوسعوه بسببه ملامًا، وفوّقُوا لتبديعه سِهامًا، وزعموا أنّه خالف طريقهم، وفرَّق فريقهم، فنازعهم ونازعوه، وقاطع بعضهم وقاطعوه، ثمّ نازع طائفة أخرى ينتسبون من الفقر إلى طريقة، ويزعمون أنهم على أدق باطن منها وأجلى حقيقة، فكشف تلك الطرائق، وذكر لها على ما زعم بوائق، فآضَتْ إلى الطَّائفة الأولى من منازعيه، واستعانت بنوي الضَّغْن عليه من مقاطعيه، فوصلوا بالأمراء أمرَه، وأعمل [كلِّ] منهم في كُفْره فِكْرَه، فرتبوا محاضر، وألبوا الرُّويْبضة للسَّعي بها بين الأكابر، وسعوا في نقله إلى حَضْرة المملكة بالدِّيار المِصْرية، فنُقلَ وأودع السِّجْن ساعة حُضُوره واعْتُقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، وأودع السِّجْن ساعة حُضُوره واعْتُقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، وأودع السِّجْن ساعة حُضُوره واعْتُقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، المُنَازعة مخاتِلٍ في المخادعة، ومن مُجاهر بالتَّكفير مبارز بالمقاطعة، يسومونه ريّبَ المَنُون ﴿ وَرَيُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِكُنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ المُناون ﴿ وَرَيُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِكُنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ المناوعة، ومن مُجاهر بالتَّكفير مبارز بالمقاطعة، يسومونه ريّبَ المَنُون ﴿ وَرَيُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِكُنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ [القصص/ ٦٩].

وليس المجاهر بكفره بأسوأ حالاً من المخاتل، وقد دبَّتْ إليه عقارب مكره، فَرَدَّ الله كيد كلِّ في نحره، ونجاه على يد من اصْطَفَاه،

والله غالب على أمره، ثمَّ لم يَخْلُ بعد ذلك من فتنة بعد فتنة، ولم ينتقل طول عمره من محنة إلاَّ إلى محنة، إلى أَنْ فُوّض أمره لبعض القُضَاة فتقلَّد ما تقلد من اعتقاله، ولم يزلْ بمحبسه ذلك إلى حين ذهابه إلى رحمة الله تعالى وانتقاله، وإلى الله ترجع الأمور، وهو المطلع على خائنة الأعين وما تخفي الصُّدور، وكان يومه مشهودًا، ضاقت بجنازته الطريق، وانتابها المسلمون من كلِّ فَجِّ عميق، يتبركون بمشهده يوم يقوم الأشهاد، ويتمسكون بشَرْجَعِهِ (١) حتَّى كسروا تلك الأعواد!!

ثمَّ ذكر يوم وفاته ومَوْلده، ثمَّ قال: وقرأتُ على الشَّيخ الإمام حامل راية العلوم، ومُدْرك غاية الفهوم، تقي الدين أبي العَبَّاس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن تيميَّة ـ رحمه الله ـ بالقاهرة ـ قدم علينا ـ ثمَّ ذكر حديثاً من جُزْء ابنِ عَرَفة.

قلت: أملى شيخنا المسألة المعروفة بالحَمَوية سنة ثمانٍ وتسعين في قعدة بين الظُهر والعَصْر، وهي جواب سؤال ورد من حماة في الصّفات، وجرى له بسبب ذلك محنة، ونصره الله وأذلَّ أعداءه، وما حصل له بعد ذلك إلى حين وفاته من الأمور والمِحَن والتنقلات تحتاج إلى عِدَّة مجلَّدات، وذلك كقيامه في نوبة غازان سنة تسع، والتقائه أعباء الأمر بنفسه، واجتماعه بالملك وبنائبه خطلوشاه وببُولاي، وإقدامِه وجُرْأته على المغول، وعظيم جهاده، وفعيه الخير، من إنفاق الأموال، وإطعام الطعام، ودفن المَوْتى، ثمَّ توجهه بعد ذلك بعام إلى الدِّيار المِصْرية، وسوقه على البريد إليها في جُمُعة لما قَدِمَ التَّتار إلى أطراف البلاد، واشتدَّ الأمر بالبلاد الشّامية، واجتماعه بأركان الدَّوْلة،

<sup>(</sup>١) أي سريره. انظر التعليق (ص/١٨٩).

واستصراحه بهم، وحضَّهم على الجهاد، وإخباره لهم بما أُعدُّ الله للمجاهدين من الثواب، وإبدائهم له العذر في رجوعهم، وتعظيمهم له، وتردد الأعيان إلى زيارته، واجتماع ابن دقيق العيد به، وسماعه كلامه، وثنائه عليه الثُّنَاء العظيم، ثمَّ توجهه بعد أيام إِلى دمشق واشتغاله بالاهتمام لجهاد التَّتَار، وتحريض الأمراء على ذلك، إلى ورود الخبر بانصرافهم، ثمَّ قيامه في وقعة شَقْحب المشهورة سنة اثنتين وسَبْع مئة، واجتماعه بالخليفة والشُّلْطان، وأرباب الحَلِّ والعقد، وأعيان الأمراء، وتحريضه لهم على الجهاد، ومَوْعظته لهم، وما ظهر في هذه الوقعة من كراماته وإجابة دُعَائه، وعظيم جهاده، وقوَّة إيمانه، وشدَّة نُصْحه للإسلام، وفرط شجاعته، ثمَّ توجهه بعد ذلك في آخر سنة أربع لقتال الكِسْروانيين وجهادهم، واستئصال شأفتهم، ثمَّ مناظرته للمخالفين سنةً خمس في المجالس الَّتي عُقِدَتْ له بحضرة نائب السلطنة الأفرم، وظهوره عليهم بالحُجَّة والبيان، ورجوعهم إلى قوله طائعين ومكرهين، ثمَّ توجهه بعد ذلك في السَّنَة المذكورة إلى الدِّيار المِصْرية صحبة قاضي الشَّافعية، وعَقَّد مجلسٌ له حين وصوله بحضور القُضَاة وأكابر الدَّوْلة، ثمَّ حبسه في الجُبِّ بقلعة الجبل، ومعه أخواه سنةً ونصفًا، ثمَّ خروجه بعد ذلك، وعقد مجالس له ولخصومه وظهوره عليهم، ثمَّ إقرائه للعِلْم وبَثِّه ونَشْره، ثمَّ عقد مجلس له في شُوَّال من سنة سبع لكلامه في الاتِّحادية وطعنه عليهم، ثمَّ الأمر بتسفيره إلى الشَّام على البريد، ثمَّ رَدِّه من مرحلةٍ وسجنه بحَبْس القُضَاة سنةً ونصفًا، وتعليمه أهلَ الحَبْس ما يحتاجون إليه من أمور الدِّين، ثمَّ إخراجه منه، وتوجهه إلى الإسكندرية، وجَعْلِهِ في برج حَسَنِ منها ثمانية أشهُرِ يدخل إليه مَنْ شاء، ثمَّ توجهه إِلى مِصْر، واجتماعه بالسُّلطان في مجلس حفل فيه القضاة وأعيان الأمراء، وإكرامه له إكرامًا عظيمًا، ومشاورتِه له في قَتْل

بعض أعدائه، وامتناع الشَّيخ من ذلك، وجَعْله كل من آذاه في حِلِّ ثمَّ سُكَّناه بالقاهرة، وعودِهِ إِلَى نَشْر العِلْم ونفع الخَلْق، وما جرى بعد ذلك من قضيةِ البكري وغيرها، ثمَّ توجهه بعد ذلك إلى الشَّام صحبة الجيش المِصْري قاصدًا للغَزَاة بعد غيبته عن دمشق سَبْع سنين وسبع جُمَع، وتوجهه في طريقه إلى بيت المقدس، ثمَّ ملازمته بعد ذلك بدمشق لنشر العلم، وتصنيف الكتب، وإفتاء الخَلْق، إلى أَنْ تكلُّم في مسألة الحَلِف بالطَّلاق، فأشار عليه بعض القُضَاة بتَرْك الإِفتاء بها في سنة ثمان عشرة؛ فقبل إشارته، ثمَّ ورد كتاب السُّلْطان بعد أيام بالمَنْع من الفتوى عليها، ثمَّ عاد الشَّيخ إِلَى الإِفتاء بها وقال: لا يَسَعُني كِتْمان العِلْم. وبقي كَذَلَكَ مُدَّةً إِلَى أَن حبسوه بالقلعة خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا، ثمَّ أُخرج، ورجع إِلى عادته من الأشغال وتعليم العِلْم، ولم يزل كذلكُ إلى أن ظفروا له بجواب يتعلَّق بمسألة شُدُّ الرِّحال إلى قبور الأنبياء والصَّالحين، كَانَ قد أجاب به من نحو عشرين سنة؛ فشنَّعوا عليه بسبب ذلك، وكَبُرَتِ القضية، وورد مرسوم الشُّلْطان في شعبان من سنة ستٌّ وعشرين بجَعْلِهِ في القَلْعة؛ فأُخليت له قاعة حسنة، وأجري إِليها الماء، وأقام فيها ومعه أخوه يخدمه، وأقبل في هذه المُدَّة على العِبادة والتِّلاوة وتصنيف الكتب، والردِّ على المخالفين، وكَتَبَ على تفسير القرآن العظيم جملةً كبيرة تَشْتَمِلُ على نفائسَ جليلة، ونُكَتِ دقيقة، ومعانٍ لطيفة، وأوضح مواضع كثيرة أشكلت على خَلْقٍ من المفسِّرين، وكَتَب في المسألة الَّتي حبس بسببها مجلَّدات عِدَّة، وظَهر بعض ما كتبه واشتهر، وآل الأمر إلى أن مُنِعَ من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ما عنده من الكُتُب، ولم يتركوا عنده دواةً ولا قلمًا ولا ورقة، وكتب عقيب ذلك بفحم يقول: إِنَّ إخراج الكتب من عنده من أعظم

النَّعَم(١). وبقي أشهرًا على ذلك، وأقبل على التَّلاوة والعِبادة والتهجُّد حتَّى أتاه اليقين، فلم يفجأ النَّاسَ إلاَّ نعيُهُ، وما علموا بمرضه، وكان قد مَرضَ عشرين يومًا، فتأسَّف الخَلْقُ عليه، وحضر جَمْعٌ كبير، فأُذِنَ لهم فَى الدخول، وجلس جماعةٌ عِنْدَه قبل الغُسْل، وقرؤوا القرآن، وتبركوا برؤيته وتقبيله، ثمَّ انصرفوا، وحضر جماعةٌ من النِّساء ففعلن مثل ذلك، ثمَّ انصرفن، واقْتُصِرَ على من يغسله ويعين عليه في غُسْله، فلما فُرغَ من ذلك أُخرِج وقد اجتمع النَّاس بالقَلْعة والطريق إلى جامع دمشقَّ، وامتلأ الجامعُ وصحنه والكلَّاسة وباب البريد وباب السَّاعات إلى اللَّبَّادين والفوَّارة، وحضرتِ الجَنازةُ في السَّاعة الرابعة من النَّهار أَو نحو ذلك، ووُضِعَتْ في الجامع، والجُنْد يحفظونَها من النَّاس من شدَّة الزِّحام، وصُلِّيَ عليه أولاً بالقلعة، تقدَّم في الصَّلاة عليه الشَّيخ محمَّد بن تَمَّام، ثمَّ صُلِّيَ عليه بجامع دمشق عقيب صلاة الظُّهر، وحُمِلَ من باب البريد، واشتد الرِّحام، وألقى النَّاس على نعشه مناديلَهم وعمائمهم للتبرُّك!! وصار النَّعش على الرؤوس، تارة يتقدُّم وتارة يتأخَّر، وخرج النَّاس من الجامع من أبوابه كلُّها من شِدَّةِ الزِّحام، وكل باب أعظم زحمةً من الآخر، ثمَّ خرج النَّاس من أبواب البلد جميعها من شدة الزِّحام، لكن كَانَ المعظم من الأبواب الأربعة باب الفَرَج الَّذي أُخرجت منه الجنازة، ومن باب الفراديس وباب النَّصْر وباب الجابية، وعَظُمَ الأمر بسوق الخيل، وتقدَّم في الصَّلاة عليه هناك أخوه زين الدِّين، وحُمِلَ إِلَى مقبرة الصُّوفية؛ فدفن إِلى جانب أخيه الإمام شرف الدِّين ـرحمهما اللهـ، وكان دَفْنُه وقتَ العَصْر أو قبلها بيسير، وغلَّق النَّاس حوانيتَهم، ولم يتخلُّف عن الحضور، إلاَّ نَفَرٌ قليل، أو مَنْ عَجَزَ

<sup>(</sup>١) أي: ليطلع عليها الجميع؛ طلابُه، وأعداؤه، انظر: «العقود»: ص/٣٦٦.

للزِّحام، وحضرها من الرِّجال والنِّساء أكثر من مئتي ألف، وشرب جماعة الماء الَّذي فَضَل من غُسله، واقتسم جماعة بقية السِّدْر الَّذي غُسل به، وقيل إِنَّ الطَّاقية الَّتي كانت على رأسه دفع فيها خمس مئة درُهم، وقيل إِنَّ الخيط الَّذي فيه الزئبق الَّذي في عنقه لأجل القَمْل دُفع فيه مئة وخمسون درُهمًا، وحصل في الجَنَازة ضجيجٌ وبكاء عظيم، وتضرع كثير، وكان وقتًا مشهودًا، وخُتِمَتُ له ختم كثيرة بالصَّالحية والبلد، وتردد النَّاس إلى قبره أيامًا كثيرة ليلاً ونهارًا، ورؤيت له مناماتٌ كثيرة حَسَنةٌ، ورثاه جماعةٌ بقصائدَ جَمَّةٍ.

وكانت وفاته ليلةَ الاثنين العشرين من ذي القَعْدة سنة ثمانِ وعشرين وسَبْع مئة، رحمه الله، ورضي عنه، وأثابه الجَنَّة برحمته.



# الإمام الذَّهَبِيّ (٧٤٨)

١ ـ ذيل تاريخ الإسلام.

٢\_ معجم الشيوخ.

٣\_ تذكرة الحفاظ.

٤\_ ذيل العِبر.

٥ ـ دول الإسلام.

٦\_ الإعلام بوفيات الأعلام.

٧\_ المعين في طبقات المحدثين.

٨\_ ذِكْر من يُعتمد قوله في الجرح والتعديل.

٩\_ المعجم المختص.



# ذيل تاريخ الإسلام<sup>(۱)</sup>

#### ابن تَيْميَّة

الشّيخ، الإمام، العالم، المُفسر، الفقيه، المُجتهد، الحافظ، المحدِّث، شيخ الإسلام، نادرة العصر، ذو التّصانيف الباهرة والذكاء المفرط، تقي الدين، أبو العبّاس، أحمد، ابن العالم المفتي شهاب الدين عبدالحليم، ابن الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسّلام مؤلف «الأحكام»، ابن عبدالله بن أبي القاسم الحَرَّاني، ابن تبدالله بن أبي القاسم الحَرَّاني، ابن تَيْميّة، وهو لقب لجده الأعلى.

مولده في عاشر ربيع الأوَّل، سنة إحدى وستين وست مئة بحرَّان، وتحول به أبوه وأقاربه إلى دمشق في سنة سبع وستين عند جور التَّار؛ منهزمين في الليل؛ يجرون الذرية والكتب على عجلة؛ فإنَّ العدو ما تركوا في البلد دواب سوى بقر الحرث، وكلَّت البقر من ثقل العجلة، ووقف الفران (٢)، وخافوا من أن يدركهم العدو، ولجأوا إلى الله، فسارت البقر بالعجلة، ولطف الله تعالى، حتَّى انحازوا إلى حد الإسلام.

فسمع من: ابن عبدالدَّاثم، وابن أبي اليُسر، والكمال ابن عبد،

 <sup>(</sup>۱) منه نسختان؛ الأولى بجامعة ليدن بهولندا برقم ۳۲۰، والأخرى بمكتبة تشستربيتي بايرلندا، ومنها صورة بجامعة الإمام برقم (٤١٠٠). ويقال: هو ذيل للسَّير.

<sup>(</sup>٢) كذا في نسخة ليدن، وفي نسخة تشستربيتي غير واضحة.

وابن أبي الخير، وابن الصيرفي، والشَّيخ شمس الدين، والقاسم الإربلي، وابن علان، وخلق كثير، وأكثر وبالغ.

وقرأ بنفسه على جماعة وانتخب، ونسخ عدة أجزاء، و «سنن أبي داود»، ونظر في الرجال والعلل. وصار من أئمة النقد، ومن علماء الأثر، مع التدين والنبالة، والذكر، والصيانة.

ثم أقبل على الفقه ودقائقه وقواعده وحجمه، والإجماع والاختلاف؛ حتى كانَ يقضى منه العجب إذا ذكر مسألة من مسائل الخلاف، ثم يستدل ويرجح ويجتهد، وحُق له ذلك، فإنَّ شروط الاجتهاد كانت قد اجتمعت فيه؛ فإنني ما رأيت أحدًا أسرع انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة الَّتي يوردها منه، ولا أشد استحضارًا لمتون الأحاديث، وعزوها إلى الصحيح أو إلى المسند، أو إلى السنن منه؛ كأن الكتاب والسنن نصب عينيه، وعلى طرف لسانه، بعبارة رشيقة، وعين مفتوحة، وإفحام للمخالف. وكان آية من آيات الله تعالى في التفسير، والتوسع فيه، لعله يبقى في تفسير الآية المجلس والمجلسين.

وأما أصول الديانة، ومعرفتها، ومعرفة أحوال الخوارج والروافض والمعتزلة وأنواع المبتدعة؛ فكان لا يُشق فيه غباره، ولا يلحق شأوه

هذا مع ما كَانَ عليه من الكرم الَّذي لم أشاهد مثله قط، والشجاعة المفرطة الَّتي يضرب بها المثل، والفراغ عن ملاذِّ النفس من اللباس الجميل، والمأكل الطيب، والراحة الدنيوية.

ولقد سارت بتصانيفه الركبان في فنونٍ من العلم وألوان، لعلَّ تواليفه وفتاويه في الأصول، والفروع، والزهد، والتفسير، والتوكل،

والإخلاص، وغير ذلك تبلغ ثلاث مائة مجلد، لا بل أكثر.

وكان قواً لا بالحق، نهاءً عن المنكر، لا تأخذه في الله لومة لائم، ذا سطوة وإقدام، وعدم مداراة الأغيار. ومن خالطه وعرفه؛ قد ينسبني إلى التغالي فيه، إلى التقصير في وصفه، ومن نابذه وخالفه؛ ينسبني إلى التغالي فيه، وليس الأمر كذلك. مع أنني لا أعتقد فيه العصمة، كلا! فإنه مع سعة علمه، وفرط شجاعته، وسيلان ذهنه، وتعظيمه لحرمات الدين، بشر من البشر، تعتريه حدة في البحث، وغضب وشظف للخصم؛ تزرع له عداوة في النفوس، ونفورا عنه.

وإلا والله فلو لاطف الخصوم، ورفق بهم، ولزم المجاملة وحسن المكالمة؛ لكان كلمة إجماع؛ فإنَّ كبارهم وأئمتهم خاضعون لعلومه وفقهه، معترفون بشفوفه وذكائه، مقرّون بندور خطئه.

لست أعني بعض العلماء الَّذين شعارهم وهجِّيراهم الاستخفاف به، والازدراء بفضله، والمقت له، حتَّى استجهلوه وكفّروه ونالوا منه، من غير أَن ينظروا في تصانيفه، ولا فهموا كلامه، ولا لهم حظ تام من التوسع في المعارف، والعالم منهم قد ينصفه ويرد عليه بعلم.

وطريق العقل السكوت عما شجر بين الأقران ـ رحم الله الجميع ـ.

وأنا أقلّ من أن ينبّه على قدره كلمي، أو أن يوضح نبأه قلمي؛ فأصحابه وأعداؤه خاضعون لعلمه، مقرّون بسرعة فهمه، وألّه بحر لا ساحل له، وكنز لا نظير له، وأن جُوده حاتمي، وشجاعته خالدية.

ولكن قد يَنْقِمون عليه أخلاقًا وأفعالاً؛ منصفُهم فيها مأجور، ومقتصدهم فيها معذور، وظالمهم فيها مأزور، وغاليهم مغرور، وإلى الله ترجع الأمور. وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك، والكمال للرسل، والحجة في الإجماع. فرحم الله امراً تكلم في العلماء بعلم، أو صمت بحلم، وأمعن في مضايق أقاويلهم بتؤدة وفهم، ثمَّ استغفر لهم، ووسَّع نطاق المعذرة، وإلاً؛ فهو لا يدري، ولا يدري أنَّه لا يدري.

وإن أنت عذرت كبار الأئمة في معضلاتهم، ولا تعذر ابن تَيْميَّة في مفرداته؛ فقد أقررت على نفسك بالهوى وعدم الإنصاف!

وإن قلت: لا أعذره، لأنّه كافر، عدو الله تعالى ورسوله! قال لك خلقٌ من أهل العلم والدين: ما علمناه والله إلا مؤمنًا محافظًا على الصلاة، والوضوء، وصوم رمضان، معظمًا للشريعة ظاهرًا وباطنًا. لا يؤتى من سوء فهم، بل له الذكاء المفرط، ولا من قلة علم، فإنه بحر زخّار، بصير بالكتاب والسنة، عديم النظير في ذلك. ولا هو بمتلاعب بالدين؛ فلو كَانَ كذلك؛ لكان أسرع شيء إلى مداهنة خصومه، وموافقتهم، ومنافقتهم

ولا هو يتفرد بمسائل بالتشهي، ولا يفتي بما اتفق، بل مسائله المفردة يحتج لها بالقرآن أو بالحديث أو بالقياس، ويبرهنها ويناظر عليها، وينقل فيها الخلاف، ويطيل البحث؛ أسوة مَنْ تقدمه من الأئمة، فإن كَانَ قد أَخطأ فيها؛ فله أجر المجتهد من العلماء، وإن كَانَ قد أصاب؛ فله أجران.

وإِنَّمَا الذم والمقت لأحد رجلين: رجل أفتى في مسألة بالهوى ولم يُبْدِ حجة، ورجل تكلم في مسألة بلا خميرةٍ من علم ولا توشّعٍ في نقل؛ فنعوذ بالله من الهوى والجهل. ولا ريب أكه لا اعتبار بذم أعداء العالم؛ فإنَّ الهوى والغضب يحملهم على عدم الإنصاف والقيام عليه. ولا اعتبار بمدح خواصه والغلاة فيه؛ فإنَّ الحب يحملهم على تغطية هناته، بل قد يعدوها محاسن. وإنما العبرة بأهل الورع والتقوى من الطرفين، الَّذين يتكلمون بالقسط، ويقومون لله ولو على أنفسهم وآبائهم.

فهذا الرَّجل لا أرجو على ما قلته فيه دنيا ولا مالاً ولا جاهًا بوجه أصلاً، مع خبرتي التامة به، ولكن لا يسعني في ديني ولا عقلي أَن أكتم محاسنه، وأدفن فضائله، وأبرز ذنوبًا له مغفورة في سعة كرم الله تعالى وصفحه، مغمورة في بحر علمه وجوده، فالله يغفر له، ويرضى عنه، ويرحمنا إذا صرنا إلى ما صار إليه.

مع أني مخالف له في مسائل أصلية وفرعية، قد أبديت آنفًا أَنَّ خطأه فيها مغفور، بل قد يثيبه الله تعالى فيها على حسن قصده، وبذل وسعه، والله الموعد. مع أنِّي قد أوذيت لكلامي فيه من أصحابه وأضداده؛ فحسبي الله!.

وكان الشَّيخ أبيض، أسود الرأس واللحية، قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، كأن عينيه لسانان ناطقان، رَبَّعَة من الرجال، بعيد ما بين المنكبين، جهْوري الصوت، فصيحًا، سريع القراءة. تعتريه حِدَّة، ثمَّ يقهرها بحلم وصفح، وإليه كان المنتهى في فرط الشجاعة، والسماحة، وقوة الذكاء. ولم أرَ مثله في ابتهاله واستغاثته بالله تعالى، وكثرة توجهه. وقد تعبت بين الفريقين: فأنا عند محبه مُقصِّر، وعند عدوه مُسرف مُكثر، كلا والله!

توفى ابن تَيْميَّة إلى رحمة الله تعالى معتقلًا بقلعة دمشق، بقاعة بها،

بعد مرض جدَّ أيامًا، في ليلة الاثنين، العشرين من ذي القَعْدة، سنة ثمان وعشرين وسبع مئة.

وصُلِّي عليه بجامع دمشق عقيب الظهر، وامتلاً الجامع بالمصلين كهيئة يوم الجمعة، حتَّى طلع الناس لتشييعه من أربعة أبواب البلد، وأقلُّ ما قيل في عدد من شهده خمسون ألفًا، وقيل أكثر من ذلك، وحُمل على الرؤوس إلى مقابر الصوفية، ودفن إلى جانب أخيه الإمام شرف الدين، رحمهما الله تعالى وإيانا والمسلمين.

# معجم الشيوخ(١)

#### ابن تَيْميَّة

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم ابن تَيْميّة، شيخنا الإمام تقيّ الدين أبو العبّاس الحَرّاني. فريد العصر عِلمًا ومعرفة وذكاء وحفظًا وكرمًا وزهدًا، وفرط شجاعة وكثرة تآليف والله يصلحه ويسدّده، فلسنا بحمد الله ممن نَعْلُو فيه، ولا نجفو عنه، ما رئي كاملاً أئمةُ التّابعين وتابعيهم، فما رأيته إلاّ ببطن كتاب.

ولد شيخنا في عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وست مئة بحرَّان، وتحوَّلوا إلى دمشق سنة سبع وستين. فسمع من ابن عبدالدَّائم وابن أبي اليُسر، وخلق كثير، وعُني بالرِّواية، وسمع الكتب و «المسند» و «المعجم الكبير». سمعت جُملة من مصنفاته، وجزء ابن عَرَفة، وغير ذلك.

وكانت وفاته في العشرين من شهر ذي القَعْدة، سنة ثمانِ وعشرين وسبع مئة، مسجونًا بقاعة من قلعة دمشق، وشيَّعه أُممٌ لا يُحصون إلى مقبرة الصوفية، ولم يخلف بعده مثله في العلم، ولا من يُقاربه.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۱/٥٦/۱)، تحقيق د/ محمد الهيلة، نشر مكتبة الصديق، بالطائف، الطبعة الطبعة الأولى ١٤٠٨.

#### تذكرة الحفَّاظ(١)

#### ابن تَيْميَّة

الشيخُ الإمام العلامةُ الحافظُ الناقد الفقيه المجتهدُ المفسّرُ البارغُ شيخ الإسلام، عَلَم الزُّهَّاد، نادرةُ العصر، تقي الدين أبو العبّاس أحمد ابن المفتي شهاب الدين عبدالحليم ابن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين عبدالسَّلام بن عبدالله بن أبي القاسم الحَرَّاني. أحدُ الأعلام.

وُلد في ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وست مئة، وقدم مع أَهْله سنة سبع، فسمع من ابن عبدالدَّائم، وابن أبي اليُسر، والكمال بن عبد، وابن الصيْرَفي، وابن أبي الخير، وخلق كثير. وعُني بالحديث، ونسَخَ الأَجزاء، ودار على الشيوخ، وخَرَّجَ، وانتقى، وبرع في الرجالِ وعِلل الحديث وفقهه، وفي علوم الإسلام وعلم الكلام وغير ذلك.

وكان من بحور العلم، ومن الأذكياء المعدودين، والرُّهاد الأفراد، والشُّجعان الكبار، والكرماء الأجواد. أَثنى عليه الموافِقُ والمخَالِفُ، وسارت بتصانيفه الركبان، لعلّها ثلاث مئة مجلد.

حدَّث بدمشق، ومصر، والثغر. وقد امتُحن وأُوذِيَ مرّات، وحُبس بقلعة مصر والقاهرة والإسكندرية، وبقلعة دمشق مرّتيْن. وبها توفي في العشرين من ذي القَعْدة سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئة، في قاعة،

<sup>(</sup>١) ١٤٩٦/٤ - ١٤٩٨، نشر دائرة المعارف العثمانية، تحقيق العلامة المعلمين.

معتقلاً. ثمَّ جُهِّز وأُخرج إلى جامع البلد، فشهده أُمم لا يُحْصَون، فحُزروا بستين أَلفًا. ودُفن إلى جنب أُخيه الإمام شرف الدين عبدالله، بمقابر الصَّوفية، رحمهما الله تعالى.

ورُئيت له منامات حسنة، ورُثي بعدة قصائد. وقد انفرد بفتاوى نيل من عرضه لأجلها، وهي مغمورة في بحر علمه. فالله تعالى يُسامحه ويرضى عنه. فما رأيتُ مثله. وكل أُحدٍ من الأُمّةِ فيؤخذ من قوله ويتُرك. فكان ماذا ؟!

أخبرنا أحمد بن عبدالحليم الحافظ غير مرَّة، ومحمَّد بن أحمد بن عثمان، وابن فَرح، وابن أبي الفتح، وخلق قالوا: أنا أحمد بن عبدالدَّائم، أنا عبدالمنعم بن كُليب.

ح وأَنبأنا أحمد بنِ سلامة عن ابن كليب، أنا على بن بيان، أنا محمَّد ابن محمَّد، أنا إسماعيل ابن الصّفّار، ثنا الحسن بن عَرَفة، ثنا خلف بن خليفة، عن حميد الأعرج، عن عبدالله بن الحارث، عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: قال لي رسولُ الله صلّى الله عليه وآله وسلم: "إنَّك لَتَنظُرُ إلى الطّيْرِ فِي الجَنَّةِ فَتَشْتَهِيْه، فَيَخِرُّ بين يَدَيْك مشويًا».

### ذيل العبر(١)

قال في وفيات ٢٨٪:

ومات بقلعة دمشق ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة: شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله ابن تيمية الحرّاني معتقلاً. ومُنع قبل وفاته بخمسة أشهر من الدّواة والورق. ومولده في عاشر ربيع الأوّل يوم الاثنين سنة إحدى وستين وست مئة بحرّان. سمع من ابن عبدالدائم، وابن أبي اليُسر، وعدة. وبرع في التفسير، والحديث، والاختلاف، والأصلين، وكان يتوقّد ذكاء.

ومصنفاتُه أكثر من مائتي مجلّد. وله مسائل غريبة، نيل من عرضه لأجلها. وكان رأسًا في الكرم والشجاعة، قانعًا باليسير، شيّعه نحوٌ من خمسين أَلفًا، وحُمل على الرؤوس رحمه الله.

松 华 癸

<sup>(</sup>١) (ص/ ٨٤) نشر دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٥.

### دول الإسلام(١)

وفي ذي القعدة (سنة ثمان وعشرين وسبعماية) توفي بالقلعة شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبدالحليم ابن تَيْميَّة الحَرَّاني، عن سبع وستين سنة وأشهر، وشيّعه خلقٌ أقل ما حُزروا بستين أَلفًا، ولم يخلف بعده من يُقَاربُه في العلم والفضل.

\* \* \*

### الإعلام بوفياتِ الأعلام(٢)

وشيخ الوقت تقي الدين ابن تيمية في ذي القعدة (سنة ٧٢٨).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۲۳۷/۲)، تحقیق فهیم شلتوت، ومحمد مصطفیٰ نشر إدارة إحیاء التراث بقطر (۱) (۱۳۹٤).

<sup>(</sup>۲) ص۳۰۸ تحقیق ریاض عبدالحمید مراد وعبدالجبار زکار، ط. دار الفکر بدمشق (۲) (۱٤۱۲).

### المُعِيْن في طبقات المحدّثين(١)

(ذكره في الطبقة الأخيرة) فقال:

- الحافظ العلامة القُدوة، شيخ الإسلام، تقيّ الدين، أحمد بن الحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن تيميّة الحرّاني.

安 张 安

# ذِكْر مَنْ يُغْتَمد قولُه في الجرح والتعديل(٢)

(ذكره في الطبقة الثانية والعشرين) فقال:

- والحافظ العَلَم، شيخ الإسلام، تقيّ الدين، أبو العباس أحمد بن عبدالسلام الحرّاني، ابنُ تيميّة.

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) (ص/ ٣٢٢)، دار الصحوة (١٤٠٧).
 (٢) (ص/ ٧٧)، تحقيق عبدالفتاح أبو غُدَّة.

# المُعْجَمُ المُخْتَصُ(١)

أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم ابن تَيْميّة، الإمام العلّامة الحافظ الحُجَّة فريد العصر بَحْر العلوم تقيّ الدين أبو العَبّاس الحَرّاني ثمّ الدِّمشْقي.

وُلد بحرَّان في ربيع الأوَّل سنة إِحدى وستين وستمائة.

وقدم دمشق مع والده المُفْتي شهاب الدّين، فسمع ابن عبدالدّائم، وابن أبي اليُسْر، والمجْد بن عساكر، وأكثر عن أصحاب حنبل وابن طبرزد ومَنْ بَعدَهم، ونسخ وقرأ وانتقى، وبرع في علوم الآثار والسُّنن، ودرَّس وأفتى وفسَّر وصَنَّف التَّصانيف البديعة وانفَرَد بمسائل فَنِيلَ من عرْضِه لأَجْلِها، وهو بَشَرٌ له ذُنوبٌ وخطأ ومع هذا فوالله ما مَقَلتُ عيني مِثْلَه ولا رأى هو مِثل نَفْسه. كان إمامًا مُتبَحرًا في علوم الديانة صحيح الذهن، سريع الإدراك، سَيَّال الفَهْم، كثير المحاسن، موصوفًا بفَرْط الشجاعة والكرم، فارغًا عن شهوات المأكل والملبس والجِماع، لا لذَّة له في غير نَشْر العلم وتدُوينِه والعَمَل بمُقْتَضاه.

ذكره أَبو الفتح اليَعْمَري في "جواب سؤالات أبي العَبَّاس ابن الدمياطي الحافظ» فقال: "أَلْفَيتُهُ ممن أَدْرك من العلوم حَظًا، وكادَ يَسْتوعِبُ السُّنَن والآثار حِفظًا، إِن تَكلَّم في التفسير فهو حامِلُ رايتِه، أو

<sup>(</sup>۱) (ص/۲۵/۷۷)، تحقيق د/ محمد الهيلة، نشر مكتبة الصديق، بالطائف، الطبعة الأولى ١٤٠٨.

أفتى في الفقه فهو مُدْرِك غَايَتِه، أَو ذاكَرَ بالحديث فهو صاحب عِلْمه وذُو رِوايته، أَو حاضر بالنِّحَل والمِلَل لم يُرَ أَوْسَعُ مِن نحْلتِه ولا أَرفعُ من درايته، برز في كُل فن على أبناء جنسه، لم تَرَ عيني مثلَه ولا رأتْ عينهُ مثل نَفْسه».

قلتُ: قد سُجِن غير مرة ليفتر عن خُصومِه ويُقْصِر عن بَسْط لسانِه وقلَمه وهو لا يرجع ولا يَلُوي على نَاصِح إلى أَن توفي معتقَلاً بقلعة دمشق في العشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة.

وشَيَّعَهُ أُمَمٌ لا يُحْصَون إلى مقبرة الصُّوفية، غَفَر الله له ورحِمَهُ آمين.

حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن عبدالحليم الحافظ سنة خمس وتسعين، وأنا أحمد بن فرَح ومحمّد بن أبي الفتح ومحمّد بن عبدالوليّ ومحمّد بن أحمد بن عثمان الإمام، وعلي بن إبراهيم وعبدالحميد بن حسّان، وإبراهيم بن يحيى، وعلي بن محمّد بن غالب، وجبريل الفقيه وعدّة قالوا: أنا ابن عبدالدّائم، أنبأنا ابن كُليب.

وأنبأني عن ابن كُليْب أحمد بن سلامة، وأحمد بن عبدالسلام والخَضِر بن حَمُّوية أَنَّ عليّ بن بيان أخبرهم قال: أَنا محمَّد بن محمَّد، أنا إسماعيل بن محمَّد، نا ابن عَرفَة، نا المُبَارك بن سعيد الثوري عن موسى الجهني عن مصعب بن ثور عن سعد قال: قال رسول الله علم المُبَعنَّمُ أحدُكُم أَن يُكبَر في دُبُر كلّ صَلاة عشرًا ويُسبّح عشرًا ويَحْمد عشرًا، فذلك في خَمْس صلوات خمسون ومائة باللسان وألفٌ عشرًا، فذلك في خَمْس صلوات خمسون ومائة باللسان وألفٌ وخمسمائة في الميزان، وإذا أوى إلى فِراشه كَبَر أربعًا وثلاثين وحمِد ثلاثًا وثلاثين وسَبّح ثلاثًا وثلاثين، فتلك مائة باللسان وألفٌ في

الميزان. ثمَّ قال: فأيُّكم يَعْمَلُ في يوم وليلة أَلْفَيْن وخمسمائة سَيِّئة ؟٣.

رواه النَّسائي في «اليوم والليلة» عن زكريا الخَيَّاط عن الحَسَن بن عرفة. فوقع لنا بدَلاً بعلو دَرجتَيْن.

\* \* \*

#### أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية(١)

لأبي عبدالله محمد بن عبدالله بن أحمد المعروف بابن رُشُيِّق المعربي (٧٤٩)

# ينسب الله التخن التحسيد

أما بعد؛ فإن جماعة من محبي السنة والعلم سألني أن أذكر له ما ألَّفه الشيخ الإمام العلامة الحافظ، أوحد زمانه، فريد العصر: تقي الدين أبو العباس أحمد ابن تيمية \_رضي الله عنه ...؛ فذكرت لهم أني أعجز عن حصرها وتَعْدادها، لوجوهٍ أبديتها لبعضهم، وسأذكرها إن شاء الله فيما بعدُ.

فأكثرهم قالوا: لابدَّ من ذكر ماتعرف، ومالا يدرك كله لايُترك كله؛ فتعينت إجابتهم، وها أنا أذكر ما يسر الله عليَّ منها، وإن وجد الواقف على ما أكتب زيادة فليُلحقها، والله المستعان.

فمن ذلك ما ألَّفه من تفسير القرآن العزيز غير ما جمعه من أقوال مفسري السلف الذين يذكرون الأسانيد في كتبهم، فكتب على جميع

<sup>(</sup>۱) توجد منها نسخة في دار الكتب الظاهرية برقم ۱۱٤۷۹ (بخط الشيخ طاهر الجزائري)، وأخرى فيها برقم ٤٦٧٥ (بخط جميل العظم). ونشرها صلاح الدين المنجد منسوبة إلى ابن القيم، وهو وهم. ونشرته ناقصة، فانه اعتمد على النسخة الثانية فقط. وسبق الكلام على تحقيق نسبتها لابن رشيق في المقدمة.

۱/۳

القرآن ما أمكنه من النقول عن السلف وذلك شيء كثير.

وقال لي مرةً: وقفت على نحو خمسة وعشر(١) تفسيرًا مسندة.

وقال لي مرة : ربما طالعت على الآية الواحدة نحو مئة تفسير، ثم أسأل الله الفهم وأقول: يا معلم إبراهيم. ويذكر قصة معاذ / بن جبل، وقوله لمالك بن يخامر لما بكئ عند موته، وقال: أنا لا أبكي على دنيا كنت أصيبها منك، ولكن أبكي على العلم والإيمان اللذين كنت أتعلمهما منك، فقال: إن العلم والإيمان مكانهما، من ابتغاهما وجدهما، فاطلب العلم عند أربعة وسمّاهم، فقال: عند أبي الدرداء، وعبدالله بن مسعود، وسلمان الفارسي، وعبدالله بن سلام، فإن أعياك العلم عند هؤلاء؛ فليس هو في الأرض، فاطلبه من معلّم إبراهيم.

\_ فكتب الشيخ نقول السلف مجردًا عن الاستدلال، على جميع القرآن.

\_ وكتب في أوله قطعة كبيرة بالاستدلال.

\_ورأيت له سورًا وآيات يفسرها ويقول في بعضها: كتبته للتذكّر، ونحو ذلك.

ثم لما حُبِس في آخر عمره كتبت له: أن يكتب على جميع القرآن مرتبًا على السور، فكتب يقول: إن القرآن فيه ماهو بيَّن في نفسه، وفيه مابيّنه المفسرون في غير كتاب؛ ولكن بعض الآيات أشكلت على جماعة من العلماء، فربما يطالع الإنسان عليها عدّة كتب ولايَبِيْن له

<sup>(</sup>۱) کذا.

تفسيرها، وربما كتب المصنف الواحد في آية تفسيرًا وتفسير نظيرها بغيره، فقصدت تفسير تلك الآيات بالدليل؛ لأنّه أهم من غيره، وإذا تبين معنى آية تبين معاني نظائرها.

وقال: قد فتح الله عليًّ في هذا الحصن في هذه المدّة من معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشياء مات كثير من العلماء [يتمنونها]، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن، أو نحو هذا، ٣/ب وأرسل شيئًا/ كثيرًا مما كتب من هذا الجنس، وبقي شيءٌ كثير في سلة الحكم عند الحكّام (١) لما أخرجوا كتبه من عنده، وتوفي وهي عندهم إلى هذا الوقت نحو أربع عشرة رزمة.

### ١ ـ فمما رأيته من التفسير

ـ على الاستعاذة والبسملة أوراق.

ـ قاعدة في الفاتحة؛ في الاسماء التي فيها، وفي قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُو إِيَّاكَ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَّا عَلَيْهِ عِلَّا عَلَيْهِ عَلَيْه

\* وفي سورة البقرة:

ـ قطعة كبيرة في تفسير أوّلها.

- وفي تفسير قوله: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ نحو عشرين ورقة.

ـ وفي قوله: ﴿ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً ﴾، نحو كراسة.

<sup>(</sup>١) علق الشيخ طاهر الجزائري هنا: «ولعلها لم تضع».

- ـ وفي قوله: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَارِّ ﴾.
  - ـ وفي قوله: ﴿ فَمَنْ تَمَثَّعُ بِٱلْفُمْرَةِ إِلَى الْمَيْجُ ﴾ ، نحو عشرين ورقة .
    - \_ وفي قوله: ﴿ فَمَنِ أَضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَاعَادٍ ﴾.
- /\_ وفي قوله: ﴿ ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوَلَندَهُنَّ ﴾، نحو ثلاثين ورقة. ٤/ أ
  - ـ وفي آية الكرسيّ، في موضعين، نحو عشرين ورقة.
  - \_ وفي قوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾، نحو ثلاثين ورقة.
  - \_ وفي قوله: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾، وتُسمَّى «العبودية» نحو سبعين ورقة.
    - ـ وفي آيات الربا، وتكلم فيها على ربا الفضل، نحو ثلاثين ورقة.
      - \* وفي سورة آل عمران:
      - \_ في قوله: ﴿ وَمَا يَعْسَلُمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ نحو مجلد.
      - ـ وفي قوله: ﴿ شَهِـ دَائلَهُ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ ، نحو ستين ورقة .
        - \_ وفى قوله: ﴿ مِنْهُ ءَايَكُ مُعَكَّمَكُ ۗ ﴾.
  - \_ وفي قوله: ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَبِي قَلَتَلَ مَعَـهُم رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ ﴾، نحو عشر ورقات.
    - # وفي سورة النساء:
    - \_ فى قوله: ﴿ مَّاۤ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنَ اللَّهِ ﴾ ، نحو مئة ورقة .

- وفي قوله: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُهُمْ بِنَجِيَّةٍ﴾.
- وفي قوله: ﴿ وَمَن يَقْتُ لُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدَا ﴾.
  - # وفي سورة المائدة:

٤/ب /\* وفي سورة الأنعام:

- في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّالَوْةِ ﴾، نحو ثلاثين ورقة.
  - ـ وفي تفسير السورة وجميع معانيها، ونحو ذلك، مجلد لطيف.
    - . في قوله: ﴿ فَلَمَّاجَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ﴾.
    - ـ وقوله: ﴿ وَكَيُّفَ أَخَافُ مَا آشَرَكَتُمُ ﴾.
      - ـ وقوله: ﴿ لَا أُحِبُ الْآفِلِينَ ﴿ لَا أُحِبُ الَّافِلِينَ ﴾.
      - ـ وقوله: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾.
        - # وفي سورة الأعرأف:
- في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَّ ءَادَمَ ﴾، ثلاث قواعد، أكثر من سبعين ورقة.
  - ـ وفي قوله: ﴿ لَنُحْرِجَنَّكَ يَنشُعَيْبُ﴾.
    - ـ وقوله: ﴿ وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ ﴾.
      - \* وفى سورة الأنفال:

1/0

- ـ في قوله: ﴿ يَكَأَنُّهُا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ ﴾ .
  - # وفي سورة براءة:
- في قوله: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ ﴾ ، فسرها مرَّات في قواعد متعددة .
  - \_ وفي قوله: ﴿ فَأَلِتُمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُرْ﴾.
  - / \_ وفي قوله: ﴿ ۞ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُـقَرَآءِ﴾.
  - ـ وفي قوله: ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَآفَةً ﴾.
    - \* وفي سورة يونس ـ عليه السلام ـ:
  - \_ في قوله: ﴿ وَمَا يَشَّبِعُ ٱلَّذِينَ يَـدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَآءً ﴾ .
    - \_ وفي قوله: ﴿ إِلَّا قَوْمَ يُونُسُ لَـكَّا ءَامَنُوا ﴾.
      - \* وفي سورة هود \_ عليه السلام \_:
      - ـ في قوله: ﴿ كِنَنْكُ أُعْرِكُمْتُ ءَايَنْكُمْ﴾.
    - \_ و في قوله: ﴿ أَفَكُن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةِ مِن رَّيِّهِ ، وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْـهُ ﴾ .
- \_ وفي قوله: ﴿ خَلَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكُ ﴾ ، وتكلم على هذا الاستثناء.
- \_وفي محبسه الأخير عمل قاعدة في الرد على من قال بفناء الجنة والنار، في نحو عشرين ورقة.
- \_ وفى قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْلَلِفِينَ ۚ شَيَّ إِلَّا مَن رَّجِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾

ە/ب

والكلام على هذه اللام.

\* وفي سورة يوسف \_ عليه السلام \_:

ـ فسّرها أو أكثرها، وتكلم على معانيها، بمصر في الجُبّ، في نحو مجلدين.

ـ وفي قوله: ﴿ ﴿ وَمَآ أَبَرِئُ نَفْسِيٓ ﴾، وبين أنه من كلام المرأة.

- وفي قوله: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِدِّ- وَهَمَّ بِهَالَوَلَآ أَن رَّهَا بُرْهَانَ رَبِّدٍّ-﴾ .

/ - وقوله: ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْضَ ٱلرُّسُلُ ﴾ .

\_ وقوله: ﴿ قُلْ هَا لِهِ عَسَبِيلِيَّ أَدْعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِـ يَرَقٍ ﴾ .

\* وفي سورة الرّعد

- فى قوله: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَّدِهِ. ﴾.

- وفى قوله: ﴿ ﴿ أَفَهَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْوِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيِّكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْرَيْكِ

\* وفي سورة الحجر:

فى قوله: ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾ .

- وفي قوله: ﴿ هَٰلَذَا صِرَفُّ عَلَيَّ مُسْتَقِيدً ۗ ۞ ، ونظائر هذه الآية ، كُفُولُه: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ شَا﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞﴾.

\* وفي سورة النحل

ـ الآيات الأولى، ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـةً لِقَوْرِ يَنْفَكُّرُونَ ۖ ۞ ﴾، ﴿ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ الْآياتِ. ـ وفي قوله: ﴿ ﴿ أَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا ﴾.

\_ وفى قوله: ﴿ وَلَقَدْنَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ ﴾.

\* وفي سورة الأنبياء \_ عليهم السلام \_:

\_ في قوله: ﴿ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا أَنتَ سُبَحَننَكَ ﴾، في مجلد لطيف، وهي دعوة ذي النون(١١).

/\_ وفي قوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْـبُدُونِكَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾، واعتراض ٦/ أ ابن الزِّبَعْرِي، وجوابه.

﴿ وفي سورة الحج:

في قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي ﴾، وتكلم على
 لفظ التأويل، في نحو كراسة (٢).

\_ و فى قوله: ﴿ ﴿ ذَالِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ﴾ ، ورقات.

\* وفي سورة النور:

\_ فسر غالبها في مجلد لطيف<sup>(٣)</sup>.

ـ و في قوله: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَنرِهِمْ ﴾، خمس ورقات.

ـ وفي قوله: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِئُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ في قاعدتين.

<sup>(</sup>١) قال الشيخ الجزائري: «رأيتها».

<sup>(</sup>٢) علق الشيخ الجزائري: «رأيتها في بيروت».

<sup>(</sup>٣) علق الشيخ الجزائري: «طبع في الهند».

- \* وفي سورة القصص:
- ـ في حمو موسى، هل هو شعيب أم غيره، في كراسة.
  - وفي قوله: ﴿ إِنَّمَآ أُونِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِئَّ ﴾ .
- ـ وفي قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا ﴾ ، مرتين.
  - \* وفي سورة العنكبوت:
  - قوله: ﴿ الَّذَ اللَّهِ النَّاسُ ﴾.
  - وقوله: ﴿ وَأَقِيمِ ٱلْمُسَالَوْةُ إِنْ ٱلصَّالَوْةَ تَنْهَىٰ عَبِ ٱلْفَحْسَآ وَٱلْمُنكَلِّ ﴾.
    - وفي قوله: ﴿ وَلَا تَجَادِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ ﴾.
      - / \* وفي سورة لقمان:
      - ـ في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلَّمُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلَّمُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾.
        - \* وفي سورة ﴿ الْمَرِّ ۞ تَنْزِيلُ﴾ السجدة:
      - ﴿ وَيَحْمَلُنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَبُرُواً ﴾.
        - # وفي سورة الأحراب:
  - ـ قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَّكُرُوا يِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُرَ ﴾ ، وقصة الخندق.
    - # وفي سورة سبأ:
    - ﴿ قُل لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ .
      - \* وفي سورة فاطر :

- ﴿ ثُمَّ أَوْرَفْنَا ٱلْكِئنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْهَ نَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (١).
- \_ وفي قوله: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا ﴾ .
  - وفي سورة غافر:
  - \_ قوله: ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَكَتِ ﴾ .
  - وفي قوله في آخر السورة: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ .
    - # وفي سورة الشورى:
    - ـ قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَتِ أَنُّهُ ، نحو خمسين ورقة .

/ ﴿ وَفِي سُورَةَ الزَّخُرَفُ:

- \_ قوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَبِدِينَ ﴿ ﴾ .
  - # وفي سورة الدخان وسورة الجاثية:
    - ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَكُمْ عَلَىٰ عِسَلْمِ ﴾ .
    - \_ وقوله: ﴿ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ ﴾
      - \* سورة الحجرات:
    - ـ فسّرها في بضعة عشر<sup>(٢)</sup> ورقة.
      - \* سورة الذاريات:

1/٧

<sup>(</sup>١) علق الشيخ الجزائري: قرآيتها».

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل.

- قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ آلِجُنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾، فسرها مرتين، إحداهما في نحو سبعين ورقة.

- \* سورة الواقعة:
- \_ قوله: ﴿ فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلُقُومَ ﴿ ٢
  - \* سورة المجادلة:

\_ قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن غَبُّوَىٰ ثَلَاثَةٍ ﴾، فسرها مرات، وتكلم على المعيَّة في جميع مواردها.

- \* سورة الممتحنة :
- ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَحِنُوهُنَّ ﴾ .
  - \* سورة ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَرْكِكِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ \* .
    - ـ فسرها في مجلد لطيف.
      - \* سورة الفجر:
- ـ فسّرها وتكلّم مرات على قوله: ﴿ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ۞﴾.
- ـ وقوله: ﴿ وَلِيَالٍ عَشْرِ ۞﴾، وبين أنَّ له(١) عشرين فضيلة.
  - / \* سورة: ﴿ لَآ أُقْسِمُ ﴾:
- ـ فسرها بكمالها، وتكلم على قوله: ﴿ وَهَدَيْنَكُ ٱلتَّجْدُيْنِ ۞﴾.

<sup>(</sup>۱) کذار

- ـ وتكلم على قوله: ﴿ فَٱلْهَمَهَا فَجُوْرَهَا وَتَقْوَنْهَا ۞ .
  - \* سورة ﴿ آقْرَأْ بِٱشْدِرَيِّكَ ﴾ .
- ـ فسّرها، وبين أنها أول سورة انزلت، وبين أنها تضمنت أُصول الدين، في مجلد لطيف<sup>(۱)</sup>.
  - \* سورة: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾:
    - فسّرها بكمالها<sup>(٢)</sup>.
  - \* سورة ﴿ قُلْ يَتَأْنُهُا ٱلْكَ فِرُونَ ۞ :
    - ـ فسّرها في نحو ثلاثين ورقة<sup>(٣)</sup>.
      - \* سورة ﴿تَبَّتُ ﴾:
      - ـ فسّرها في نحو عشر ورقات.
        - \* المعودتان:
  - ـ فشرها مرات في نحو خمسين ورقة.
    - \* ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ١
      - ـ فسّرها في مجلَّد.

<sup>(</sup>١) رمز الشيخ الجزائري بـ ( م ).

<sup>(</sup>٢) علق الشيخ الجزائري: وعندي تفسير أولها.

<sup>(</sup>٣) علق الشيخ الجزائري: «رأيتها».

ـ وتكلم في مجلد لطيف على كونها تعدل ثلث القرآن، وتفضيل القرآن بعضه على بعض.

- وله قواعد في التفسير مجملة، تكلّم فيها على المصنفات، وعلى المفسرين، وماهو متصل وغير متصل، ومن يعتمد عليه ومن لايعتمد / 1 عليه/، رأيت منها نحو مجلد كبير.

\_ وكتب قاعدة كبيرة في هذا المعنى.

\_ وله جواب في تفسير البغوي والقرطبي والزمخشري؛ أيها أفضل؟ ـ وله قاعدة في فضائل القرآن.

ـ وقاعدة في أقسام القرآن.

ـ وقاعدة في أمثال القرآن.

- انتهى مايتعلق بالكتاب العزيز (١٠).

٢ ـ ومما صنفه في الأصول مبتدئًا أو مجيبًا لمعترض أو سائل

ـ كتاب الإيمان. في مجلد.

\_ كتاب الاستقامة أفي مجلدين.

\_كتاب جواب الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية. أربع محلدات.

<sup>(</sup>۱) كتب الناسخ العلامة طاهر الجزائري هنا: «وهذا الذي أردنا نقله الآن لغرض، حرر في ليلة ٢١/ رمضان، سنة ١٣١٨، وله الحمد.

- \_ كتاب الجواب عما أورده كمال الدين الشريشي على كتابه تعارض العقل والنقل.
- كتاب بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية. في ست مجلدات.
  - \_ كتاب درء تعارض العقل والنقل. أربع مجلدات.
  - ـ منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية. أربع مجلدات.
    - ـ الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح. في مجلدين.
      - \_شرح أول المحصل. في مجلد.
      - ـ كتاب الرد على أهل كسروان الرافضة. في مجلدين.
- \_ الهلاكونية. وهو جواب سؤال ورد على لسان هلاكو ملك التتار. في مجلد.
  - \_ كتاب في الوسيلة. في مجلد.
  - ـ كتاب في الرد على البكري في الاستغاثة. في مجلد.
  - \_ شرح على أول كتاب الغزنوي في أصول الدين. في مجلد لطيف.
    - \_ كتاب في الرد على المنطق. في مجلد كبير.
      - \_ شرح عقيدة الأصفهاني. في مجلد.
    - \_ شرح مسائل من الأربعين للرازي. في مجلدين.
  - \_ المسائل الإسكندرية. رد فيه على ابن سبعين وغيره. في مجلد.

- كتاب في محنته في مصر. في مجلدين. وتكلم فيه على الكلام النفسي وأبطله من نحو ثمانين وجها.
  - ـ كتاب الكلام على إرادة الرب وقدرته. نحو مائة ورقة.

### ٣ ـ قواعد وفتاوي

- ـ الكيلانية، وهو جُوابُ في مسألة القرآن. في مجلد لطيف.
- قواعد في إثبات المعاد، والرد على ابن سينا في رسالته الأضحوية. نحو مجلد.
- ـ تحقيق الاثبات في الأسماء والصفات: التدمرية. بحث فيها في حقيقة الجمع بين القدر والشرع.
  - ـ الفتيا الحموية. ستون ورقة. كتبها بين الظهر والعصر.
    - ـ المراكشية. وهي فتيا في الصفات. خمسون ورقة.
      - ـ فتيا في مسألة العلو. نحو خمسين ورقة.
  - ـ فتيا تتضمن صفات الكمال مما يستحقه الرب سبحانه. نحو ستين ورقة.
  - ـ الواسطية. وهي فتيا في عقيدة الفرقة الناجية. نحو ثلاثين ورقة.
    - ـ جواب في تعليل مسألة الأفعال. نحو ستين ورقة.
    - ـ جواب في مسألة القرآن. وردت من مصر. نحو سبعين ورقة.
- ـ البعلبكية. تكلم فيها على اختلاف الناس في الكلام. نحو عشرين ورقة.

- ـ القادرية. وهي مسألة في القرآن. نحو عشر ورقات.
- ـ جواب مسألة في القرآن؛ هل هو حرف وصوت أم لا. نحو ثلاثين ورقة.
  - ـ الأزهرية. بضع وعشرون ورقة.
  - ـ البغدادية. وهي مسألة في القرآن.
    - \_ مسائل في الشكل والنقط.
  - ـ كتاب إبطال قول الفلاسفة بإثبات الجواهر العقلية.
  - ـ كتاب إبطال قول الفلاسفة بقدم العالم. في مجلد كبير.
  - ـ قاعدة في إبطال قول الفلاسفة أن الواحد لايصدر عنه إلا واحد.
    - \_ قاعدة في القضايا الوهمية.
    - ـ قاعدة فيما يتناهى ومالا يتناهى.
- جواب في العزم على المعصية هل يُعاقب العبد عليه. نحو عشرين ورقة.
- ـ قاعدة في أن مخالفة الرسول عليه الصلاة والسلام لاتكون إلا عن ظن واتباع هوى.
  - ـ قاعدة في أن الإيمان والتوحيد يشتمل على مصالح الدنيا والآخرة.
    - ـ قاعدة في إِثبات كرامات الأولياء. عشرين ورقة.
    - ـ قاعدة في أن خوارق العادات لاتدلّ على الولاية.

- ـ قاعدة في الصبر والشكر. نحو ستين ورقة.
  - \_ قاعدة في الرضا. مجلد لطيف.
- ـ قاعدة في أن كل آية يحتج بها مبتدع ففيها دليل على فساد قوله.
- ـ قاعدة في أن كل دليلٍ عقلي يحتج به مبتدع، فيه دليل على بطلان قوله. مائة ورقة.
  - \_ قاعدة في تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس.
  - ـ قاعدة في الخلوات، والفرق بين الخلوة الشرعية والبدعية.
    - ـ قاعدة في لباس الخرقة والأقطاب ونحوهم.
      - \_ الصعيدية. وهي قاعدة تتعلق بالتوبة.
      - ـ قاعدة في الفقراء والصوفية أيهم أفضل.
    - ـ قاعدة في محبة الله للعبد ومحبة العبد لله. مجلد لطيف.
      - ـ التحفة العراقية. نحو ستين ورقة.
      - \_ قاعدة في الاخلاص والتوكل. نحو خمسين ورقة.
        - ـ قاعدة في الشيوخ الأحمدية. نحو خمسين ورقة.
          - \_ قاعدة في تحريم السماع. نحو عشرين ورقة.
            - \_ تحريم السماع. في مجلد.
      - ـ تعليقة على فتوح الغيب لسيدي عبدالقادر الكيلاني.

- ـ قاعدة في شرح أسماء الله الحسني.
- \_ قاعدة في قوله ﷺ: «ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة».
  - ـ قاعدة في الاستغفار وشرحه.
  - \_ قاعدة في أن الشريعة والحقيقة متلازمتان.
  - \_ قاعدة في الخلة والمحبة وأيهما أفضل. في مجلد.
    - \_ قاعدة في العلم المحكم. مجلد.
    - \_ قواعد في خلافة الصدِّيق. مجلد.
    - \_رسالة في أمر يزيد هل يُسبُّ أم لا.
    - ـ رسالة في الخضر هل مات أو هو حي.
    - \_رسالة في احتجاج الجهمية والنصاري بالكلمة.
      - \_ رسالة فيمن عزم على فعل مجرم ثم مات.
    - \_ رسالة في أن اسماعيل عليه السلام هو الذبيح.
    - ـ رسالة في الذوق والوجد الذي يذكره الصوفية.
- \_رسالة في قوله عليه الصلاة والسلام: «من قال أنا خير من يونس بن مَتَّى فقد كذب».
  - \_ رسالة في الاشتغال بكلام الله وأسمائه وذكره، أيُّ ذلك أفضل.
    - \_رسالة في غض البصر وحفظ الفرج ماذا يُعِيْنُ عليه.

- الإربلية. وهي رسالة في الاستواء والنزول هل هو حقيقة أم لا.
- رسالة في مسألة الزوال واختلاف وقته باختلاف البلدان. في مجلد لطيف.
  - ــ رسالة في اللقاء وما ورد فيه في القرآن وغيره. نحو عشرين ورقة.
    - ـ رسالة في قرب الرب من عابديه وداعيه. مجلد لطيف.
- رسالة في الاستواء وإبطال قول من تأوَّله بالاستيلاء من نحو عشرين وجهًا.
  - ـ كتاب في الشهادتين وما يتبع ذلك. في مجلد.
  - رسالة في عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام هل هي من الصغائر وهل يكفر المنازع في تجويز الصغائر عليهم؟ نحو ثلاثين ورقة.
    - ـ رسالة في الاستطاعة هل هي مع الفعل أو قبله.
      - ـ رسالة في العين والقلب وأحواله.
- ـ رسالة هل كان النبي ﷺ قبل الرسالة نبيًا، وهل يسمّى من صحبه إذ ذاك صحابيًا.
- رسالة هل كان النبي على قبل الوحي متعبدًا بشرع من قبله من الأنساء.
  - ـ رسالة في كفر فرعون.
  - ـ رسالة في ذي الفقار هل كان سيفًا لعلي رضي الله عنه.

- ـ رسالة في وجوب العدل على كل أحد في كل حال.
  - ـ رسالة في فضل السلف على الخلف في العلم.
  - ـ كتاب في الإيمان هل يزيد وينقص. في مجلد.
- \_ رسالة في حق الله وحق رسوله وحقوق عباده وما وقع في ذلك من التفريط.
- رسالة في أن مبدأ العلم الإلهي عند النبي ﷺ هو الوحي، وعند أتباعه هو الايمان.
- ـ رسالة في أن كل حمد وذم للمقالات والأفعال لابُدَّ أن يكون بكتاب الله وسنة رسوله.
- ـ رسالة في عقيدة الأشعرية وعقيدة الماتريدي وغيره من الحنفية. نحو خمسين ورقة.
  - ـ الواسطية. وهي عقيدة.
  - ـ الحوفية. وهي عقيدة أيضًا. نحو عشرين ورقة.
  - ـ رسالة في العرش والعالم هل هو كروي الشكل أم لا؟
    - ـ رسالة في الخلَّة والامكان العام.
    - ـ شرح رسالة ابن عبدوس في أصول الدين.
  - ـ قاعدة فيما لكل أمة من الخصائص، وخصائص هذه الأمة.
    - \_ قاعدة في الكليّات. مجلد لطيف.

- ـ كتاب في توحيد الفلاسفة على نظم ابن سينا. مجلد لطيف.
- ـ رسالة في جواب محيى الدين الأصفهاني. نحو ستين ورقة.
- ـ الفرقان بين<sup>(١)</sup> أولياء الرحمن وأولياء الشيطان. مجلد لطيف.
- \_رسالة في الفرق بين ما يتأوّل ومالا يتأوّل من النصوص. نحو عشرين ورقة.
  - ـ قاعدة في الفناء والاصطلام. نحو ثلاثين ورقة.
    - ـ قاعدة في العلم والحلم نحو عشرين ورقة.
  - ـ قاعدة في الاقتصاص من المظالم بالدعاء وغيره. مجلد.
    - ـ قاعدة في تزكية النفوس. نحو ثلاثين ورقة.
    - ـ قاعدة في كلام ابن الشريف في التصوّف. كرّاسة.
    - ـ قاعدة في حق الله وحق عباده. بضع عشرة ورقة.
      - ـ قاعدة في الزهد والورع. نحو ثلاثين ورقة.
  - ـ قاعدة في الإيمان والتوحيد، وبيان ضلال من ضل في هذا الأصل.
    - ـ قاعدة في أمراض القلوب وشفائها. نحو أربعين ورقة.
      - ـ قاعدة في السياحة ومعناها في هذه الأمة.
    - ـ قاعدة في خلة إبراهيم عليه السلام وأنه الامام المطلق.

<sup>(</sup>١) في الأصل: ابيانه.

- ـ قاعدة فيمن امتحن في الله وصبر.
- \_ رسالة في المباينة بين الله سبحانه وبين خلقه. نحو أربعين ورقة.
  - ـ قاعدة في الصفح الجميل والهجر الجميل والصبر الجميل.
    - \_ قاعدة في اقتران الإيمان بالاحتساب.
- ـ رسالة في قوله «أُمرتُ أن أُخاطب الناس على قدر عقولهم» هل هو من كلام النبي ﷺ.
- \_ قاعدة في الرد على أهل الاتحاد. وهي جواب الطوفي. في مجلد لطنف.
  - ـ رسالة في أصول الدين للعدوية. بقدر أربعين ورقة.
  - \_ رسالة في الأصول لأهل جيلان. نحو خمسين ورقة.
  - ـ رسالة لأهل قبرص تتضمن قواعد دينية أصولية، بقدر ثلاثين ورقة.
- ـ قاعدة فيما يتعلق بالوسيلة بالنبي على والقيام بحقوقه الواجبة على المته في كل زمان ومكان، وبيان خصائصه التي امتاز بها على جميع العالمين، وبيان فضل أمته على جميع الأمم.
  - ـ قاعدة تتعلق بالصبر المحمود والمذموم.
  - \_ قاعدة تتعلق برحمة الله في ارسال محمد ﷺ، وأن إرساله أجلّ النعم.
    - ـ قاعدة في الشكر لله.
    - ـ رسالة في حال الحلّاج، ودفع ما وقع به التحاجّ.

- قاعدة في الْعُمَر المكية وهل الأفضل للمجاور وأهل مكة الاعتمار أو الطواف. نحو أربعين ورقة.

- قاعدة في الكلام على المرشدة(١).
- ـ قاعدة في كلام الجنيد لما سُئل عن التوحيد فقال «إفراد الحدوث عن القدم».
  - ـ قاعدة في التوكل والاخلاص. نحو أربعين ورقة.
    - ـ قاعدة في التسبيح والتحميد والتهليل.
    - ـ قاعدة في أن الله تعالى إنما خلق الخلق لعبادته.
      - ـ قاعدة في توحيذ الشهادة.
        - القواعد الخمس.
  - ـ قاعدة في القدرية وأنهم ثلاثة أقسام: مجوسية، ومشركية، وابليسية
- قاعدة في بيان طريقة القرآن في الدعوة والهداية النبوية وما بينها وبين الطريقة الكلامية والطريقة الصوفية.
  - ـ قاعدة في وصية لقمان لابنه.
- ـ قاعدة في تسبيح المخلوقات من الجمادات وغيره هل هو بلسان الحال أم لا.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «المرشد».

- ـ قاعدة في السياحة والعزلة، وفي الفقر والتصويف. هل هما اسمان شرعيان.
  - ـ قاعدة في مشايخ العلم ومشايخ الفقراء أيهم أفضل.
    - \_ قاعدة في تعذيب المرء بذنب غيره.
    - ـ رسالة في العباس وبلال أيهما أفضل.
      - ـ رسالة لأهل تدمر.
- ـ قاعدة في أن جامع الحسنات العدل، والسيئات الظلم. ومراتب الذنوب في الدنيا.
  - ـ قاعدة في فضل عشر ذي الحجة. وذكر نحو عشرين فضيلة.
    - ـ قاعدةً في رسالة النبي ﷺ الى الإنس والجن.
    - ـ قاعدة في رجوع البدع الى شعبة من شعب الكفر.
      - ـ قاعدة في الاجماع. وله ثلاثة أقسام.
      - ـ رسالة فيمن قال إن بعض المشايخ أحيا ميتًا.
        - \_شرح العمدة. في أربع مجلدات.
          - ـ شرح المحرّر،
        - \_ الصارم المسلول على شاتم الرسول.
    - اقتضاء الصراط المستقيم في الردّ على أصحاب الجحيم.

- التحرير في مسألة الخضر (١). محلد.
- \_ دفع الملام عن الأثمة الأعلام. مجلد لطيف.
- ـ قاعدة فيما يظن من تعارض النص والاجماع.

#### ٤ \_ الكتب الفقهية

- ـ قواعد في رجوع المغرور على مَنْ غَرَّه.
- ـ قواعد في السنة والبدعة، وفي أن كل بدعة ضلالة.
  - ـ السياسة الشرعية لإصلاح الراعى والرعية.
- ـ رسالة في فضائل الائمة الأربعة، وما امتاز به كل إمام من الفضيلة
  - ـ قاعدة في مقدار الكفارة في اليمين، نحو خمسين ورقة.
- \_قاعدة في لفظ الحقيقة والمجاز، والبحث مع الآمدي. نحو ثمانين ورقة.
  - \_رسالة في ذبائح أهل الكتاب.
  - ـ رسالة في قوله تعالى ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ ﴿ ﴾.
    - ـ رسالة في اهداء الثواب للنبي ﷺ.
- رسالة في قوله (كما صليت على ابراهيم) وفي أن المشبَّه به أعلى من المشبه.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والصواب «الحضير» كما في المصادر الأخرى.

- \_ رسالة أجوبة مسائل أصفهان.
- \_ رسالة أجوبة مسائل الأندلس.
  - \_ رسالة جواب سؤال الرحبة.
  - \_ رسالة أجوبة مسائل الصّلط.
- ـ رسالة في أرض الموات اذا أحياها ثم عادت هل تملك مرة أخرى.
  - \_ رسالة في النهى عن أعياد النصاري.
  - ـ قواعد في تطهُّر الأرض بالشمس والريح.
    - \_ قواعد في مسائل من النذور والضمان.
  - \_ قاعدة في الماثعات والمياه وأحكامها بنحو ستين ورقة.
- ـ قاعدة في المائعات والميتة اذا وقعت فيها. نحو عشرين ورقة.
- \_ قواعد في الوقف، وشروط الوقف، وفي إبداله بأجود منه، وفي بيعه عند تعذر الانتفاع.
  - \_ قاعدة في تفضيل مذهب أحمد، وذكر محاسنه. في مجلد.
- ـ قاعدة في أن جنس فعل المأمور به أفضل من جنس ترك المنهي عنه. في مجلد لطيف.
- \_قاعدة في طهارة بول ما يؤكل لحمه. نحو سبعين ورقة. من ثلاثين حجة.
  - \_ قاعدة في معاهدة الكفار المطلقة والمقيدة.

- ـ قاعدة في دم الشهيد ومداد العلماء.
- ـ قاعدة في وجوب التسمية على الذبائح والصيد.
- قاعدة في أن كل عمل صالح أصله اتباع النبي على.
- ـ قاعدة في تفضيل مذهب أهل المدينة نحو خمسين ورقة.
  - قاعدة في نواقض الوضوء.
  - ـ قاعدة في الاجتهاد والتقليد.
  - ـ قاعدة في الجهاد والترغيب فيه.
- ـ قاعدة في المخطيء في الاجتهاد هل يأثم، وهل المصيب واحد.
  - قاعدة فيما يحلُّ وما يحرم من الأطعمة.
    - ـ قاعدة في شمول النصوص للأحكام.
      - ـ قاعدة في طواف الحائض.
- ـ قاعدة فيما شرعه الله بلفظ العموم، هل يكون مشروعًا بلفظ الخصوص.
  - ـ قاعدة في لعب الشطرنج.
  - \_ قاعدة في مفطرات الصائم.
  - ـ قاعدة في السفر الذي يجوز فيه القصر والفطر.
    - ـ قاعدة في الجمع بين الصلاتين.

- \_ قاعدة فيما يُشترط له الطهارة.
  - \_ قاعدة في مواقيت الصلاة.
- \_ قاعدة في الكنائس، وما يجوز هدمه منها. في مجلد.
  - \_ شمول النصوص في الفرائض.
- \_ قاعدة في تقليد مذهب معين هل يجب على العامي أم لا.
  - \_ قاعدة في حلق الرأس هل يجوز في غير النسك.
  - \_ قاعدة فيما يحل ويحرم بالنسب والصهر والرضاع.
    - \_ قاعدة في الجد، هل يجبر البكر على النكاح.
      - \_ قاعدة في الجهر بالبسملة.
      - \_ قاعدة في القراءة خلف الامام.
      - ـ قاعدة فيمن بكر وابتكر، وغسل واغتسل.
        - \_ قاعدة في ذم الوسواس.
        - \_ قاعدة في الأنبذة والمسكرات.
- ـ قاعدة في قوله عليه الصلاة والسلام «استحللتم فروجهن بكلمة الله».
  - \_ قاعدة في الحسبة.
  - \_ قاعدة في المسألة السريجية.
  - ـ قاعدة في حل الدور. ومسائل الجبر والمقابلة.

#### ٥ ـ وله وصايا منهأ

- ـ وصية لابن المهاجري.
  - ـ وصية للتجيبي.
- ـ وصية لأبي القاسم يوسف السبتي.
  - ٦ ـ وله إجازات منها:
- ـ إحازة لأهل سبتة، ذكر فيها مسموعاته.
  - ـ إجازة كتبها لبعض أهل تبريز.
    - ـ إجازة لأهل غرناطة.
    - \_ إجازة لأهل أصبهان.
    - ٧ ـ وله رسائل تتضمن علومًا
      - ـ الرسالة المدنية.
      - ـ الرسالة المصرية.
    - ـ رسالة كتبها إلى أهل بغداد.
      - \_رسالة إلى أهل البصرة.
- ـ رسالة كتبها إلى القاضي السروجي الحنفي.
- ـ الرسالة العدوية كتبها إلى بيت الشيخ عدي بن مسافر.
  - \_ رسالة كتبها إلى بيت الشيخ جاكير.

- ـ رسالة كتبها إلى صاحب قبرص في مصالح تتعلق بالمسلمين.
  - ـ رسالة إلى البحرين وملوك العرب.
    - \_رسالة لأهل العراق.
    - \_ رسالة إلى ملك مصر.
    - \_ رسالة إلى ملك حماة.
      - ـ رسالة العرش.
    - \_ رسالة تكسير الأحجار.
    - \_ رسالة في المسألة الحرفية.
  - ـ رسالة في إثبات وجود النفس بعد الموت.
    - \_ شرح دعاء أبى بكر رضي الله عنه.
      - \_ الدر المنثور في زيارة القبور.
        - \_ شرح العقيدة الاصفهانية.
    - ـ الفرقان بين الحق والبطلان. ستين ورقة.
      - ـ رسالة في عرض الأديان عند الموت.
  - ـ رسالة في المفاضلة بين الغني الشاكر والفقير الصابر.
- تَمَّ كتاب «أسماء مؤلفات الإمام أحمد بن تيمية» رضي الله عنه.

# مسالكُ الأبصار في مَمَالِكِ الأَمْصَارِ(١)

للعلاَّمة / أَحمد بن يحيى ابن فضل الله العُمَري (٧٤٩)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم الحرّاني، العلّامة الحافظ الحجة المجتهد المفسّر، شيخ الإسلام نادرة العصر عَلَمُ الزُهّاد، تقي الدين أبو العبّاس ابن تَيْميّة.

هو البحرُ من أيِّ النواحِي جِئتَه، والبدرُ من أيِّ الضَّواحِي أتيتُه، جَرَتْ آباؤُه لِشَاْوِ ما قَنِعَ به، ولا وقف عنده طليحًا مُريحًا من تَعَيه، طلبًا لا يَرضَى بِغاية، ولا يُقضَى له بِنهايَة. رَضَعَ ثَدْيَ العلمِ مُنذُ فُطِم، وطَلعَ وجهُ الصباحِ ليُحَاكِيَهُ فَلُطِم، وقَطَعَ الليلَ والنهارَ دائبين، واتخذ العلمَ والعملَ صاحبينِ، إلى أَن أنسى السلفَ بِهُداه، وأَنْأَى الخَلفَ عن بلوغ مَدَاه.

وَثَقَّـفَ الله أمرًا باتَ يَكلـؤُهُ يَمضِي حُساماه فيه السيفُ والقلمُ بهمَّةِ في الثريَّا أَثْر أَخْمَصِها وعَزْمَةٍ ليسَ من عاداتِها السَّأَمُ

على أنَّه من بيتٍ نشأتْ منه علماءً في سالفِ الدُّهُور، ونَسَأَتْ منه عُظَماءً على القديم إذْ دَرَسَ، وجَنَى عُظَماءً على المشاهير الشُّهور، فأُخْيَى معالمَ بيتهِ القديم إذْ دَرَسَ، وجَنَى من فَنَنه الرَّطيبِ ما غَرَسَ، وأصبحَ في فضله آيةً إلاَّ أَنَّه آيةُ الحَرَسِ،

<sup>(</sup>١) نسخة ايا صوفيا، المكتبة السليمانية باستانبول برقم ٣٤١٨ (ص٢٩٤\_ ٣٠٦).

عَرضَتْ له الكُدَى فَزَحْزَحَها، وعارضَتْه البحارُ فضَحْضَحَها، ثُمَّ كَانَ أُمَّةً وحدَه، وفردًا حتَّى بزلَ لَحْدَه. أَخْمَلَ من القُرَناءِ كلَّ عَظِيم، وأَخْمَدَ من أهل الفناءِ كلَّ عَظِيم، وأَخْمَدَ من أهل الفناءِ كلَّ قديم، ولم يكن منهم إلاَّ مَن يُجْفِل عنه إجفالَ الظَّليم، ويتَضاءلُ لديه تَضاؤُلَ الغَرِيم.

مَا كَانَ بِعضُ الناسِ إلا مِثْلُما بعضُ الحصَا الياقوتةُ الحمراءُ

جاء في عصر مأهول بالعلماء، مشحون بنجوم السماء، تَمُوجُ في جانبيه بحور خَضَارِم، وتطير بين خافقيه نُسُور قَشَاعِم، وتُشْرِقُ في أنديته بُدور دُجُنَّة، وصدور أسنَّة، وتَثْآر جُنُود رَعيل، وتَزْأر أسود غِيْلٍ، إلا أَنَّ صَبَاحَه طَمَسَ تلك النجوم، وبَحْره طَمَّ على تلك الغُيُوم، ففَاءَتْ سُمْرَتُه على تلك السِّبَاع، ثُمَّ عُبِّنَتْ له الكتائب فحطم صفوفها، وخطم أُنوفها، وابتلَع غَدِيره المطمئن الكتائب فحطم صفوفها، وخطم أُنوفها، وابتلَع غَدِيره المطمئن جَداولها، واقتلَع طَوْدُه المُرْجَحِن جَنَادِلها، وأخمدت أنفاسهم ريحه، وأكْمَدَت شَرَاراتِهم مصابيحه

تَقَدُّمَ راكبًا فيهم إمامًا ولولاه لما رَكِبُوا وَراءَا

فجَمعَ أَشْتَاتَ المذاهب، وشُتَّاتَ المذاهب، ونَقَلَ عن أَثْمةِ الإجماعِ فَمَنَ سِواهم مذاهبَهم المختلفة واستَحْضَرها، ومَثَل صُورَهم الذاهبة وأَحْضَرها، فلو شعَرَ أبو حنيفة بزمانِه ومَلَكَ أمرَه لأَدْنَى عَصْرَهُ إليه مُقترِبًا، أو مالكُ لأَجْرى وراءَه أشهبَه ولو كَبَا، أو الشَّافعيُّ لقالَ: ليتَ هذا كَانَ للأمِّ وَلَدًا ولَيتني كنت له أَبَا، أو الشيبانيُّ ابنُ حنبلِ لما لامَ عِذَارَه إذا غَدا منه لفَرْطِ العَجبِ أَشْيبَا، لا بل داودُ الظاهريُ وسِنان الباطنيُّ لظننا تحقيقه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْم والشَّهْرِستانيُّ لحَشَرَ كلُّ منهما ذِكرَه أُمَّةً في نِحَلِه، والحاكمُ النَّيسابوريُ والحافظ السَّلفي لأضافه منهما ذِكرَه أُمَّةً في نِحَلِه، والحاكمُ النَّيسابوريُ والحافظ السَّلفي لأضافه

هذا إِلَى استداركِه وهذا إِلَى رِحَلِه.

تَرِدُ إِليه الفتاوى ولا يَرِدُها، وتَفِدُ عليه فيُجِيب عليها بأجوبةٍ كألَّهُ كَانَ قاعدًا لها يُعِدُّهَا

أبدًا على طَرَفِ اللسانِ جوابُه فكأنَّما هي دَفعةٌ مِن صَيِّبِ يَعْدُو مُسَاجِلُه بِغُرَّةِ صافحٍ ويَرُوحُ مُعتَرِفًا بِذَلَّةِ مُدْنِبِ

ولقد تَضَافَرتُ عليه عُصَبُ الأعداءِ فَأُقْحِمُوا إذْ هَدَرَ فَحُلُه، وأُفْحِمُوا إذْ هَدَرَ فَحُلُه، وأُفْحِ إلى السلطانِ غيرَ مَا مُرَّةٍ ورُمِيَ بالكَبَائِر، وتُرُبُّصَتْ به الدَّوائِرُ، وسُعِيَ به ليُؤْخَذَ بالجَرائِر، وحَسَدَه مَن لم يَنَل سَعْيَه وكثر فَارتَاب، ونَمَّ وما زادَ على أَنَّه اغتاب.

وأُزْعِجَ من وَطنِه تارةً إلى مِصْرَ ثمَّ إلى الإسكندرية، وتارةً إلى مَحْبَسِ القَلْعَةِ بدَمَشْقَ، وفي جميعها يُودَعُ أَخْبِئَةَ السُّجونِ، ويُلْدَغُ بِزُبَائِي المَنُونِ، وهو على علم يُسَطِّرُ صُحُفَه، ويَدَّخِرُ تُحَفَه، وما بينه وبين المَنُونِ، وهو على علم يُسَطِّرُ صُحُفَه، ويَدَّخِرُ تُحَفَه، وما بينه وبين الشيء إلاَّ أَنْ يُصنِّفَه، ويُقرِّطَ به ولو سَمْعَ امْرِي واحدٍ ويُشَنِّفَه، حتَّى الشيء إلاَّ أَنْ يُصنِّفَه، ويُقرِّطَ به ولو سَمْعَ امْرِي واحدٍ ويُشَنِّفه، حتَّى تَسْتَهديَ أطرافُ البلادِ طُرَفَه، وتَسْتَطلعَ ثَنايا الأقاليم شُرفَه، إلى أَنْ خَطَفَتْه آخرَ مَرَّةٍ من سِجْنِه عُقابُ المنايا، وجَذَبَتُهَا إلى مَهْوَاتِها قرارةُ الرزايًا.

وكَانَ قبلَ مَوتِه قَد مُنِعَ الدَّواةَ والقَلَم، وطَبَعَ على قلبه منه طابعُ الأَلَمِ، فكان مبدأ مَرَضِه ومَنْشَأ عَرَضِه، حتَّى نزلَ قِفارَ المقابر، وتركَ فِقارَ المنابِر، وحَلَّ ساحةَ تُربِه ومَا يُحاذِر، وأخذَ راحةَ قَلبِه من اللاثِم والعاذِر، فماتَ لا بل حَيي، وعُرِفَ قَدْرُه لأنَّ مِثلَه ما رئِي.

وكان يومُ دَفْنِه يَومًا مشهودًا ضاقت به البلدُ وظواهِرُها، وتُذُكِّرتْ به

أُوائِلُ الرَّزايا وأُواخِرُها، ولم يكن أعظم منها مُنذُ مِئِينَ سِنِينَ جنازة رُفِعَتْ على الرَّقَاب، ووُطِئَتْ في زِحَامِهَا الأعقابُ، وسارَ مرفوعًا على الرُّءوس، متبوعًا بالنفوس، تَحْدُوهُ العَبَرات، وتَتَبَعُه الزَّفَرات، وتقولُ له الأمم: لا فُقِدت مِن غائب، ولأقلامه النافعةِ: لاَ أَبْعَدَكُنَّ اللهُ مِن شَجَرات.

وكان في مَدَد ما يؤخذ عليه في مقاله ويُنبَذُ في حُفْرةِ اعتقالِه، لا تَبرُد له غُلَّة بالجمع بينه وبين خُصَمائه بالمناظرة، والبحثِ حيث العيونُ ناظرة، بل يَبدُر حاكمٌ فيحكمُ باعتقاله، أو يمنعه من الفتوى، أو بأشياء من نوعِ هذه البلوى، لا بعد إقامة بيّنةٍ ولا تقدُّم دعوى، ولا ظهورِ حجّةٍ بالدليل، ولا وضوح محجَّةٍ للتأميل، وكان يَجد لهذا ما لا يُرَاح فيه ضَرَرُ شَكْوى، ولا يُطفِىءُ ضَرَم عَدُوى.

وكلُّ امري حازَ المكارمَ محسود

كضَرائرِ الحسناءِ قُلنَ لِوَجْهِها حسَدًا وبُغضًا إنه لَدَميمُ

كل هذا لتبريزه في الفضل حيث قصَّرتِ النَّظَراءُ، وتَجْلِيته كالمصباح إذْ أظلمت الآراءُ، وقيامِه في دفع حُجَّةِ التَّتَارِ، واقتحامه، وسيوفُهم تتدفَّقُ أَجْةَ البِدار، حتَّى جَلَس إلى السلطان محمود غازان حيث تَجِم الأُسْدُ في آجامِها، وتَسقُط القلوبُ في دواخلِ أجسامِها، وتَجِدُ النارُ فتورًا في ضرَمِها، والسيوفُ فرقًا في قَرَمِها، خوفًا من ذلك السَّبُعِ المغتال، والنمروذِ المختال، والأجل الَّذي لا يُدفَع بحيلةِ مُحتال، فجلس إليه وأومأ بيده إلى صدرِه، وواجَهه ودراً في نَحْرِه، وطلَبَ منه الدُّعَا، فرفع يديه ودعًا، دُعاءَ مُنصفِ أكثرُه عليه، وغازانُ يؤمِّنُ على دعائه وهو يديه ودعًا، دُمَّ كَانَ على هذه المواجهة القبيحة، والمشاتمة الصريحة، مُقبلٌ إليه. ثمَّ كَانَ على هذه المواجهة القبيحة، والمشاتمة الصريحة،

أعظم في صدرِ غازانً والمُغَل من كلّ من طلعَ معه إليهم، وهم سلف العلماء في ذلك الصَّدْر، وأهلُ الاستحقاقِ لرِفعةِ القَدْر.

هذا مع ماله من جهاد في الله لم يُفزعه فيه طلل الوشيج، ولم يُجزِعه فيه ارتفاع النشيج، مواقف حروب باشرَها، وطوائف ضروب عاشرَها، وبَوارِقُ صِفاح كاشرَها، ومضايقُ رماح حاشرَها، وأصناف خصوم لُدِّ اقتحم معها الغمراتِ، وواكلها مختلف الثَّمرات، وقَطَع جدالها قويُّ لسانِه، وجلادها شبا سنانِه، قام بها وصابَرها، ويُلي بأصاغِرها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بدَع قامَ في دِفاعِها، وجَهدَ في حَطَّ بأصاغِرها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بدَع قامَ في دِفاعِها، وجَهدَ في حَطَّ بأصاغِرها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بدَع قامَ في دِفاعِها، وجَهدَ في حَطَّ بَفَاعِها، مخالفة مِللِ بيَّنَ لها خطأ التأويلِ، وسَقَمَ التَّعليلِ، وأسكت طَنينَ الذَّباب في خياشيم رؤوسهم بالأضاليل، حتَّى ناموا في مراقدِ الخضُوع، وقاموا وأرجلُهم تتساقطُ للوقوع، بأدلَّة أقطعَ من السيوف، وأجمع من السيوف، وأجلى من فلَقِ الصَّباح، وأجلبَ من فلَقِ الصَّباح، وأجلبَ من فلَقِ الرّماح.

إذا وَثَبَتْ في وجهِ خَطْبٍ تمزَّقَتْ على كتفيهِ الدِّرْعُ والْتَثَرَ السَّرْدُ

إِلاَّ أَنَّ سَابِقَ المقدور أُوقَعَه في خَلَلِ المَسَائِل، وخَطَل خَطَلُ لا يأْمَنُ فيه مع الإكثارِ قائِل، وأظنَّه - والله يَغفِرُ له - عُجِّلَتْ له في الدنيا المقاصة، وأخذ نَصِيبَه من بلواها عامَّة وله خاصَّة، وذلك لحظه على بعض سلف العلماء، وحَلَّه لقواعدَ كثيرةٍ من نواميسِ القدماء، وقلَّة توقيره للكُبَراء، وكثرة تكفيره للفُقراء، وتزييفه لغالبِ الآراء، وتقريبه لجهلة العوام وأهلِ المِراء، وما أفتى به آخرًا في مسألتي الزيارة والطلاق، وإذاعتِه لهما حتَّى تكلم فيهما من لا دين له ولا خلاق، فسلط ذُبالَ الأعداءِ على سليطه، وأطلق أيدي الاعتداءِ في تفريطِه، فسلط ذُبالَ الأعداءِ على سليطه، وأطلق أيدي الاعتداءِ في تفريطِه،

ولَقَّمَ نارَهم سَعَفَه، وأرى أقساطَهم سَرَفَه، فلم يَزَلْ إلى أن ماتَ عِرْضُه منهوبًا، وعَرْضُه مَوْهُوبًا، وصَفَاتُه تَتصدَّع، ورُفَاتُه لا يتجمَّع، ولعلَّ هذا لخيرٍ أُريدَ به، وأُربِغَ له لحُسنِ مُنقَلَبه.

وكان لتعمُّدهِ للخلاف، وتَقصُّده بغيرِ طريقِ الأسْلاَف، وتقويتِه للمسائل الضعاف، وتقويضِه عن رؤوسِ السِّعاف، تغيَّرُ مكانته (۱) من خاطِر السلطان، وتسبَّبُ له التغرُّبَ عن الأوطان، وتُنقَذُ إليه سِهامَ الألسنةِ الرواشِق، ورِماحَ الطَّعنِ في يدِ كلِّ ماشق، فلهذا لم يَزَلْ مُنغَصًا عليه طولَ مُدَّتِه، لاَ تكادُ تَنفرِجُ عنه جوانبُ شِدَّتِه (۲).

هذا مع ما جَمع من الورع، وإلى ما فيه من العُلَى، وما حازة بحذافير الوجود من الجود، كانت تأتيه القناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المُسَوَّمة والأنعام والحرث، فيَهَبُه بأجمعِه، ويَضعُه عند أهل الحاجة في موضعِه، لا يأخذ منه شيئًا إلاَّ ليهَبه، ولا يَحفظُه إلاَّ ليُدْهِبَه كُلَّه في سبيل البرّ، وطريق أهلِ التواضع لا أهلِ الكِبْر. لم يَمِلْ به حُبُّ الشهوات، ولا حُبِّبَ إليه من ثلاثِ الدنيا غير الصلاة.

ولقد نافستْ ملوك جَنكِزْ خان عليه، ووَجَّهَت دسائِسَ رُسُلِها إليه، وبعثَتْ تجدُّ في طلبهِ، فنُوسِيَتْ عليه لأمور أعظمُها خوفُ توثُّبِه، وما زال على هذا ومثلِه إلى أَنْ صَرعَه أجلُه، وأتاهُ بَشِيْرُ الجَنَّةِ يَستعجلُه، فانتقل إلى اللهِ والظنُّ به أَنَّه لا يُخجِلُه.

 <sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وكأنَّ المؤلف نسى السياق، بعد أن طالت عليه العبارة.

<sup>(</sup>٢) ماسبق من كلام المؤلف، ناتج عن تأثره بما كان عليه أهلُ عصره من معاداةٍ لشيخ الاسلام، واتهامه بماهو منه براء.

وُلِد بحرَّان يومَ الاثنين عاشرَ ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وستمائة، وقَدِم مع والدِه وأهلِه دمشقَ وهو صغير، فسمعَ ابن عبدالدَّائم وطبقتَه، ثمَّ طلبَ بنفسه قراءةً وسماعًا من خلق كثير، وقرأ بنفسه الكتب، وكتبَ الطباق والأثبات، ولازمَ السماعَ مدةَ سنين، واشتغل بالعلوم.

وكان من أذكى النّاس، كثير الحفظ قليل النسيان، قلّما حفظ شيئًا فنسيه. وكان إمامًا في التفسير وعلوم القرآن، عارفًا بالفقه واختلاف الفقهاء والأصلين والنحو وما يتعلق به، واللغة والمنطق وعلم الهيئة والجبر والمقابلة، وعلم الحساب، وعلم أهل الكتابين وأهل البدع، وغير ذلك من العلوم النقلية والعقلية. وما تكلّم معه فاضل في فنّ من الفنون إلاً ظنَّ أنَّ ذلك الفنَّ فنُه. وكان حُفظة للحديث، مُميزًا بين صحيحه وسقيمه، عارفًا برجالِه متضلّعًا من ذلك.

وله تصانيف كثيرة وتعاليق مفيدة وفتاويُّ مُشبِعة في الفروع والأصول، كمل منها جملة في الفقه والحديث وردُّ البدع بالكتاب والسنة، مثل: كتاب الصارم المسلول على مُنتقِصِ الرسول، وكتاب تبطيل التحليل، وكتاب اقتضاء الصراطِ المستقيم، وكتاب تأسيس التقديس في عشرين مجلدًا، وكتاب الرد على طوائف الشيعة أربع مجلدات، وكتاب رفع الملام عن الأثمة الأعلام، وكتاب السياسة الشرعية، وكتاب التصوف، وكتاب الكلم الطيب، وكتاب المناسك في المرحج. وكان من أعرف النّاس بالتاريخ، وكثير من مصنّفاتِه مُسوّدة ما أصنى عن أعرف النّاس بالتاريخ، وكثير من مصنّفاتِه مُسوّدة ما أَصْحَتْ.

وتوفي والدُه وهو شاب، فولِّي مشيخة الحديث بدار الحديث

السكّرية، وحَضَرَ عنده جماعة من الأعيان، فشكروا عِلْمَه، وأثنوا عليه وعلى فضائله وعلومه، حتَّى قال الشّيخ إبراهيم الرقّي:

الشَّيخ تقي الدين يُؤخذ عنه ويُقلَّد في العلوم، فإنْ طال عمره ملأ الأرضَ علمًا، وهو على الحق، ولا بُدَّ ما يُعاديَه النَّاس، فإنه وارثُ علم النُبوَّة.

وقال ابن الزَّمْلَكاني: لقد أُعطِيَ ابنُ تَيْميَّة اليدَ الطولَى في حُسن التصنيفِ وجودةِ العبارة والترتيب والتقسيم والتبيين، وقد ألأن الله له العلوم كما ألانَ لداود الحديدَ. ثمَّ كتب على بعض تصانيف ابن تَيْميَّة من نظمه هذه الأبيات:

ماذا يقول الواصفون له وصفاتُه جَلَّتْ عن الحَصْرِ هُو حُجَّةٌ للّهِ قَاهُ وَاللّهُ هُو بَيْنَا أَعْجُوبَةُ الْعَصْرِ هُو آَيَةٌ في الخلقِ ظاهرةٌ أنوارُها أربتْ على الفَجْرِ ثمَّ نَزَغَ الشيطانُ بينَهما، وغَلبتْ على ابن الزَّمْلَكاني أهويتُه، فمالَ عليه مع مَن مال.

ولمَّا سافَر على البريد إلى القاهرة سنة سبعمائة نزلَ عند عمّي الصاحب شرف الدين تغمَّده الله برحمته، وحضَّ على الجهاد في سبيل الله، وأغلظ في القولِ، ورُتِّب له مُرَتَّب في كلِّ يوم وهو دينار ومحفيَّة (١)، وجاءته بَقْجَة قماش، فلم يَقبل من ذلك شيئًا.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

وقال القاضي أبو الفتح ابن دقيق العيد: لما اجتمعتُ بابن تَيْميَّة رَجُلًا كُلُّ العلوم بينَ عينيه، يأخذ ما يُريد ويَدَعُ ما يريد.

وحَضَر عنده شيخنا العلامة شيخ النحاة أبو حيَّان وقال: ما رأت عينايَ مثلَه، ثمَّ مدحه أبو حيان على البديهة في المجلس بقوله:

لمَّا أَتِينَا تَقِيَّ اللَّينِ لاحَ لنا داعٍ إلى اللهِ فردٌ ماله وَزَرُ على مُحَيَّاهُ مِن سِيْمَا الأَلَى صَحِبُوا خيرَ البريَّةِ نورٌ دونَه القَمَرُ حَبرًا بَحرٌ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ حَبرًا بَحرٌ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ قَامَ ابنُ تَيميَّةِ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ قَامَ ابنُ تَيميَّةِ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فَا أَنْ الإمامُ الذي [قد] كان يُنتظر كُنّا نُحدَّث عن حَبْر يجيءُ فهَا أنتَ الإمامُ الذي [قد] كان يُنتظر

قلت: ثمَّ ذَارَ بينهما كلامٌ جرى فيه ذكر سيبويه، فتسرَّعَ ابن تَيْميَّة فيه بقولِ نافرَهُ عليه أَبو حيان، وقطعه بسببه، ثمَّ عادَ أكثرَ النَّاس ذَمَّا له، واتخذه له ذنبًا لا يُغفَر.

ولمّا قَدِمَ غازانُ دمشقَ خرجَ إليه ابن تَيْميّة في جماعة من صلحاء الدماشقة، منهم القدوة الشّيخ محمّد بن قوام، فلمّا دخلوا على غازان كانَ ممّا قال ابن تَيْميّة للترجمان: قُلْ للقانِ: أنت تزعُم أنك مسلم ومعك قاض وإمامٌ وشيخ ومؤذنون على ما بلغنا، فغزوتنا، وأبوك وجَدُّك هُولاكو كانا كافرين وما عَمِلا الّذي عملتَ، عَاهَدا فَوَفَيا، وأنت عاهدت فغدرت، وقُلتَ فما وفيت. وجرت له مع غازان وقطلوشاه وبولاي أمور ونُوب، قام فيها كلها لله، وقال الحق ولم يخش إلا الله.

أخبرنا قاضي القضاة أبو العبّاس ابن صصري أنهم لمّا حضروا مجلسَ غازان قُدِّمَ لهم طعامٌ فأكلوا منه إلاَّ ابنَ تَيْميّة، فقيلَ له: لِمَ لا تأكُلُ؟ فقال: كيف آكلُ من طعامكم وكلّه ممّا نَهبتُم من أغنام النّاس، تمّ إنّ غازان طلبَ منه وطَبختُموه مما قطعتم من أشجار النّاس. ثمّ إنّ غازان طلبَ منه الدعاء، فقال في دعائه: اللهم إن كنتَ تعلمُ ألّه إنّما قاتلَ لتكون كلمة والدنيا والتكاثر فان تفعل به وتصنع، يدعو عليه وغازان يؤمّن على والدنيا والتكاثر فان تفعل به وتصنع، يدعو عليه وغازان يؤمّن على دعائه ونحن نجمع ثيابنا خوفًا أنْ يُقتل فيُطرُطشَ بدمه. ثمّ لما خرجنا قلنا له: كدت تهلكنا معك ونحن ما نصحبك من هنا، فقال: ولا أنا أصحبكم، فانطلقنا عُصبة وتأخر في خاصة مَنْ معه، فتسامعت الخوانين والأمراء، فأتوه من كل فج عميق، وصاروا يتلاحقون به ليتبركوا برؤيته، فأما هو فما وصل إلاً في نحو ثلثمائة فارس في ركابه، وأما بوئة مرادهم من ضَرْوه، ويقول: مالي وله؟

وكان قاضي القضاه أبو عبدالله ابن الحريري يقول: إن لم يكن ابن تَيْميَّة شيخ الإسلام فمن هو؟!

ثمَّ بعد ذلك تمكن ابن تَيْميَّة في الشَّام حتَّى صار يَحلِق الرءوس ويضرب الحدود ويأمر بالقطع والقتل. ثمَّ ظهر الشَّيخ نصر المنبجي واستولى على أرباب الدولة بالقاهرة، وشاع أمره وانتشر، فقيل لابن تَيْميَّة: إِنَّه اتّحادي وإنه ينصر مذهب ابن العربي وابن سبعين، فكتب

<sup>(</sup>١) في الأصل: فسلحونا. بالحاء.

<sup>(</sup>٢) أي: الخان.

إليه نحو ثلاثمائة سطر يُنكر عليه، فتكلم نصر المنبحي مع قضاة مصر في أمره، وقال: هذا مبتدع، وأخاف على النَّاس من شرّه، فحسَّنَ القضاة للأمراء طلبَه إِلَى القاهرة، وأن يُعقد له مجلس، فعُقد له مجلس بدمشق، فلم يرضَ نصر المنبجي وقال لابن مخلوف: قل للأمراء: إِنَّ هذا يُخشَى على الدولة منه، كما جرى لابن تومرت في بلاد المغرب فطُلِبَ من الأفرم نائب دمشق، فغُقِد له مجلس ثانِ وثالث، بسبب العقيدة الحموية، ثمَّ سكنت القضية إلى أيام الجاشنكير، فأوهمه الشَّيخ نصر أَنَّ ابن تَيْميَّة يُخرجهم من الملك ويُقيم غيرَهم، فطُلِب إِلَى الدَّيَّار المصرية، فمانع نائب الشام، وقال: قد عُقِد له مجلسان بحضرتي وحضرة القضاة والفقهاء، وما ظهر عليه شيء، فقال الرسول لنائب دمشق: أنا ناصح لك، وقد قيل إِنَّه يجمع الناسَ عليك، وعقد لهم بيعة، فجزع من ذلك، وأرسله إلى القاهرة في رمضان سنة خمس وسبعمائة، وكتب معه كتابًا إلى السلطان، وكُتِب معه محضر فيه خطوط جماعة من القضاة وكبار الصلحاء والعلماء بصورة ما جرى في المجلسين، وأنَّه لم يشت عليه فيهما شيء، ولا مُنع من الإفتاء، فما التفت إلى شيء من ذلك، وسُجِن بالإسكندرية مدة ثمَّ عاد إلى دمشق.

وحكي من شجاعته في مواقف الحرب نوبة شَقْحب ونوبة كسروان مالم يُسمع إلا عن صناديد الرجال وأبطال اللقاء وأحلاس الحرب، تارة يباشر القتال، وتارة يُحرّض عليه. وركب البريد إلى مهنا بن عيسى واستحضره إلى الجهاد، وركب بعدها إلى السلطان واستنفره، وواجه بالكلام الغليظ أمراءه وعسكره، ولما جاء السلطان إلى شَقْحب لاقاه إلى قرن الحرّة، وجعل يشجّعه ويُثبته، فلما رأى السلطان كثرة التّتار قال: يا لخالد بن الوليد!! فقال له: لا تقل هذا، بل قل يا الله، واستغث قال: يا لخالد بن الوليد!! فقال له: لا تقل هذا، بل قل يا الله، واستغث

بالله ربَّك، ووحِّده وحدَه تُنصر، وقل: يا مالكَ يوم الدين إياك نعبد وإياك نستعين. ثم ما زال يُقبل تارةً على الخليفة وتارةً على السلطان ويُهدّئُهما ويَربط جأشهما حتَّى جاءَ نصرُ الله والفتح.

وحُكي أَنَّه قال للسلطان: اثبُتْ فأنت منصور، فقال له بعض الأمراء: قل إن شاء الله تعالى، فقال: إن شاء الله تحقيقًا لا تعليقًا، فكان كما قال.

وحكى أبو حفص عمر بن عليّ بن موسى البزّار البغدادي، قال: حدّثني الشَّيخ المقرىء تقي الدين عبدالله بن أحمد بن سعيد قال: مرضتُ بدمشق مرضةً شديدة، فجاءني ابن تَيْميَّة، فجلس عند رأسي وأنا مُثقَل بالحمَّى والمرض، فدعا لي، ثمَّ قال: قم، جاءت العافية، فما كَانَ إِلاَّ أن قام وفارقني، وإذا بالعافية قد جاءت، وشُفِيتُ لوقتي.

قلت: وكان يجيئه من المال في كل سنة ما لا يكاد يُحصى، فيُنفقه جميعه آلافًا ومئين، لا يلمس منه درهمًا بيده، ولا ينفقه في حاجةٍ له، وكان يعود المرضى، ويُشيّع الجنائز، ويقوم بحقوق النَّاس، ويتألَّف القلوب، ولا ينسب إلى باحثٍ لديه مذهبًا، ولا يحفظ لمتكلِّم عنده زلَّة، ولا يتشهَّى طعامًا، ولا يمتنع من شيء منه، بل هو مع ما حضر، لا يتجهَّم مَراَه، ولا يتكدَّرُ صفوه، ولا يسأمُ عفوه.

وآخر أمره أنّه تكلّم في مسألتي الزيارة والطلاق، فأُخِذ وسُجِن بقلعةِ دمشق في قاعة، فتوفي بها في العشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، وحضر جمع كبير إلى القلعة، وأُذِن لبعضهم في الدخول، وغُسل وصُلّي عليه بالقلعة، ثمَّ حُمِل على أصابع الرجال إلى جامع دمشق ضَحوة النهار، وصُلّي عليه، ودُفن بمقبرة الصوفية، وما وصل

إلى قبره إلى وقت العصر، وخرج النّاس من جميع أبواب البلد، وكانوا خلقًا لا يُحصيهم إلا الله تعالى، وحُزِر الرجال بستين ألفًا والنساء بخمسة آلاف امرأة، وقيل أكثر من ذلك. ورُؤيت له منامات صالحة. ورثاه جماعات من النّاس بالشام ومصر والعراق والحجاز والعرب من آل فضل، رحمة الله عليه.

## ورثيتُه بقصيدِ لي، هي:

أهكذا بالدياجي يحجب القمر أهكذا تُمنع الشمسُ المنيرة عن أهكذا الدهر ليلا كله أبدًا أهكذا السيف لا تَمضِي مضاربُه أهكذا القوس ترمى بالعراء وما أهكذا يترك البحرُ الخِضمُّ ولا أهكذا بتقِيّ الدين قد عَبثتْ أَلَابِن تيميّة تُرمي سهامُ أذّى بذّ السوابق ممتدّ العبادةِ لا ولم يكن مثله بعد الصحابة في طريقة كان يمشى قبل مشيته فردُ المذاهب في أقوال أربعةٍ

ويُحبس النوءُ حتى يذهبَ المطرُ؟ منافع الأرض أحيانًا فتستَتِرُ؟ فليس يُعرف في أوقاته سحّر؟ والسيف في الفتك مافي عزمه خَوَر؟ : تُصمِي الرَّمايا ومافي باعها قصر؟ يُلوك عليه، وفي أصدافه الدّرر؟ أيدي العدي وتعدّي نحوّه الضررم؟ من الأنام ويُدْمى النابُ والطفُر؟ ينــالُــه ملَــلٌ فيهــا ولا ضجــر علم عظيم وزهد ماله خطر بها أبو بكر الصدّيقُ أو عمرُ جاؤوا على أثر السُّبَّاقِ وابتدروا

لمّا بنَوا قبله عُليا مذاهبهم مثل الأئِمّة قد أحيى زمانَهُمُ إن يرفعوهم جميعًا رفع مبتدإ أمثله بينكم يُلقَى بمَضيَعةٍ يكــون وهْــوَ أمــانــيُّ لغيــركُــمُ والله لـو أنَّـه فـي غيـرِ أرضكـمُ مثل ابن تيميّةٍ يُنسى بمحبسه مثل ابن تيميّة تُرْضي حواسدُه مثل ابن تيميّةٍ في السجن معتقَلٌ مثل ابن تيميّة يُرمى بكلِّ أذّى مثل ابن تيميّةِ تذوى خمائلُه مثل ابن تيميَّة شمسٌ تغيث سُدّى مثل ابن تيميَّةٍ يمضي وما عبقت مثل ابن تیمیّة یمضی وما نهلَت ولا تجاري لـه خيـلٌ مسـومّـةٌ ولا تَحُفّ به الأبطالُ دائرةً ولا تعبّس حبرب في مواقفه

بني وعمّر منها مثلَ ما عمَروا كأته كان فيهم وهـو منتظَـر فحقُّه الرفع أيضًا إِنَّه خبرُ حتّى يطيح له عمدًا دمٌ هدر أ تنوبه منكُمُ الأحداثُ والغِير لكان منكم على أبوابه زُمَرُ حتى يموت ولم يُكحَل به بصر بحبسِه ولكُمْ في حبسِه عـذر والسجن كالغمد وهو الصارمُ الذكر وليس يُجلى قذَّى منه ولا نظَرُ وليس يُلقط من أفنانِه الزهَر وما تَـرقُ لهـا الآصـال والبُكـر بمسكه العاطِر الأردانُ والطُرَرُ لـه سيــوفٌ ولا خطيّــة سُمــر وجوهُ فرسانها الأوضاحُ والغرَرُ كأنهُم أنجمٌ في وسطها قمَر يومًا ويضحكُ في أَرْجائه الظفرُ

ويستقيم على منهاجه البشرُ يُبلى اصطبارهمُ جهدًا وَهُمَّ صبرُ فيهم مضرّةُ أقوام وكم هُجروا لمن يكابدُ ما يلقى ويصطبرُ والله يُعقبُ تـأييـدًا وينتصـرُ به الظماءُ ويَبْقى الحمأةُ الكدر؟ وكلُّهم وضرٌ في الناس أو وَذُر كأنّما الطودُ من أحجاره حجرُ فغاضت الأبحر العظمي وماشعروا نظيره في جميع القوم إن ذُكِروا يميّزُ النقدَ أو يُروى له خبر؟ أو مثله من يضمّ البحثُ والنظرُ؟ كفعل فرعَوْنَ مَعْ مُوسى لتعتبروا؟ قدّامَنا وانظروا الجهّال إن قدروا فيلقفُ الحقُّ ما قالوا وما سحرُوا حتى يكون لكم في شأنهم عِبَر فآمنوا كلُّهم من بعد ما كفرُوا

حتى يقوم هذا الدين مِن مَيَل بل هكذا السلفُ الأبرارُ ما برحُوا تأس بالأنبياءِ الطُّهر كم بلغَتْ في يوسف في دخول السجن منقبة ما أُهمِلوا أبدًا بل أمهلوا لمدّى أيذهبُ المنهلُ الصافي وما نُقعت مضی حمیدًا ولم یعلق به وضرٌ طوْدٌ من الحِلم لا يَرْقَى له قُننٌ بحرٌ من العلم قد فأضت بقيته ياليت شعريَ هل في الحاسدين له هلْ فيهمُ لحديث المصطفى أحدٌ هل فيهُم من يضم البحث في نظر هلا جَمعتُمُ له من قومكم ملأً قولوا لهم: قال هذا فابحثوا مَعه تُلقى الأباطيلَ أسحَارٌ لها دَهَشَّ فليتهُم مثل ذاك الرهط من ملأ وليتهم أذعنوا للحق مثلهم

وليتَهم نفَعوا في الضيم أو نفروا أو خائض للوغي والحرب تَسْتَعِرُ؟ سهامَه من دعاءٍ عونُه القَدَرُ على الشآم وطار الشرّ والشرر طوائفًا كلُّها أو بعضُها التتـر مثلُ النساء بظلّ الباب مُستتِر أقمام أطوادهما والطؤد منفطِر وطالما بطلوا طغوى وما بطروا حقًا أللكوكب الدرّي قد قيرُوا؟ وإنّما تذهبُ الأجسام والصور یجری به دیَمًا تَهمی وتنهمِر لمَّا قَضَيتَ قضي من عمره العمرُ وزانَ مغناك قَطْرٌ كلُّه قُطُر حلو المراشف في أجفانه حور تأسى المحاريب والآياتُ والسورُ أورثت قلبىَ نارًا وقدُها الفِكَرُ مـن الأنــام ولا أُبقِــى ولا أذرُ

يا طالما نفروا عنه مجانبةً هل فيهُمُ صادع بالحقّ مِقولُه رمى إلى نحر غازانِ مواجهةً بتلٌ راهطُ والأعداءُ قد غلبوا وشَقّ في المرج والأسياف مسلطةٌ هذا وأعداؤه في الدور أشجعهم وبعدها كسروانٌ والجبال وقد واستحصد القوم بالأسياف جهدهُمُ قالوا: قيرناه، قلنا: إنّ ذا عجبٌ وليس يذهب معنّى منه متقدّ لم يَبْكِه ندمًا من لا يصبّ دمًا لهفى عليك أبا العبّاس كم كرم سَقَى ثراك من الوسمِيّ صيبهُ ولا يهزال له برقٌ يغازله لِفقدِ مثلِك يا من ما له مثل يا وارثًا من علوم الأنبياء نُهًى يا واحدًا لستُ أستَثْنِي به أحدًا

أعنك تحفظ زلاّتٌ كما ذكروا؟ أهلُ الزمان، وهذا البدؤ والحضرُ من الطريق فما حارُوا ولا سهرواً ا مجادلًا، وهمُ في البحث قد حَصروا رُشُدَ المقال فزال الجهلُ والغرَر عظيم قدرك لكن ساعد القدر وقد يكون، فهلا منك تُغْتَفُو ؟ أمًا أجَدت إصابات فتعتذره له الثوابُ على الحالَين، لا الوزرُ ا سُئِلتَ تعرفُ ما تأتى وما تذر؟ كلاهُما منك لا يبقى له أثرُ «وما عليك إذا لم تفهم البقر» وماعليك بهم، ذمّوك أو شكرواً ومن سَمَائك تبدو الأنجمُ الرُّهُوُ ﴿ أنت التقيّ فماذا الخوفُ والحذرم؟

يا عالمًا بنقول الفقه أجمعها يا قامع البدع اللاتي تجنّبها ومُرشد الفرقةِ الضلال نهجَهُم ألم تكن للنصارى واليهود معًا وكم فتّى جاهل غِرِّ أَبَنتَ له ما أنكروا منك إلا أَنَّهُمْ جَهلوا قالوا بأنَّك قد أخطأتَ مسألةً غَلَطَتَ في الدهر أو أخطأتَ واحدة ومَن يكون على التحقيق مجتهدًا ألم تكن بأحاديث النبي إذا حاشاك من شبُهِ فيها ومن شبهِ عليك في البحث أن تبدي غوامضَهُ قدّمتَ لله ما قدّمتَ من عمل هَل كان مثلُك من يحفى عليه هدى وكيف تحذر من شيءِ تزلّ به

# تَتِمَّةُ المختصر في أَخْبارِ البَشَر<sup>(۱)</sup> للعلاَّمة / عمر بن المظفَّر ابن الوردي (٧٤٩)

وفيها<sup>(۱)</sup>في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة توفي شيخ الإسلام تقي الدين أبو العبّاس، أحمد بن المفتي شهاب الدين عبدالحليم بن شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تيْميّة الحَرّاني الحنبلي معتقلاً بقلعة دمشق، وغُسل وكُفن وأُخرج وصلّى عليه أولاً بالقلعة الشّيخ محمّد بن تمام، ثمّ بجامع دمشق بعد الظهر، وأخرج من باب الفرج، واشتدّ الزحام في سوق الخيل، وتقدّم عليه في الصلاة هناك أخوه، وألقى الناس عليه مناديلهم وعمائمهم للتبرّك! وتراص الناس تحت نعشه، وحُزرت النساء بخمسة عشر ألفًا، وأما الرجال فقيل: كانوا مئتي ألف. وكثر البكاء عليه، وخُتمت له عدة ختم، وتردد الناس إلى زيارة قبره أيامًا، ورؤيت له منامات صالحة ورثاه جماعة.

قلت: ورثيته أنا بمرثية على حرف الطاء؛ فشاعت واشتهرت، وطلبها مني الفضلاء والعلماء من البلاد وهي:

عَشَا في عرضه قومٌ سِلاطٌ لهم من نَثْر جوهره التقاطُ

<sup>(</sup>۱) ۲/۲۰٪ ـ ۱۳۳ (نشر دار المعرفة، بيروت، ۱۳۸۹)، و۲/ ۲۸۵ ـ ۲۸۹ (ط. مصر ۱۲۸۵).

<sup>. (</sup>٢) أي في سنة ثمان وعشرين وسبع مئة.

خُروق المعضلات به تُخاطُ وليس له إلى الدنيا انبساطُ ملائكةَ النعيم به أحاطوا ولا لنظيمره لُمفَّ القِمماط وحلُّ المشكلات بــه يُنــاط وينهى فرقة فسقوا ولاطوا بوعظ للقلوب هو السِّياط وياللهِ ما غطَّـى البــلاط مناقبه فقد مكروا وشاطوا ولكن فسى أذاه لهم نشاط وعند الشيخ بالسِّجْن اغتباط فقد ذاقوا المَنُون ولم يُواطوا نجوم العلم أدركها انهباط فشك الشرك كان به يماط فإن الضد يعجب الخباط يرى سَجْن الإمام فيُسْتَشَاط ولا وقبف عليبه ولا رساط

تقى الدِّين أُحمد خيرُ حبر توقّي وهنو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروه حين قضى لألفوا قضى نحبًا وليس له قرينٌ فتي في علمه أضحى فريدًا وكان إلى التقى يدعو البرايا وكان الجن تَفْرق من سَطَاهُ فيالله ما قد ضم لحدٌ هم حسدوه لمّا لم ينالوا وكانوا عن طرائقه كُسالى وحَبْسُ الدُّرِّ في الأصداف فخر بآل الهاشمي له اقتداء بنو تيمية كانوا فبانوا ولكن يا ندامة حابسيه ويا فرح اليهود بما فعلتم ألم يك فيكم رجلٌ رشيد إمام لا ولاية كأن يرجو

ولا جاراكم في كسب مالي ففي سم سجنتموه وغظتموه وغظتموه وسكن الشيخ لا يرضاه مثلي أما والله لولا كتم سري وكنت أقول ما عندي ولكن فما أحد إلى الإنصاف يدعو سيظهر قصدكم يا حابسيه فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واغقدوا من غير ردً

ولم يُعهد له بكم اختلاط أما لجرزا أذيت اشتراط ففيه لِقَدْر مثلكم انحطاط وخوف الشر لانحل الرباط بأهل العلم ما حَسُن اشتطاط وكل في هواه له انخراط وننبئكم إذا نُصِبَ الصراط فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط

وكنت اجتمعت به رحمه الله تعالى بدمشق سنة خمس عشرة وسبعمائة بمسجده بالقصاعين، وبحثت بين يديه في فقه وتفسير ونحو، فأعجبه كلامي وقبّل وجهي وإني لأرجو بركة ذلك، وحكى لي عن واقعته المشهورة في جبل كسروان، وسَهِرت عنده ليلة، فرأيت من فتوته ومروءته ومحبّته لأهل العلم ولا سيما الغرباء منهم أمرًا كثيرًا، وصليّت خلفه التراويح في رمضان فرأيت على قراءته خشوعًا، ورأيت على صلاته رقّة حاشية تأخذ بمجامع القلوب.

مولده \_رحمه الله ورحمنا به(۱)\_ بحرّان يوم الاثنين عاشر ربيع

<sup>(</sup>١) هذا من التوسل الممنوع.

الأول سنة إحدى وستين وست مئة، هاجر والده به وبإخوته إلى الشّام من جَوْر التتر، وعني الشَّيخ تقي الدين بالحديث، ونسخ جملة، وتعلم الخط والحساب في المكتب، وحفظ القرآن، ثمَّ أقبل على الفقه، وقرأ أيامًا في العربية على ابن عبدالقوي، ثمَّ فهمها، وأخذ يتأمَّل كتاب سيبويه حتَّى فهمه، وبرع في النحو، وأقبل على التفسير إقبالاً كليا حتَّى سبق فيه، وأحكم أصول الفقه، كل هذا وهو ابن بضع عشرة سنة، فانبهر الفضلاء من فرط ذكائه وسيلان ذهنه وقوة حافظته وإدراكه، ونشأ في تصورٌن تامَّ وعفاف وتعبُّد واقتصاد في الملبس والمأكل

وكان يحضر المدارس والمحافل في صغره، فيناظر ويفحم الكبار ويأتي بما يتحيّرون منه، وأفتى وله أقل من تسع عشرة سنة، وشرع في الجمع والتأليف ومات والده وله إحدى وعشرون سنة، وبعُد صيته في العالم فطبّق ذكره الآفاق وأخذ في تفسير الكتاب العزيز أيام الجُمع على كرسي من حفظه فكان يورد المجلس ولا يتلعثم، وكذلك الدرس بتؤدة وصوت جَهُوري فصيح يقول في المجلس أزيد من كراسين، ويكتب على الفتوى في الحال عدة أوصال بخط سريع في غاية التعليق والإغلاق.

قال الشَّيخ العلامة كمال الدين بن الزَّمْلكاني علم الشافعية من خطَّ كَتبَه في حق ابن تَيْميَّة: كَانَ إِذَا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنَّه لا يعرف غير ذلك الفن وحكم بأن لا يعرفه أحد مثله، وكانت الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء، قال: ولا يعرف أنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه ولا تكلم في علم من العلوم سواء كَانَ من علوم الشرع أو غيرها إلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها. انتهى كلامه.

وكانت له خبرة تامّة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث وبالعالي والنازل والصحيح والسقيم، مع حفظه لمتونه الّذي انفرد به وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجيم منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى «الكتب السّتة» و «المسند» بحيث يصدق عليه أن يقال: «كل حديث لا يعرفه ابن تَيْميّة فليس بحديث ولكن الإحاطة لله غير أنّه يغترف فيه من بحر وغيره من الأئمة يغترفون من السّواقي. وأمّا التفسير فسلم إليه، وله في استحضار الآيات للاستدلال قوة عجيبة، ولفرط إمامته في التفسير وعظمة إطلاعه بيّن خطأ كثير من أقوال المفسرين، وكان يكتب في اليوم والليلة من التفسير أو من الأصلين أو من الرّدِ على الفلاسفة والأوائل نحوا من أربعة كراريس، قال: وما يبعد أنّ تصانيفه إلى الآن تبلغ خمس مئة مجلد.

وله في غير مسألة مصنّف مفرد كمسألة التحليل وغيرها، وله مصنف في الرد على ابن مطهر العالم الحِلِّي في ثلاث مجلدات كبار، وتصنيف في الرد على «تأسيس التقديس» للرازي في سبع مجلدات، وكتاب في «الموافقة بين المعقول ولمنقول» في مجلدين وقد جمع أصحابه من فتاويه ست مجلدات كبار. وله باع طويل في معرفة مذاهب الصّحابة والتابعين قلَّ أَنْ يتكلَّم في مسألة إلا ويذكر فيها مذاهب الأربعة، وقد خالف الأربعة في مسائل معروفة، وصنف فيها واحتج لها بالكتاب والسنة.

قال القاضي المنشي شهاب الدين أبو العَبَّاس أَحمد بن فضل الله في ترجمته: جلس الشَّيخ إلى السلطان محمود غازان حيث تَجِم الأُسْدُ في آجامِها، وتَجدُ النارُ فتورًا في

ضَرَمِها، والسيوفُ فرقًا في قَرَمِها، خوفًا من ذلك السَّبُع المغتال، والنمروذ المختال، فجلس إليه والنمروذ المختال، فجلس إليه وأومأ بيده إلى صدره، وواجَهه ودراً في نَحْره، وطَلَبَ منه الدُّعَاء، فرفع يديه ودعًا دُعاء مُنصف أكثرُه عليه، وغازانٌ يؤمِّنُ على دعائه.

وله مصنف سماه «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية» وكتاب «رفع الملام عن الأثمة الأعلام» وبقي عدّة سنين لا يُفتي بمذهب معيّن بل بما قام الدليل عليه عنده، ولقد نصر السنة المحضة والطريقة السلفية، واحتج لها ببراهين ومقدمات وأُمور لم يُسبق إليها، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون وهابوا وجَسَر هو عليها، حتّى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه وبدّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابت لا يداهن ولا يحابي بل يقول الحق المرالذي أَدى إليه اجتهاده وحدة ذهنه وسعة دائرته في السنن والأقوال، وجرى بينه وبينهم حملات حربية ووقعات شامية ومصرية.

كَانَ معظَّمًا لحرمات الله دائم الابتهال كثير الاستعانة قوي التوكل ثابت الجأش، له أوراد وأذكار يُديمها، وله من الطرف الآخر محبون من العلماء والصلحاء والجند والأمراء والتجار والكبراء وسائر العامة تحبه، بشجاعته تُضرب الأمثال وببعضها يتشبه أكابر الأبطال، ولقد أقامه الله في نوبة غازان والتقى أعباء الأمر بنفسه واجتمع بالملك مرتين وبخطلو شاه وبولاي، وكان قبجق يتعجب من إقدامه وجرأته على المغل.

وكتب ابن الزَّمْلُكاني على بعض تصانيف ابن تَيْميَّة هذه الأبيات: ماذا يقولُ الواصفونَ له وصفاته جلَّت عن الحصر

هــو حجّــةٌ لله قــاهــرة هـو بيننا أُعجـوبـةُ العصـرِ هـو آيـةٌ في الخلق ظاهرة أنوارها أربت على الفجر

ولما سافر ابن تَيْميَّة على البريد إلى القاهرة سنة سبع مئة وحضً على الجهاد رتب له مرتب في كل يوم وهو دينار وتحفة (١) وجاءته بقجة قماش فلم يقبل من ذلك شيئًا.

وقال القاضي أبو الفتح بن دقيق العيد: لما اجتمعت بابن تَيْميَّة رأيت رجلاً كل العلوم بين عينيه يأخذ ما يريد ويدع ما يريد. وحضر عنده شيخ النحاة أبو حيَّان وقال ما رأت عيناي مثله. وقال فيه على البديهة أبياتًا منها:

قامَ ابن تيميَّة في نصر شِرْعتنا مقام سيِّد تَيْم إذ عَصَتْ مُضَر فأظهر الحقَّ إذ آثاره دَرَست وأُخْد الشَّر إذ طارت له الشرر كنا نُحدَّث عن حَبْر يجيء فها أنت الإمام الذي قد كان يُنتظر

ولما جاء السلطان إلى شَقْحب والخليفة لاقاهما إلى قرن الحرة، وجعل يثبتهما فلما رأى السلطان كثرة التَّتار قال: يا خالد بن الوليد! قال: قل: يا مالك يوم الدين إياك نعبد وإياك نستعين، وقال للسلطان: اثبت فأنت منصور، فقال له بعض الأمراء: قل إن شاء الله، فقال: إن شاء الله تحقيقًا لا تعليقًا، فكان كما قال»، انتهى ملخصًا(٢).

<sup>(</sup>١) كذا هنا، وقد سبق فيما مضى: «محفية».

<sup>(</sup>٢) أي كلام ابن فضل الله العمري.

وهو أكبر من أن ينبه مثلي على نعوته، فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت: أني ما رأيت بعيني مثله ولا رأى هو مثل نفسه في العلم، وكان فيه قلّة مداراة وعدم تؤدة غالبًا، ولم يكن من رجال الدول ولم يسلك معهم تلك النواميس، وأعان أعداءه على نفسه بدخوله في مسائل كبار لا تحتملها عقول أبناء زماننا ولا علومهم، كمسألة: التكفير في الحلف بالطلاق، ومسألة: أنَّ الطلاق بالثلاث لا يقع إلا واحدة، وأنَّ الطلاق في الحيض لا يقع، وساس نفسه سياسة عجيبة فحبس مرات بمصر ودمشق والإسكندرية، وارتفع وانخفض واستبد برأيه وعسى أنْ يكون ذلك كفارة له، وكم وقع في صعب بقوة نفسه وخلَّصه الله

وله نظم وسط، ولم يتزوج ولا تسرَّى ولا كَانَ له من المعلوم إلاً شيء قليل وكان أخوه يقوم بمصالحه، وكان لا يطلب منهم غداء ولا عشاء غالبًا، وما كانت الدنيا منه على بال. وكان يقول في كثير من أحوال المشايخ إنها شيطانية أو نفسانية فينظر في متابعة الشَّيخ الكتاب والسنة فإن كَانَ كذلك فحاله صحيح وكشفه رحماني غالبًا وما هو بالمعصوم، وله في ذلك عدة تصانيف تبلغ مجلدات، من أعجب العجب، وكم عوفي من «الصراع الجنيّ» إنسانٌ بمجرد تهديده للجني، وجَرَت له في ذلك فصول ولم يفعل أكثر من أن يتلو آيات ويقول: إن لم تنقطع عن هذا المصروع و إلاً عملنا معك حكم الشرع و إلاً عملنا معك ما يرضي الله ورسوله، وفي آخر الأمر ظفروا له بمسألة السفر لزيارة قبور النبين، وأنّ السفر وشد الرحال لذلك منهي عنه لقوله على الله رحل قبوة، فشنعوا عليه بها، وكتب فيها جماعة بأنه يلزم من منعه شائبة تقيص للنبوَّة فيكفر بذلك.

وأفتى عدّة بأنه مخطىء بذلك خطأ المجتهدين المغفور لهم، ووافقه جماعة وكبرت القضية فأعيد إلى قاعة بالقلعة فبقي بضعة وعشرين شهرًا، وآل الأمر إلى أن مُنع من الكتابة والمطالعة، وما تركوا عنده كراسًا ولا دواة، وبقي أشهرًا على ذلك، فأقبل على التلاوة والتهجد والعبادة حتّى أتاه اليقين فلم يفجأ الناسَ إلا نعيه وما علموا بمرضه فازدحم الخلق عند باب القلعة وبالجامع زحمة صلاة الجمعة وأرجح، وشيّعه الخلق من أربعة أبواب البلد وحمل على الرؤوس، وعاش سبعًا وستين سنة وأشهرًا، وكان أسود الرأس قليل شيب اللحية، ربّعة، جَهُوري الصوت أبيض أعْيَن.

قلت: تنقَّص مرة بعض النّاس من ابن تَيْميَّة عند قاضي القضاة كمال الدين ابن الزَّمْلُكاني وهو بحلب وأنا حاضر فقال كمال الدين: ومن يكون مثل الشَّيخ تقي الدين في زهده وصبره وشجاعته وكرمه وعلومه!! والله لولا تعرضه للسلف<sup>(۱)</sup> لزاحمهم بالمناكب. وهذه نبذة من ترجمة الشيخ مختصرة ، أكثرها من «الدرة اليتيمية في السيرة التيمية» للإمام الحافظ شمس الدين محمد الذهبي. والله أعلم.

张 张 张

<sup>(</sup>١) ابن الزملكاني يقصد سَلفَه فيما ذهب إليه هو !1.

### برنامج ابن جابر الوادي آشي<sup>(۱)</sup>

للشيخ/ شمس الدين محمد بن جابر الوادي آشي (٧٤٩)

أُحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمَّد بن تَيْميَّة.

مفتي الشام، ومحدِّثه، وحافظه، ويركب شواذ الفتاوي<sup>(۲)</sup>، ويزعم أنَّه مجتهد مصيب!!

سمع ابن عبدالدَّائم، وابن أبي اليُسر، وابن أبي الخير، وابن عطاء، وفخر الدين بن البخاري، وغيرهم، وله تواليف.

ومولده بحرَّان يوم الاثنين العاشر لربيع الأوَّل عام أَحدٍ وستين وست مئة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (ص/۱۰۹\_۱۱۰) نشر مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي بمكة المكرمة، (۱) تحقيق د/ محمد الهيلة.

<sup>(</sup>٢) لم يفت الشيخ بمسألة إلاَّ وله فيها سلفٌ. ولم يشدُّ عنهم برأي لا دليل عليه.

### الكافية الشافية(١)

للعلامة شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن القيم (٧٥١)

من أمة التعطيل والكفران أيديهم عُلَّتْ إلى الأذقان ما فيهم من فارس طَعَّان مِنْ عن شمائِلهم وعن أَيْمان عقل الصحيح ومقتضى القرآن ولطالمًا سَخِرُوا من الإيْمان حَبَّارُ إيْحاشًا مَدَى الأزمان من كلِّ معرفة ومن إيمان من كلِّ معرفة ومن إيمان والعرش أَخلوه من الرحمن والعرش أَخلوه من الرحمن ت كمالِه بالجهل والبهتان

وإذا أردت ترى مصارع من خلا وتراهم أسرى حقيرًا شأنهم وتراهم تحت الرماح دريئة وتراهم تحت السيوف تنوشهم وتراهم انسلخوا من الوحيين والوتراهم والله ضُحْكة ساخر قد أوحشت منهم ربُوعٌ زادها الوخين ويراهم وشتت منهم ربُوعٌ زادها الوخين ويراهم وشتت منهم وشتت شملهم وخلَتْ ديارهم وشتت شملهم قد عَطَل الرحمن أفئدة لهم إذ عَطَلوا الرحمن من أوصافه بل عَطّلوه عن الكلام وعن صِفا بل عَطّلوه عن الكلام وعن صِفا

<sup>(</sup>١) ص ١٦٣ ـ ١٦٥ (ط. القاهرة ١٣٤٥هـ).

شيخ الوجود العالم الربّاني بَحْرَ المحيطَ بسائر الخُلْجَانَ ما في الوجود له نظيرٌ ثان : قولَ الروافضِ شيعةِ الشيطان أرداهُم في حُفرة الجيان أُعْجُوبةً للعالم الرباني في ست أسفار كُتِبنَ سمانِ يشفي الصدور وإنّه سفران نِيْ ا شارح المحصولِ شرحَ بيان في غمايةِ التقريرِ والتِبْيانَ أبدًا وكُتْبُهُمُ بكلِّ مكان حسُّفْليّ فيهِ في أتمّ بيانِ سفران فيما بينا ضخمان وَاللهِ فَنِي عِلْمَ وَفِي إِيمَانَ قبلي يموتُ لَكان هذا الثاني توحيدُهم هو غايةُ الكفران بحقيقة المعقول والبرهان

فَاقْرَأُ تصانيفَ الإمَام حقيقةً أُعني أبا العباس أحمد ذلك اك وَاقرأ كتابَ «العقل والنقل» الذي وكـذاك «منهـاج» لـه فـي رَدِّه وكذاك أهل الاعتزالِ فإنه وكذلك التأسيسُ أصبح «نقضُه» وكذاك «أجوبةٌ له مصرية» وكذا «جواب للنصاري» فيه ما وكذاك «شرح عقيدة للأصبها فيها «النبوات» التي إثباتها والله ما لأُولِي الكلام نظيرُه وكذا حدوثُ العالَم العُلُويّ والـ وكذا «قواعدُ الاستقامةِ» إنها وقرأتُ أكثرَها عليه فزادني هذا ولو حَدَّثْتُ نَفْسِي أَنه وكذاك توحيدُ الفلاسفة الأُولَى سفرٌ لطيفٌ فيه «نقضُ أصولهم»

ردُّ علَى من قال بالنفساني أعنى كلامَ النفس ذَا الوحدان أُوفَى من المائتين في الحُسْبَان فأشرت بعض إشارة لبيان طراف والأصحاب والإخوان تُبتاعُ بالغالِي من الأثمان أضحى عليها دائم الطوفان أيَّام مِن شهرِ بلا نقصانِ قَد فَاتَنِيْ منها بلا حُسبان عشر كبار ليسَ ذا نُقصان اًلمةٍ فسِفرٌ واضحُ التبيان هِيَ كالنجوم لسالكِ حَيْران قد قامَها للهِ غيرَ جَبان ورسوله بالسيف والبرهان وأرى تناقضهم بكل زمان ل الحقِّ بعدَ ملابسِ التيجان كانوا هم الأعلام للبلدان

وكذاك «تِسْعِيْنيَّةٌ» فيها له تسعون وجها بَيَّنتْ بطلانَه وكذا «قواعدُه الكبارُ» وإنّها لمَ يتَّسِعُ نظمِيْ لها فأسوقها وكذا «رسائله» إلى البلدان والأ هي في الورى مبثوثةٌ معلومةٌ وكذا «فتاواه» فأخبَرنِي الذي بَلغَ الذي أَلْفَاهُ منها عِدَّةَ الْـ سِفرٌ يُقابلُ كلَّ يوم، والذي هذا وليس يُقَصِّرُ «التفسيرُ» عن وكذا «المفاريد» التي في كل مس ما بين عَشْرِ أو تَزِيدُ بضِعْفِها وله المقاماتُ الشهيرةُ في الورك نصر الإله ودينه وكتابه أبدى فضائحهم وبيَّنَ جهلَهم وأصارَهم واللهِ تحتَ نعالِ أهْــ وأصارَهم تحتَ الحضيضِ وطالما

أَرْدَاهُمُ تحت الحضضِ الداني مِنّا لهم إلا أسيرٌ عان يلق و ننا إلا بحبل أمان عصار الرسولِ بمنّة الرحمن منقادة لعساكِر الإيمان قد قاله في ربه الفئتان فحضورُه ومغيبه سِيّان

ومن العجائبِ أنه بسلاحِهم كانت نواصِينا بأيديهم فما فغدت نواصِيهم بأيدينا فلا وغدت ملوكهم مماليكا لأن وأتت جنودُهم التي صالوا بها يكري بهذا من له خبر بما والقِدم يُوحِشنا وليس هناكم

# الإيصال لكتاب ابن سليم وابن نقطة والإكمال<sup>(۱)</sup> للعلامة مُغلُطاي بن قليج المصري (ت٧٦٢هـ)

شيخنا الإمام بغير مراء تقي الدين أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية، الذي طبّق ذكره جميع الأقطار، وشاع علمه في جميع الأمصار، فلذلك استغنينا عن التعريف بحاله.

رأيتُه بالقاهرة، وأجازني مشافهة بها، وجئتُه لأودَّعَه، وسألتُه الوصيةَ والدعاءَ فقال لي: يا غلامُ، رُوِّيْنا في كتاب الترمذي بإسناد ثابت أن النبي ﷺ قال لابن عباس: "يا غلام، إنّي أعلَمك كلمات، احفظِ الله يَحفظُك، احفظ الله تَجدُه تُجاهَك، إذا سألتَ فسَلِ الله، وإذا استعنتَ فاستعِنْ بالله، واعلم أن الأمّة لو اجتمعتْ على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يَضُرّوك بشيء لم يضروك إلا بشيء كتبه الله عليك. رفعتِ الأقلامُ، وجفّتِ الصحف».

هكذا ذكره من غير إسناد، ولم أروِ عنه حديثا علّق إسناده غير هذا، وهو يرويه عن أبي الحسن بن البخاري سماعًا، أبنا ابن طبرزد، أبنا الكروخي، أبنا أبو الفتح الهروي، أبنا أبو عامر الأزدي وأبو نصر الترياقي وأبو بكر الغورجي قالوا: أبنا أبو محمد الجراحي، أبنا أبو العباس المحبوبي، أبنا الترمذي، نا أحمد بن محمد بن موسى، نا ابن المبارك، أنا

<sup>(</sup>١) ص ٧٣ ـ ٧٤ (نسخة الخزانة العامة بالرباط، وهي بخط المؤلِّف).

ليث بن سعد وابن لهيعة عن قيس بن الحجاج. ح وثنا عبدالله بن عبدالرحمن، أنا أبو الوليد، ثنا ليث بن سعد حدَّثني قيس بن الحجاج، المعنى واحد، عن حنش الصنعاني عن ابن عباس، فذكره، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وقد يقع لنا هذا الحديث أعلى من طريقه بثلاث درجات، فكأتي من حيث العدد سمعتُه من الكروخي، وكانت وفاته سنة ثمان وأربعين وخمس مئة. أبنا أبو الفتح يونس العسقلاني قراءة عليه وأنا أسمع، أبنا ابن الجُمَّيْزِي وغيره . . . . . . (١) عن السّلفي أبنا أبو العلاء محمد بن عبدالجبار بن محمد الضبي الفرساني، نا أبو عبدالله الجمال، عن عبدالله بن جعفر بن فارس، عن يونس بن حبيب، أنا أبو الوليد الطيالسي، فذكره.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) هنا كلمة غير واضحة ، ولعلها «كلهم» أو «جميعا».

العلامة: خليل بن أيبك الصفدي (٧٦٤)

\_ أَعْيَانُ العَصْرِ وأَعْوَانِ النَّصرَ \_ الوافي بالوَفَيَات



## أعيان العصر وأغوان النَّصْر(١)

أَحمد بن عبدالحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم. الشَّيخ الأمامُ العالمُ العلامةُ المفسِّر المحدثُ، المجتهدُ، الحافظُ، شيخ الإسلام، نادرةُ العصر، فريد الدهر، تقيّ الدين أبو العبَّاس ابن الشَّيخ شهاب الدين ابن الإمام مجد الدين أبي البركات ابن تَيْمِيَّة.

سمع من ابن عبد الدايم، وابن أبي اليُسْر، والكمال ابن عَبْد، وابن أبي اليُسْر، والكمال ابن عَبْد، وابن أبي الخير، وابن الصيرفي، والشَّيخ شمس الدين، والقاسم الإربلي، وابن علان، وخلق كثير. وبالغ وأكثر، وقرأ بنفسه على جماعة، وانتخب، ونسخ عدة أجزاء، وسنن أبي داود. ونظر في الرجال والعِلل، وصار من أئمة النقد ومن علماء الأثر، مع التديّن والتألّه.

ثمَّ أقبل على الفقه ودقائقه، وغاص على مباحثه.

تحوّل به أبوه من حرّان إلى دمشق سنة سبع وستين وست مئة، وتَيْميّة لقت لجدّه الأعلى.

تمذهب للإمام أحمد بن حنبل، فلم يكن أحدٌ في مذهبه أنبه ولا أنبَلَ. وجَادَل وجالد شُجعان أقرانه، وجدّل خصومه في وسط ميدانه، وفرّجَ مضايق البحث بأدلة قاطعة، ونصر أقواله في ظلمات الشكوك

<sup>(</sup>۱) ص ٦٦ ـ ٧٣ نسخة المكتبة السليمانية، مجموعة عاطف أفندي باستانبول، برقم (١٨٠٩).

بالبراهين الساطعة. كأنّ الشّنة على رأس لسانه، وعلوم الأثر مُساقةٌ في حواصل جنانه، وأقوال العلماء مجلُوّة نُصْب عيانه. لم أرَ أَنَا ولا غيري مثل استحضاره، ولا مثل سَبْقه إلى الشواهد وسُرعة إحضاره، ولا مثل عَرْوه الحديث إلى أصله الَّذي فيه نقطة مداره. وأمّا علم الأصلين فقهًا وكلامًا، وفهمًا وإعلامًا، فكان عجبًا لمن يسمعه ومعجزًا لمن يَعُدّ ما يأتي به أو يجمعه.

يُنزِّل الفروع منازلها من أصولها، ويردُّ القياسات إلى مآخذها من محصولها.

وأما الملل والنحل، ومقالات أرباب البِدَع الأُوّل، ومعرفة أرباب المداهب، وما خُصّوا به من الفتوحات والمواهب؛ فكان في ذلك بحرًا يتموَّج، وسَهمًا ينفذُ على السواء لا يتعوَّج.

وأمّا المذاهب الأربعة فإليه في ذلك الإشارة، وعلى ما ينقله الإحاطة والإدارة.

وأما نقل مذاهب السلف، وما حدث بعدهم من الخلف؛ فذاك فنّه، وهو في وقت الحرب مِجَنّه، قلّ أَنْ قَطَعه خصمُه الَّذي تصدّى له وانتصب، أو خلص منه مُناظره إلاّ وهو يشكو من الأيْن والنَصَب.

وأما التفسير فَيَدُه فيه طولي، وسَرْدُه فيه يجعل العيون إليه خُوالي.

إِلاَّ أَنّه انفرد بمسائل غريبة، ورجَّح فيها أقوالاً ضعيفة عند الجمهور معيبة (١)، كَادَ منها يقع في هُوّة، ويسلمُ منها لما عنده من النّية المرجوة.

<sup>(</sup>١) سبق التعليق على مثل هذه العبارات.

والله يعلم قصْده وما يترجِّحُ من الأدلة عنده.

وما دمّر عليه شيءٌ كمسألة الزيارة، ولا شُنّ عليه مثلها إغارة، دخل منها إلى القلعة مُعتقلا، وجفاه صاحبه وقلا، وما خرج منها إلاّ على الآلة الحدْباء، ولا دَرَج (١) منها إلاّ إلى البقعة الجدْباء، والتحق باللطيف الخبير، ووَلَى والثناء عليه كَنشر العبير.

وكان ذا قلم يُسابق البرق إِذا لمع، والودْق إِذا هَمَع. يُملي على المسألة الواحدة ما شاء من رأس القلم، ويكتب الكرّاسيْن والثلاثة في قعدة، وحدُّ ذهنه ما كَلَّ ولا انثلم.

قد تحلَّى «بالمحلَّى» وتولَّى من تقليده ما تولَّى، فلو شاء أورده عن ظهر قلب، وأتى بجُملةِ ما فيه من الشناع والثلْب!!

وضيّع الزمان في ردّه على النصارى والرافضة، ومَنْ عاند الدين أَو ناقضه، ولو تصدّى لشرح البخاريّ أَو لتفسير القرآن العظيم، لقلّد أعناق أهل العلوم بِدُرِّ كلامه النظيم (٢٠).

وكان من صغره حريصًا على الطلب، مُجِدًّا على التحصيل والدأب، ولا يُؤثر على الاشتغال لذة، ولا يرى أَن تَضِيْع لحظة منه في البطالة فذّة. يذهل عن نفسه ويغيب في لذة العلم عن حِسه، لا يطلب أكلاً إذا حضر لديّه، ولايرتاحُ إلى طعام ولاشراب في أبرديّه. قيل:

<sup>(</sup>١) في نسخة: «رجع».

<sup>(</sup>٢) لم يضيِّع شيخ الاسلام الزمان بذلك؛ بل أتى فيه بالعجب العجيب، فمن لي بمثل «منهاج السنة»، و«درء التعارض»، و«الجواب الصحيح»، و«بيان تلبيس الجهمية»؟! وله في التفسير والحديث ما لو وصل إلينا كاملاً لكان في أسفار كثيرة.

إِنَّ أَبَاهُ وَأَخَاهُ وَأَهُلُهُ، وَآخَرِينَ مَمَنَ يَلُودُونَ بَطْلَهُ، سَأَلُوهُ أَنْ يَرُوحَ مَعْهُمْ يُوم سَبِتَ لِيَتَفْرِج، فَهُرِب مِنْهُمْ وَمَا أَلُوى عَلَيْهُمْ وَلاَ عَرَّج. فَلَمَا عَادُوا آخِر النَّهَارُ لامُوهُ عَلَى تَخَلُّفُهُ، وتركه لاتّباعهم وما في انفراده مِن تَكَلُّفِهُ. فقال: أنتم ما تزيّد لكم شيءٌ (١) ولا تجدّد، وأنا حفظتُ في غيبتكم هذا المحلّد. وكان ذلك الكتاب «جَنّة النَّاظر وجُنّة المُناظر» وهو مجلّد صغير وأمره شهير. لا جَرَم أَنَّهُ كَانَ في أرض العلوم حارثًا وهو همّام، وعلومه حكما يقولُ الناسُ تدخلُ معه الحمّام.

هذا إلى كرم يضحك البرق منه على غَمَائمه، وجودٍ ما يصلح حاتم أَن يكون في فص خاتمه، وشجاعةٍ يفر منها قَسْوَرة، وإقدام يتأخّرُ عنه عنترة، دخل على محمود غازان وكلّمه كلامًا غليظًا بقوةٍ، وأسمعه مقالاً لا تحمله الأبّوةُ من البنوة.

وكان في ربيع الأوّل سنة ثمان وتسعين وست مئة، قد قام عليه جماعةٌ من الشافعيّة وأنكروا عليه كلامه في الصفات، وأخذوا فتياه «الحمويّة»، وردّوا عليه فيها، وعملوا له مجلسًا. فدافع الأفرمُ عنه ولم يُبلِّغهم فيه أربًا. ونودي بدمشق بإبطال العقيدة «الحموية». فانتصر له جاغان المشدّ. وكان قد مُنع من الكلام. ثمَّ إنّه جلس على عادته يوم الجمعة وتكلّم، ثمَّ حضر عنده قاضي القُضاة إمام الدين، وبحثوا معه، وطال الأمر بينهم ثمَّ رجع القاضي إمام الدين وأخوه جلال الدين وقالا: من قال عن الشَّيخ تقيّ الدين شيئًا عزّرناه.

ثُم إِنَّه طُلب إلى مصر هو والقاضي نجم الدين ابن صصري، وتوجّها إلى مصر في ثاني عشر شهر رمضان سنة خمس وسبع مئة، فانتصر له

<sup>(</sup>١) في الأصل: «شيئا».

الأمير سيف الدين سلار، وحط الجاشنكير عليه، وعقدوا له مجلسًا انفصل على حبسه، فحُبس في خزانة البنود، ثمَّ ثُقِلَ إِلَى الإسكندرية في صَفَر سنة تسع وسبع مئة، ولم يُمَكَّن أحدٌ من أصحابه من التوجّه معه. ثمّ أفرج عنه، وأقام بالقاهرة مدّة، ثمَّ اعتُقل أيضًا، ثمَّ أفرج عنه في ثامن شوّال سنة تسع وسبع مئة، أخرَجه الناصرُ لمّا وَرَد من الكرك، وحضر إلى دمشق.

فلما كَانَ في يوم الثلاثاء تاسع عشر شهر رمضان سنة تسع عشرة وسبع مئة، جُمع الفقهاء والقُضاة عند الأمير سيف الدين تنكز، وقُرىء عليهم كتابُ السلطان، وفيه فصلٌ يتعلّق بالشيخ تقيّ الدين بسبب فُتياه في مسألة الطلاق، وعوتب على فتياه بعد المنْع، وانفصل المجلس على توكيد المنع.

ثمَّ إنّه في يوم الخميس ثاني عشري شهر رجب الفرد سنة عشرين وسبع مئة عُقد له مجلس بدار السعادة، وعاودوه في فُتيا الطلاق [وحاققوه] (١) عليها وعاتبوه لأجلها، ثمَّ إنَّه حُبس بقلعة دمشق، وأقام بها إلى يوم الاثنين يوم عاشوراء سنة إحدى وعشرين وسبع مئة، فأُخرج من القلعة بعد العصر بمرسوم السلطان، وتوجّه إلى منزله، وكانت مدّة سجنه خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا.

ولمّا كَانَ في يوم الاثنين بعد العصر سادس شعبان سنة ست وعشرين وسبع مئة في أيّام قاضي القضاة جلال الدين القزويني تكلّموا معه في مسألة الزيارة، وكُتب في ذلك إلى مصر، فورد مرسوم السلطان

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين من نسخة أخرى.

باعتقاله في القلعة. فلم يزل بها إلى أن مات رحمه الله تعالى في ليلة الاثنين عشري ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبع مئة، بقلعة دمشق، في القاعة الَّتي كَانَ بها محبوسًا.

ومولده بحرّان سنة إحدى وستين وست مئة.

وأوّل ما اجتمعتُ أنا به كَانَ في سنة ثماني عشرة أو سبع عشرة وهو بمدرسته في القصّاعين بدمشق المحروسة. وسألتُه مسألة مُشْكِلة في الإعراب، ومسألة مُشْكِلة في الممكن والواجب. وقد ذكرت ذلك في ترجمته في تاريخي الكبير(١).

ثمَّ اجتمعتُ به بعد ذلك مرّات، وحضرتُ دروسه في الحنبليّة، فكنتُ أرى منه:

عجبًا من عجائب البر والبح \_\_\_ ونوعًا فرْدًا وشكلًا غريبا وكان [كثيرًا] (٢) ما يُنشد قول ابن صرَّدُرَّ:

تموتُ النفوسُ بأوصابِها ولم تَشْك عوَّادَها ما بِها وما أَنْصَفَتْ مُهْجةٌ تَشْتكي أَذاها إِلى غيرِ أَحْبابها ويُنشد أيضًا:

مَنْ لَم يُقَدُّ ويُدسَّ في خيشومه رهجُ الخميس فلن يقود خميسا رأيتُه في المنام بعد موته \_رحمه الله تعالى\_ كأنّه في جامع بني أميّة

<sup>(</sup>١) يقصد به «الوافي بالوفيات».

<sup>(</sup>٢) الزيادة من نسخة أخرى.

وأنا في يدي صورة عقيدة ابن حزم الظاهري الَّتي ذكرها في أوّل كتاب «المحلى» وقد كتبتُها بخطيّ، وكتبتُ في آخرها:

وهـذا نـصُّ ديني واعتقـادي وغيـري مـا يـرى هـذا يجـوزُ وقد أوقفتُه على ذلك، فتأملها ورآها وما تكلّم بشيء.

#### ذكر شيء من تصانيفه

"قاعدة في الاستعاذة". "قاعدة في البسملة". "قاعدة في قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيرِ فَي ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ اللقرة، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ نحو ثلاثة كراريس. وفي قوله تعالى: ﴿ يَثَايُّهُا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ سبع كراريس. وفي قوله تعالى: ﴿ يَثَايُّهُا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ سبع كراريس. وفي قوله تعالى: ﴿ يَثَايُّهُا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ سبع كراريس. وغي قوله تعالى: ﴿ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَلَتُ ﴾ إلى آخرها نحو مجلّد. وغير ذلك من سورة البقرة. ﴿ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَلَتُ ﴾ إلى آخرها نحو مجلّد. ﴿ شَهِدَ اللّهُ النَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى المَسْلَةِ ﴾ ثلاث كراريس، وغير ذلك من سورة آل عمران. "تفسير المائدة » مجلّد كبير. ويُتَا أَلْبَالُوهُ ﴾ ثلاث كراريس. ﴿ وَإِذَا فَذَرَبُكُ كُمُلُكُ وَمَ عَالِمُ وَالْمَالِونَ ﴾ ثلاث كراريس. ﴿ وَإِذَا فَذَرَبُكُ مِنْ مَسْلِمُ وَالْمَالُوهُ ﴾ ثلاث كراريس. ﴿ وَإِذَا فَذَرَبُكُ مِنْ مَعلد كبير. "سورة العلق وأنها أول سورة الكافرون ». النور » مجلد لطيف. "سورة تبت والمعوذتين ». "سورة أنزلت تضمنت أصول الدين » مجلد. "سورة لم يكن ». وغير ذلك من آيات مُفرَّقة.

#### كتب الأصول

«الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية» أربع مجلدات أُملاه في

الجب. «بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية» وربما سماه «تخليص التلبيس من تأسيس التقديس». «شرح أول المحصل للرازي» بلغ ثلاثة مجلدات. أشرح بضع عشرة مسألة من الأربعين للإمام فخر الدين الرازي». «تعارض العقل والنقل» أربع مجلدات. «جواب ما أورده كمال الدين أبن الشريشي» مجلد. «الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح»، ثلاث مجلدات. «منهاج الاستقامة». «شرح عقيدة الأصبهاني» مجلد. «نقض الاعتراض عليها لبعض المشارقة» أربع كراريس. «شرح أول كتاب الغزنوي» مجلد. «الرد على المنطق» مجلد. «رد آخر» لطيف. «الرد على الفلاسفة» مجلدات. «قاعدة في القضايا الوهمية». «قاعدة فيما يتناهى ومالا يتناهى». «جواب الرسالة الصفدية». «جواب في نقض قول الفلاسفة: إن معجزات الأنبياء قوى نفسانية». «إثبات المعاد والرد على ابن سينا». «شرح رسالة ابن عبدوس في كلام الإمام أحمد في الأصول». «ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات» مجلدان. «قاعدة في الكليات» مجلد لطيف. «الرسالة القُبرسية». «رسالة إلى أهل طبرستان وجيلان في خلق الروح والنور والأئمة المقتدى بهم». «مسألة مابين اللوحين كلام الله». «تحقيق كلام الله لموسى». «هل سمع جبريل كلام الله أو نقله من اللوح المحفوظ». «الرسالة البعلبكية». «الرسالة الأزهرية». «القادرية». «البغدادية». «أجوبة الشكل والنقط». «إبطال الكلام النفساني» أبطله من نحو ثمانين وجها. «جواب من حلف بالطلاق الثلاث أن القرآن حرف وصوت». وله في إثبات الصفات وإثبات العلو والاستواء مجلدات. «المراكشية». «صفات الكمال والضابط فيها». «أجوبة في مباينة الله تعالى لخلقه». «جواب في الاستواء وإبطال تأويله بالاستيلاء». «جواب من قال لايمكن الجمع بين إثبات الصفات على ظاهرها مع نفي التشبيه».

«أجوبة كون العرش والسموات كُريّة وسبب قصد القلوب جهة العلو». «جواب كون الشيء في جهة العلو مع أنه ليس بجوهر ولا عرض معقول أو مستحيل». «جواب هل الاستواء والنزول حقيقة وهل لازم المذهب مذهب» سماه الإربلية. «مسألة النزول واختلاف وقته باختلاف البلدان والمطالع» مجلد لطيف. «شرح حديث النزول» في أكثر من مجلد. «بيان حل إشكالات ابن حزم الواردة على الحديث». «قاعدة في قرب الرب من عابديه وداعيه» مجلد. «الكلام على نقض المرشدة». «المسائل الإسكندرانية في الرد على الاتحادية والحلولية». «ما تضمنه «فصوص (١) الحكم» من الكفر والإلحاد والاتحاد والحلول». «جواب في لقاء الله». «جواب رؤية النساء ربهن في الجنة». «الرسالة المدنية في الصفات النقلية». «الهلاوونيّة جواب ورَدَ على لسان ملك التتار» مجلد. «قواعد في إثبات القدر والرد على القدرية والجبرية» مجلد. «رد على الروافض في الإمامة على ابن مطهر». «جواب في حسن إرادة الله لخلق الخلق وإنشاء الأنام لعلة أم لغير علة». «شرح حديث فحجَّ آدم موسى». «تَنبيه الرجل الغافل على تمويه المجادل» مجلد. «تناهى الشدائد في اختلاف العقائد». «كتاب الإيمان». «شرح حديث جبريل في الإسلام والإيمان». «في عصمة الأنبياء في ما يبلّغونه». «مسألة في العقل والروح». «في المقربين هل يسألهم منكر ونكير». «هل تُعذب الروح مع الجسد في القبر وهل تفارق البدن بالموت أو لا». «الرد على أهل كسروان». «في فضل أبي بكر وعمر على غيرهما». «قاعدة في فضل معاوية وفي ابنه يزيد أنه لايُسَبّ». «في تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس». «في كفر النصيرية». «في جواز قتال الرافضة».

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حلول» تحريف.

«في بقاء الجنة والنار وفنائهما» وهو آخر ماصنَّفه في القلعة، وقد ردّ عليه العلّامة قاضي القضاة تقى الدين السبكي.

#### كتب أصول الفقه

"قاعدة غالبها أقوال الفقهاء" مجلدان. "قاعدة كل حَمّد وذم من المقالات لايكون إلا من الكتاب والسنّة". "شمول النصوص للأحكام". "قاعدة في الإجماع وأنه ثلاثة أقسام". "جواب في الإجماع وخبر التواتر". "قاعدة في أن خبر الواحد يفيد اليقين". "قاعدة في كيفية الاستدلال والاستدراك على الأحكام بالنص والإجماع (١)". "في الرد على من قال إن الأدلة اللفظية (٢) لاتفيد اليقين". "قاعدة فيما يُظنُّ من تعارض النص والإجماع". "مؤاخذة لابن حزم في الإجماع". "قاعدة في تقرير القياس". "قاعدة في الاجتهاد والتقليد في الأحكام (٣)". "رفع الملام عن الأئمة الأعلام". "قاعدة في الاستحسان". "وصف العموم والاطلاق". "قواعد في أن المخطىء في الاجتهاد لايأثم". "هل العامي يجب عليه تقليد مذهب معين". "جواب في ترك التقليد في من يقول مذهبي مذهب النبي عليه السلام وليس أنا محتاج (٤) إلى تقليد الأربعة". "جواب من تفقه في مذهب ووجد حديثًا صحيحًا هل يعمل به أو لا". "جواب تقليد الحنفي الشافعي في الجمع للمطر والوتر". "الفتح على الإمام في الصلاة". "تفضيل قواعد مذهب مالك وأهل المدينة".

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الاحكامة تحريف.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «القطعية».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «الاجماع».

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل.

«تفضيل الأثمة الأربعة وما امتاز به كل واحد منهم». «قاعدة في تفضيل الإمام أحمد». «جواب هل كان النبي على قبل الرسالة نبيًا». «جواب هل كان النبي على قبل الرسالة نبيًا». «قواعد أن النهي يقتضي الفساد».

#### كتب الفقه

«شرح المحرر في مذهب أحمد» ولم يبيّض. «شرح العمدة للموفق» أربع مجلدات. «جواب مسائل وردت من أصبهان». «جواب مسائل وردت من الأندلس». «جواب مسائل وردت من الصَّلت». «جواب مسائل من بغداد». «مسائل وردت من زُرَع». «أربعون مسألة لقبت الدرّة المضية». «الماردانية». «الطرابلسية». «قاعدة في المياه والمائعات وأحكامها». «المائعات وملاقاتها النجاسة». «طهارة بول ما يؤكل لحمه». «قاعدة في حديث القُلتين وعدم رفعه». «قواعد في الاستجمار وتطهير الأرض بالشمس والريح». «جواز الاستجمار مع وجود الماء». «نواقض الوضوء». «قواعد في عدم نقض الوضوء بلمس النساء». «التسمية على الوضوء». «خطأ القول بجواز مسح الرجلين». «جواز المسح على الخفين المنخرقين والجوربين واللفائف». «في من لايعطى أجرة الحمام (١١)». «تحريم دخول الحمام بلا متزر». «في الحمام والاغتسال». «ذُم الوسواس». «جواز طواف الحائض». «تيسير العبادات لأرباب الضرورات بالتيمم والجمع بين الصلاتين للعذر». «كراهية التلفظ بالنية وتحريم الجهر بها». «في البسملة هل هي من السورة». «فيما يعرض من الوسواس في الصلاة». «الكَلِم الطيّب في

<sup>(1)</sup> في الأصل: «الحكام».

الأذكار». «كراهية بَسْطِ سجادة المصلي قبل مجيئه». «في الركعتين اللتين تصليان قبل الجمعة». «في الصلاة بعد أذان الجمعة». «القنوت في الصبح والوتر». «قتل تارك أحد المباني وكفره». «الجمع بين الصلاتين في السفر». "فيما يختلف حكمه في السفر والحضر». "أهل البدع هل يصلّى خلفهم». «صلاة بعض أهل المذاهب خلف بعض». «الصلوات المبتدعة». «تحريم السماع». «تحريم الشبّابة». «تحريم الشطرنج». «تحريم الحشيشة ووجوب الحد فيها ونجاستها». «النهى عن المشاركة في أعياد اليهود والنصارى وإيقاد نصف شعبان والحبوب في عاشوراء». «مقدار الكفارة في اليمين». «في أن المطلقة ثلاثًا لاتَحِلُّ إلا بنكاح زوج ثان». «بيان الطلاق المباح والحرام». «في الحلف بالطلاق وتنجيزه ثلاثًا». «جواب(١) من حلف لايفعل شيئًا على المذاهب الأربعة [ثم طلَّق ثلاثًا في الحيض]». «الفرق المبين بين الطلاق واليمين». «لمحة المختطف في الفرق بين الطلاق والحلف». «الحلف بالطلاق من الأيمان حقيقة». «كتاب التحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق». «الطلاق البدعي لايقع». «مسائل الفرق بين الحلف بالطلاق وإيقاعه والطلاق البدعي والخلع ونحو ذلك» تقدير خمسة عشر مجلدًا. «مناسك الحج» عدة. «في حجة النبي عليه السلام». «في العمرة المكية». «في شهر(٢) السلاح بتبوك وشرب السويق بالعقبة وأكل التمر بالروضة وما يلبس المُحْرِمُ وزيارة الخليل عقيب الحج». و«زيارة القدس مطلقًا». «جبل لبنان كأمثاله من الجبال ليس فيه رجال غُيَّبٌ ولا أبدال». «جميع أيمان المسلمين مكفرّة».

<sup>(</sup>١) في الأصل: «جواز».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بشهر».

## كتب في أنواع شتى

جمع بعض الناس "فتاويه بالديار المصرية" مدة سبع سنين في علوم شتى فجاءت ثلاثين مجلدة. "الكلام على بطلان الفتوة المصطلح عليها بين العوام وليس لها أصل يتصل بعليَّ عليه السلام". "كشف حال المشايخ الأحمدية وأحوالهم الشيطانية". "بطلان ما يقوله أهل بيت الشيخ عديّ". "النجوم هل لها تأثير عند الاقتران والمقابلة، والخسوف والكسوف، هل يقبل قول المنجمين فيه ورؤية الأهلة". "تحريم أقسام المعزمين بالعزائم المعجمة وصَرْع الصحيح وصفة الخواتم". "إبطال الكيمياء وتحريمها ولو صحت وراجت". "كشف حال المرازقة". "قاعدة في العبيديين".

ومن نظم الشيخ تقي الدين على لسان الفقراء المجردين وغيرهم: واللهِ ما فَقْرُنا اختيارُ وإنّما فقررُنا اضطرارُ جماعة كُلُنا كُسالى وأكلُنا ما له عيارُ تسمع منّا إذا اجتمعنا حقيقة كُلّها فشارُ

وله قصائد مطوّلة أجوبة عن مسائل كان يُسأل عنها نظمًا مثل مسألة اليهودي، وجوابه عن اللغز الذي نظمه الشيخ رشيد الدين الفاروقي، وغير ذلك.

ومدحه جماعة من أهل مصر منهم شهاب الدين أحمد بن محمد البغدادي المعروف بابن الأبرادي الحنبلي، والشيخ شمس الدين الصايغ، وسعد الدين أبو محمد سعد الله بن عبدالأحد الحراني، وأكثر من ذلك، ومنه قوله:

لئنْ نافقوه وهو في السجنِ وابتغوا رضاهُ وأَبْدَوا رقّةٌ وتَـودُّدا فلا غَرْوَ أَنْ ذَلَّ الخصومُ لبأسِه ولاعجبُ أن خافَ سطوتَه العدى فمنْ شيمَةِ العَضْبِ المُهَنَّد أَنَّهُ يُخاف ويُرجى مُغمدًا ومجَرَّدا

وممن مدحه بمصر أيضا شيخنا العلامة أبو حيان، لكنه انحرف عنه فيما بعد، ومات وهو على انحرافه. ولذلك أسباب، منها: أنه قال له يومًا: كذا قال سيبويه، فقال: يكذب سيبويه، فانحرف عنه. وقد كان أولاً جاء إليه والمجلس عنده غاصٌّ بالناس، فقال يمدحه ارتجالاً:

لما أتينا تقيّ الدين لاح لنا داع إلى الله فردٌ ما له وَزرُ على عيّاه من سِيْما الألّى صحبوا خير البرية نورٌ دونَه القمرُ حَبرٌ تسربلَ منه دهرُه حِبرًا بَحرٌ تقاذفُ من أمواجه الدُّررُ قام ابن تيمية في نصرِ شرعتِنا مقامَ سَيّد تيم إذ عَصَتَ مُضَرُ فأظهرَ الحقّ إذ آثارُه دَرسَتْ وأخمدَ الشرّ إذ طارتْ له الشررُ كُنَا نُحدَّثُ عن حَبْرٍ يجبىء فَهَا أنتَ الإمام الذي قد كان يُنتظَر

وكتب الشيخ كمال الدين محمد بن علي ابن الزملكانيّ رحمه الله تعالَى على بعض تصانيفه:

ماذا يقولُ الواصفون له وصفاتُه جَلَّت عن الحَصْرِ هـو جينا أعجوبةُ العَصْرِ هـو بيننا أعجوبةُ العَصْرِ هـو آيةٌ في الخلق ظاهرةٌ أنوارُها أربَتْ على الفَجْرِ

والذي أراه أن هذه الأبيات كتبها الشيخ كمال الدين في حياة الشيخ صدر الدين ابن الوكيل، لأنه كان يخالفه ويريد أن ينتصر عليه بالشيخ تقي الدين ابن تيمية، والله أعلم.

ولمّا توفي ـرحمه الله تعالى ـ رثاه جماعة منهم: الشيخ قاسم ابن عبدالرحمن المقرى، وبرهان الدين إبراهيم ابن الشيخ شهاب الدين العجمي، ومحمود بن علي بن محمود الدقوقي البغدادي، ومجير الدين الخياط الدمشقي، وشهاب الدين أحمد [بن] الكرشت، وزين الدين عمر بن الحسام، ومحمد بن أحمد بن القاسم الحلبي الدمشقي الإسكاف، وصفي الدين عبدالمؤمن بن عبدالحق البغدادي الحنبلي، وجمال الدين محمود بن الأثير الحلبي، وعبدالله بن خضر بن عبدالرحمن الرومي الجزري<sup>(۱)</sup> المعروف بالمتيم، وتقي الدين محمد بن سليمان بن عبدالله النين سالم الجعبري، وجمال الدين عبدالصمد بن إبراهيم الخليل الخليلي، وحسن بن محمد النحوي المارداني، وغيرهم. أنشدني إجازة ـلنفسهـ الشيخ علاء الدين علي بن غانم:

فُجِعَتْ فيه ملّه الإسلامِ لَهُ اللهِ مَن كان شامة في الشامِ ضَ نداه وعم بالإنعامِ ضَ نداه عن كلّ مابها منْ [حُطامِ](٢) ولمن خاف أن يُرى في حرامِ أيُّ حبرٍ مضى وأيُّ إمامِ ابن تَنْمِيّةَ التقيُّ وحيدُ الـ بحرُ علمٍ قد غاضَ منْ بعد ما فا زاهـ لا عابـ لا تَنَـزَّهَ فـي دنـ كان كنزًا لكلِّ طالبِ علم

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وفي بعض النسخ و الوافي»: «الحريري».

<sup>(</sup>۲) في الاصل: «حرام» والمثبت من «الوافي».

حر لَدَيْهِ فَنالَ كللَّ مَرام فيه من عالم ولا من مُسام في جميع العلوم والأحكام ـم جميع الأثمّة الأعلام لم ينالوا ما نال في الأحلام ببكاء من شدَّةِ الآلام بِ وأَضْحَوا بالحزنِ كالأيتام قد فديناهُ من هجوم الحِمام فَيُعَـزَّى فيه جميع الأنام. غابَ بالرغم في الثرى والرغام ر على النَّعْشِ نحو دارِ السّلام ﴿ رِ وكادوا أن يهلكوا بالزحام تِ الرحيم المهيمن العلام رًا حَواهُ بهاطلاتِ الغَمام ر حِ وحُسْنًا في أوجهِ الأيام

ولعافٍ قد جاء يشكو من الفق حاز علمًا فما له من مساو لم يكن في الدُّنا له من نظير عالمٌ في رمانه فاق بالعل كان في علمه وحيدًا فريدًا كلُّ مَنْ في دمشقَ ناحَ عليهِ فُجعَ الناسُ فيه في الشرقِ والغر لو يفيدُ الفِداءُ بالروح كنّا أوحدٌ فيه قد أُصيب البرايا وعــزيــزٌ عليهــمُ أَن يَــرَوْهُ ما یُری مثلُ یومه عندما سا حملوه على الرقاب إلى القب فَهُـوَ الآنَ جارُ رَبِّ السمُّوا قَـدَّسَ اللهُ روحَـهُ وسقـى قَبْـ فلقد كان نادرًا في بني الدهـ وأنشدني أيضا إجازة لنفسه الشيخ زين الدين عمر ابن الوردي الشافعي: وليس لها إلى العَليا نشاطُ لنا من نثر جَوهَرهِ التقاطُ خُروقُ المعضلاتِ به تخاطُ وليس له إلى الدنيا انبساطُ ملائكَةَ النّعيـم بـه أحـاطـوا وليس يلفُّ مشبهَهُ القِماطُ وحَـلُّ المشكـلاتِ بـه يُنـاطُ بوعظٍ للقلوبِ هي السِّياط ويسا للهِ مسا غطَّــى البــــلاطُ وعند الشيخ بالسجن اغتباطُ نجومُ العلم أدركها انهباطُ فشكُ الملحدين به يُماطُ ولا وقـفٌ عليـه ولا ربـاطُ ولم يَشْغَلْهُ بالناس اختلاطُ لكان به لقدرهِمُ انحطاطُ وليس يليقُ لي فيها انخراطُ جميعًا وانطوى هذا البساطُ

قلوبُ الناس قاسيةٌ سلاطُ أتَنْشَطُ قطُّ بعد وفاةِ حبرِ تقيُّ الدينِ ذو ورع وعلم تُوفّيَ وهو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروه حين قضى لألفَوْا قضى نحبًا وليس له قرينٌ فتّى في علمه أضحى فريدًا وكمان يخمافُ إبليسٌ سَطماهُ فيا للهِ ما قد ضمَّ لَحْدٌ وحبس الدرّ في الأصداف فخرّ بنو تيميّة كانوا فبانوا ولكن يا ندامتنا عليه إمامٌ لا ولاية قط عانى ولا جاری الوری فی کسب مالِ ولولا أتهم سجنوه شرعا لقد خَفيَتْ عليَّ هنا أُمورٌ وعنمد اللهِ تجتمعُ البرايا

وقلتُ أنا أيضًا أرثيه:

إِنَّ ابِنَ تِيمِيَّةً لمَّا قَضَى ضَاقَ بأهل العلم رَحْبُ الفَضَا وأيُّ بحرِ في الثَّرَىٰ غَيْضًا فأيُّ بَدْر قَد مَحَاهُ الرَّدَى وأيُّ خيرٍ طَرْفُه غُمُّضًا وأيُّ شَـــرُّ فُتُّحَـــتُّ عَيْنُـــه يا وَحْشَةَ السُّنَّةِ مِنْ بَعْبِدِه فَرَبْعُها المعمور تد قوضا عِلْم فلمَّا جَاءهُ رَوَّضَا كم مَجْلس كانَ هَشِيْمًا مِنَ اك وكــلُّ حَفْــل أَفْقُــهُ مُظْلِــمٌ تَسراهُ إِنْ وَافْسِي إليهِ أَضَا ومُشكلِ لمّا دَجَى لَيْكُ هُ أعادَهُ يَوْمَ هُدَى أَبْيَضَا فَقَلَّ أَنْ تُدْحَرَ أُو تُدْحَضًا تَسراهُ إِنْ بَسرْهَسنَ أَقسوالَـهُ وخصمُه فسي وقتِه انقضا وبحشه فسي مَسدَدٍ طافسح وَهُو له بالحقِّ قَد أَجْرَضًا يَسُودُ لَسُو أَبْلَعَسُهُ رِيْقَسِه مِنْ نَدَم كَفَّيْهِ قَدْ عَضَّضَا أَغَطُّهُ حتَّى غَدا مُطْرقًا أَضْحَى له غَابُ النُّهَى مَرْبضًا ما كانَ إلاَّ أَسَدُا خَادِرًا وخَصْمُهُ قَدْ ضَمَّ جَمْرَ الْغَضَا وَهُوَ بِزِيِّ العلم فِي بُرْدِهِ لِقولِه طَوْعًا وقَد قَيَّضَا سبحانَ مَنْ سَخِّر قَلْبَ الوَرَىٰ ولا اعْتبارَ بالَّـذِيْ أَبْغَضًـا قد أجمع النَّاسُ على حُبِّهِ أَمْرَ لِسارِيْهِ وقَد فَوَّضَا كان سَليمَ الصَّدْرِ قد سَلَّمَ اك

كُمْ حَثَّ للخير وكَمْ ذِيْ كَرَىٰ وأَمْرَضَ الإلحادَ لمَّا جَلاَ اك وغَادرَ الساطِلَ في ظُلمةِ وَهُوَ عَنِ الدُّنْيَا زَوَىٰ نَفْسَه فَمَالهُ في مَنْصِب رَغْبَةٌ كَانَ إِذَا الدُّنْيَا لَهُ عَرَّضَتْ ولو رأًى ذلك مَا فَاتَه وبعددَ هلذا حُكْمُهُ نَافِذٌ بَنَفْسهِ جَاهَدَ جَهْرًا وكَمْ ويدومَ غَدارَانَ غَدا عِسْدَمَا شقَّ سَوَادَ المُغْلِ زَاهِي الطُّلاَ جَادَلَ بَلْ جَالَدَ مُسْتَمْسِكًا ولم يكن فيه سِوك ألَّهُ مُتَّبِّعًا فيهِ الدليلَ الَّذِيْ وبعدد ذَا رَاحَ إِلَــيْ رَبُّــهِ ثَنَاؤُه مَا انْقَضَّ منهُ الْبِنَا فَجَادَتِ الرحمةُ أرضًا ثَوَيٰ

أَيْقَظُ مِنْ نَوْم وكَمْ حَرَّضَا حَتَّ وقَلْبُ الزَّيْغِ قَد أَرْمَضَا لَمَّا رَأَىٰ بَارقَه أُوْمَضَا واللهُ بالجنَّةِ قَمدْ عَوَّضَا وعَزْمُهُ فِي ذَلكَ مَا اسْتَنْهَضَا بزُخْرُفِ مِن نَفْسِها أَعْرِضَا مَنَاصِبٌ مِنْ بَعْضِهنَّ الْقَضَا فِي كُلِّ مَا قَدْ شَاءَهُ وَارْتَضَى سَلَّ حُسَامًا في الْوَغَىٰ وانْتَضَىٰ شَدَّدَ فِي القَوْلِ وَمَا خَفَّضًا كالماء لمَّا مَزَّقَ العَرْمَضَا بالحقِّ حتَّى أنَّه أَجْهَضَا خَالَفَ أَشْيَاءً كمنْ قد مَضَى بَـــدَا وللهِ فيـــهِ الْقَضَـــا مَا ادَّانَ مِنْ لَهْوِ ولاَ اسْتَقْرَضَا وذِكْرُهُ بينَ الورَىٰ مَا انْقَضَىٰ فيها وسَقَّتْهَا غُيُوثُ الرِّضَا وعلى الجملة فكان الشيخ تقيُّ الدين ابن تيميَّة أحد الثلاثة الذين عاصرتُهم ولم يكن في الزمان مثلُهم، بل ولا قبلَهم من مئة سنة، وهم: الشيخ تقي الدين ابن تيمية، والشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد، وشيخنا العلامة تقي الدين السبكي، وقلت في ذلك:

ثـ لاثـةٌ ليـس لهـمْ رابعٌ فلا تكنْ مِن ذاكَ فِي شَكَ وَكُلُهـمْ مُنتسبُ للتُّقَــيٰ يَغْكِيْ وَكُلُهـمْ مُنتسبُ للتُّقَــيٰ يَغْكِيْ فَإِنْ تَشَأْ قُلت: ابن تيميَّةٍ وابن دقيقِ العيدِ والسُّبْكيْ

徐 朱 裕

# الوَافي بالوَفَيَاتِ(١)

## العلاَّمة تقي الدين ابن تَيْمِيَة

أَحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحرَّاني ابن تَيْمِيَّة، الشَّيخ الإمام العالم العلامة المفسر الفقيه المجتهد الحافظ المحدّث شيخ الإسلام نادرة العصر ذو التَّصانيف والذكاء والحافظة المفرطة تقيّ الدِّين أبو العبَّاس ابن العالم المفتي شهاب الدِّين ابن الإمام شيخ الإسلام محد الدين أبي البركات مؤلف «الأحكام».

وتَيْميَّة لقب لجده الأعلى، ولد بحرّان عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وتحول به أبوه إلى دمشق سنة سبع وستين وتوفي سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئه.

وسمع من ابن عبد الدايم وابن أبي اليسر والكمال ابن عبد وابن أبي الخير وابن الصيرفي والشيخ شمس الدين والقاسم الإربلي وابن علان وخلق كثير وبالغ وأكثر، وقرأ بنفسه على جماعة، وانتخب ونسخ عدة أجزاء و «سنن أبي داود» ونظر في الرجال والعلل، وصار من أثمة النقد ومن علماء الأثر مع التدين والتآله والذكر والصيانة والنزاهة عن حطام هذه الدار والكرم الزائد؛ ثم إنه أقبل على الفقه ودقائقه وغاص على مباحثه ونظر في أدلته وقواعده وحججه والإجماع والاختلاف حتى كان يُقضى منه العجب إذا ذكر مسألة من الخلاف واستدل ورجع واجتهد.

<sup>(</sup>١) (١٥/٧ ـ ٣٣) نشر جمعية المستشرقين الألمانية.

حكى لي أنه قال يومًا للشيخ صدر الدين ابن الوكيل: يا صدر الدين أنا أنقُل في مذهب الشَّافعيّ أكثر منك، أو كما قال.

وقال الشَّيخ شمس الدِّين: ما رأيت أحدًا أسرع انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة الَّتي يوردها منه، ولا أشد استحضارًا لمتون الأحاديث وعَزُوها إلى الصحيح أو المسند أو السنن كأنَّ ذلك نصب عينه وعلى طرف لسانه بعبارة رشقه حلوة وإفحام للمخالف، وكان آية من آيات الله تعالى في التفسير والتوسع فيه لعلّه يبقى في تفسير الآية المجلس والمجلسين.

قلت: حكى لي من سمعه يقول: إني وقفت على مائة وعشرين تفسيرًا، أستَحْضر من الجميع الصحيح الَّذي فيها، أو كما قال.

قال الشَّيخ شمس الدين: وأما أُصول الدين ومعرفة أقوال الخوارج والروافض والمعتزلة والمبتدعة فكان لا يُشَقّ فيها غباره، هذا مع ما كَانَ عليه من الكرم الَّذي لم أُشاهد مثله قط والشجاعة المفرطة والفراغ عن ملاذّ النفس: من اللباس الجميل والمأكل الطيب والراحة الدنيوية.

قلت: حُكي لي عنه أن والدته طبخت يومًا قرعية ولم تذقها أولاً وكانت مُرّة فلمّا ذاقتها تركتها على حالها فطلع إليها وقال: هل عندك ما آكل ؟ قالت: لا إلاّ أنني طبختُ قرعًا كَانَ مرًّا، فقال: أين هو ؟ فأرته المكان الَّذي فيه تلك القرعية فأحضرها وقعد أَكَلَها إلى أن شبع وما أنكر شيئًا منها، أو كما قيل.

وحُكي لي عنه أنَّه كَانَ قد شكا إليه إنسان أو جماعة من قُطلوبك الكبير وكان المذكور فيه جبروت على أُخذ أموال الناس واغتصابها \_وحكاياته في ذلك مشهورة فقام يمشي إليه فلمّا دخل إليه وتكلم معه

في ذلك قال له قطلوبك: أنا الَّذي أريد أجيء إليك لأنك رجل عالم زاهد،، يعرّض بقولهم: إذا كَانَ الأمير بباب الفقير، فنعم الأمير ونعم الفقير. فقال له: قطلوبك! لا تعملْ علىَّ دركواناتك (۱)؛ موسى كَانَ خيرًا مني وفرعون كَانَ شرًّا منك وكان موسى كلّ يوم يجيء إلى باب فرعون مراتٍ في كل يوم ويعرض عليه الإيمان، أو كما قيل.

وحكى لي عنه الشَّيخ شمس الدين ابن قيم الجوزية قال: كَانَ صغيرًا عند بني المنجَّى فبحث معهم فادّعوا شيئًا أنكره فأحضروا النقل فلمّا وقف عليه ألقى المجلد من يده غيظًا، فقالوا له: ما أنت إلاّ جريء ترمي المجلّد من يدك وهو كتاب علم؛ فقال سريعًا: أيّما خير أنا أو موسى؟ فقالوا: موسى؛ فقال: أيّما خير هذا الكتاب أو ألواح الجوهر التي كَانَ فيها العشر كلمات. قالوا: الألواح، فقال: إنَّ موسى لمّا غضب ألقى الألواح من يده، أو كما قال.

وحكى لي عنه أيضًا قال: سأله فلان أُنْسِيته فقال: أنت تزعم أَنَّ أَفعالك كلّها من السنَّة؟ فهذا الَّذي تفعله بالناس من عَرْكِ آذانهم من أين جاء هذا في السنّة؟ فقال: حديث ابن عباس في الصحيحين قال: صلّيتُ خلف رسول الله ﷺ ليلاً فكنتُ إذا أغفيت أَخذ بأذني، أو كما قال.

قال الشَّيخ شمس الدين: وصنف في فنون العلم، ولعل تواليفه وفتاويه في الأصول والفروع والزهد واليقين والتوكل والإخلاص وغير ذلك تبلغ ثلاث مئة مجلَّدة؛ وكان قوالاً بالحق نهّاءً عن المنكر ذا سطوة وإقدام وعدم مداراة. ومسائله المفردة يحتج لها بالقرآن والحديث أو

<sup>(</sup>١) أي: حِيَلك. وهي فارسية.

بالقياس ويبرهنها ويناظر عليها وينقل فيها الخلاف ويطيل البحث أسوة من تقدمه من الأئمة فإنْ كَانَ أخطأ فله أجر واحد وإن كَانَ أصاب فله أجران. وكان أبيض أسود الرأس واللحية قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، كأن عينيه لسانان ناطقان، ربَّعة من الرجال، بعيد ما بين المنكبين، جهوري الصوت فصيح اللسان سريع القراءة تعتريه حدة ثمَّ يقهرها بحلم وصفح؛ توفي محبوسًا في قلعة دمشق على مسألة الزيارة؛ وكانت جنازته عظيمة إلى الغاية، ودفن في مقابر الصوفية، صلى عليه الشيخ علاء الدين قاضي القضاة القونوي ولم يصل عليه جمال الدين بن جملة. انتهى كلام الشيخ شمس الدين.

قلت: رحمهم الله أجمعين، هم الآن قد رأوا عين اليقين، فيما كانوا فيه يختلفون، وما أظنه رأى مثله في الحافظة والاطلاع وأرى أن مادته كانت من كلام ابن حزم حتَّى شناعه على من خالفه، وكان مغرى بسب ابن عربي محيي الدين والعفيف التلمساني وابن سبعين وغيرهم من الَّذين ينخرطون في سلكهم وربما صرح بسب الغزالي وقال: هو قلاووز (۱) الفلاسفة، أو قال ذلك عن الإمام فخر الدين. سمعته يقول: الغزالي في بعض كتبه يقول: «الروح من أمر ربي» وفي بعضها يدس كلام الفلاسفة ورأيهم فيها؛ وكذلك الإمام فخر الدين الرازي كَانَ كثير الحط عليه؛ وكان مسلطًا على هؤلاء الفقراء الأحمدية واليونسية والقرندلية (۲) وغيرهم من هؤلاء المبتدعة. حُكي لي ألّه جاء إليه بعض الأحمدية وقال ما يقولونه على العادة في دخول التنور من بعد ثلاثة أيام الأحمدية وقال ما يقولونه على العادة في دخول التنور من بعد ثلاثة أيام

<sup>(</sup>١) أي: قائد. وهي فارسية.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، والمشهور: القلندريّة.

[من] وقود النار فيه فقال له: أنا ما أُكلّفك ذلك ولكن دعني أضع هذه الطوَّافة في ذقنك، فجزع ذلك الفقير وأبلس. قلت: وقد نقل الشَّيخ رحمه الله تعالى هذا من قول بعض الشعراء في النار الَّتي يزعم النصارى أنها تنزل يوم سبت النور من السماء إلى القمامة (١) بالقدس:

لقد زعَمَ القسيسُ أَنَّ إِلهَهُ ينزّلُ نورًا بُكْرَةَ اليومِ أو غَدِ فإن كان نارًا أحرقتْ كلَّ معتدِ فإن كان نارًا أحرقتْ كلَّ معتدِ يقرّبها القسيسُ من شَعْرِ ذَقْنِهِ فإن لم تحرّقها وإلاّ اقطعوا يَدي

وسمعته يقول عن نجم الدين الكاتبي المعروف بدبيران بفتح الدال المهملة وكسر الباء الموحدة وهو الكاتبي صاحب التواليف البديعة في المنطق فإذا ذكره لا يقول إلا دبيران بضم الدال وفتح الباء وسمعته يقول ابن المنجس، يريد ابن المطهّر الحليّ. وكانت سمعته في البلاد البعيدة أكثر وأكبر وأشهر ممّا هي بالشام خصوصًا بلده دمشق. وكتب رسالة إلى صاحب قبرس يأمره فيها بالرفق بالأسارى المسلمين وتخفيف الوطأة عنهم، وقصَّ عليه أقوالاً من كلام المسيح عليه السلام مثل قوله: مَنْ ضربك على خدك الأيمن فدر له الخدَّ الأيسر، وأشباه ذلك، فقيل إنَّه خفّف عنهم وعمر لهم جامعًا على ما قيل.

وطُلِبَ إِلَى مصر أيام ركن الدين بيبرس الجاشنكير وعُقد له مجلس في مقالة قال بها فطال الأمر وحكموا بحبسه فحبس بالإسكندرية؛ ثمَّ إِنَّ الملك الناصر لما جاء من الكرك أُخرَجه فيما أظن. ولم يزل العوامُّ

<sup>(</sup>۱) أعظم كنيسةٍ للنصارى، ببيت المقدس، انظر «معجم البلدان»: (۲۹٦/٤).

بمصر يعظمونه إلى أن أخذ في القول على السيدة نفيسة فأعرضوا عنه. ورأيته مرّات بمدرسة القصاعين وبالحنبليّة جُوَّا باب الفراديس، وكان إذا تكلّم أغمض عينيه وازدحمت العبارة على لسانه فرأيت العجب العجيب، والحبر الَّذي ما له مُشاكل في فنونه ولا ضريب، والعالم الَّذي أَخذ من كل شيء بنصيب، سهمه للأغراض مصيب، والمناظرَ الَّذي إذا جال في حومة الجدال رُمي الخصوم من مباحثه باليوم العصيب:

وعاينتُ بدرًا لايَرَى البدرُ مثلَهُ ﴿ وَخَاطَبْتُ بِحَرًا لَايَرَى العِبرُ عَائِمَهُ ۗ

أخبرني المولى علاء الدين عليّ بن الآمدي، وهو من كبار كتّاب الحساب، قال: [دخلت] يومًا إليه أنا والشمس النفيس عامل بيت المال ولم يكن في وقته أكتب منه فأخذ الشّيخ تقي الدين يسأله عن الارتفاع وعمّا بين الفذلكة واستقرار الجملة من الأبواب وعن الفذلكة الثانية وخصمها وعن أعمال الاستحقاق وعن الختم والتوالي وما يطلب من العامل وهو يجيبه عن البعض ويسكت عن البعض ويسأله عن تعليل ذلك إلى أن أوضح له ذلك وعلله؛ قال: فلمّا خرجنا من عنده قال لي النفيس: والله تعلّمتُ اليوم منه ما لا كنت أعلمه؛ انتهى ما ذكره علاء الدين.

وسألته في سنة ثماني عشرة أو سبع عشرة وسبع مئة وهو بمدرسته بالقصاعين عن قوله تعالى: ﴿وَأَخَرُ مُتَشَيِهَاتُ ﴾ فقلت له: المعروف بين النحاة أن الجمع لا يوصف إلا بما يوصف به المفرد من الجمع بالمفرد من الوصف، فقال: كذا هو؛ فقلت: ما مفرد متشابهات؟ فقال: متشابهة، فقلت: كيف تكون الآية الواحدة في نفسها متشابهة، وإنما يقع التشابه بين آيتين ؟ وكذا قوله تعالى: ﴿فَوَجَدَفِهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَئِلَانِ ﴾ كيف يكون الرَّجل الواحد يقتتل مع نفسه ؟ فعدل بي من الجواب إلى الشكر، وقال: هذا

ذهن جيّد ولُو لازمتني سنة لانتفعتَ. وسألته في ذلك المجلس عن تفسير قوله تعالى: ﴿ ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿عَمَّا يُثْرِكُونَ ﴾ فأجاب بما قاله المفسرون في ذلك وهو آدم وحواء وأنّ حواء لمّا أثقلت بالحمل أتاها إبليس في صورة رجل وقال: أخاف مِنْ هذا الَّذي في بطنك أن يخرج من دبرك أو يشق بطنك وما يدريكِ لعله يكون بهيمة أُو كلبًا؛ فلم تزل في همّ حتَّى أتاها ثانيًا وقال: سألت الله تعالى أَن يجعله بشرًا سويًّا وإن كَانَ كذلك سميه عبد الحارث، وكان اسم إبليس في الملائكة الحارث، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُمْ شُرِّكَاءَ فِيمَا ءَاتَنَهُمَا ﴾ وهذا مَرْوي عن ابن عباس، فقلت له: هذا فاسدٌ من وجوه لأنَّه تعالى قال في الآية الثانية ﴿ فَتَعَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ فهذا يدلُّ على أَن القصة في حق جماعة ؛ الثَّاني أَنَّهُ ليس لإبليسِ في الكلام ذكر؛ الثالث أن الله تعالى علَّم آدم الأسماء كلها فلا بد وأنَّه كَانَ يعلم أن اسم إبليس الحارث؛ الرابع أنَّه تعالى قال: ﴿ أَيْشَرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ وهذا يدل على أَنَّ المراد به الأصنام لأن «مَا» لِما لا يَعْقِل ولو كَانَ إبليس لقال «مَنْ» الَّتي هي لمن يعقل. فقال رحمه الله تعالى: فقد ذهب بعض المفسرين إلى أنَّ المراد بهذا قُصَيّ لأنه سميّ أولاده الأربعة عبد مناف وعبد العزى وعبد قصى وعبد الدار، والضمير في «يشركون» له ولأولاده من أعقابه الَّذينَ يسمون أولادهم بهذه الأسماء وأمثالها، فقلت له: وهذا أيضًا فاسد لألَّه تعالى قال: ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ وليس كذلك إلاّ آدم لأن الله تعالى خلق حواء من ضلعه؛ فقال رحمه الله تعالى: المراد بهذا أَنَّ زوجه من جنسه عربية قرشية، فما رأيت التطويل معه.

وسألته في ذلك المجلس عن قول المتكلمين في الواجب والممكن

لأنهم قالوا: الواجب ما لا يتوقف وجوده على وجود ممكنه، والممكن ما يتوقف وجوده على وجود واجبه، فقال رحمه الله: هذا كلام مستقيم؛ فقلت: هذا القول هو عين القول بالعلة والمعلول، فقال: كذا هو، إلا أنّ ذلك علة ناقصة ولا يكون علة تامة إلا بانضمام إرادته فإذا انضمت الإرادة إلى وجود الواجب تعين وجود الممكن. ثمّ احتمعتُ به بعد ذلك مرات عديدة وكان إذا رآني قال: أيش حس الإيرادات، أيش حس الأجوبة، أيش حس الشكوك؟ أنا أعلم أنك مثل القدر الّتي تغلي تقول بَق بَق، أعلاها أسفلها وأسفلها أعلاها، لازمني لازمني تنتفع وكنت أحضر دروسه ويقع لي في أثناء كلامه فوائد لم أسمعها من غيره ولا وقفت عليها في كتاب، رحمه الله تعالى.

وعلى الجملة؛ فما رأيت ولا أرى مثله في اطّلاعه وحافظته ولقد صَدَّقَ ما سمعنا به عن الحفّاظ الأول وكانت هممه علية إلى الغاية لأنّه كَانَ كثيرًا ما ينشد<sup>(١)</sup>:

تموتُ النفوسُ بأوْصابِها ولم تشكُ عوّادَها ما بها وما أنْصَفَتْ مهجةٌ تشتكي أذاها إلى غيرِ أحبابها ويُشد أيضًا(٢):

مَنْ لَم يُقَدُّ ويُدَسَّ في خَيْشُومِهِ رَهَجُ الخَميسِ فلن يقودَ خميسا وكان في ربيع الأوَّل سنة ثمان وتسعين قد قام عليه جماعة من

<sup>(</sup>١) البيتان لِصُرَّدُرٌ، وسَبَقًا في اأعيان العصر».

<sup>(</sup>٢) البيت لأبي تمام.

الشافعية وأنكروا عليه كلامه في الصفات وأخذوا فتياه الحموية وردوا عليه فيها، وعملوا له مجلسًا فدافع الأفرم عنه ولم يبلغهم فيه أربًا، ونودي في دمشق بإبطال العقيدة الحموية فانتصر له جاغان المشد وكان قد منع من الكلام. ثمَّ إنَّه جلس على عادته يوم الجمعة وتكلم ثمَّ حضر عند قاضي القضاة إمام الدين وبحثوا معه وطال الأمر بينهم، ثمَّ رجع القاضي إمام الدين وأخوه القاضي جلال الدين وقالوا: من قال عن الشيخ تقي الدين شيئًا عزَّرناه، ثمَّ إنّه طلب إلى مصر هو والقاضي نجم الدين ابن صصري فانتصر له الأمير سيف الدين سلار، وحط الأمير ركن الدين الجاشنكير عليه وعقدوا له مجلسًا انفصل على حبسه فحبس في خزانة البنود ثمَّ نقل إلى إسكندرية ثمَّ أفرج عنه وأقام بالقاهرة مدة ثمَّ اعتقل الدين تكلّموا معه في مسألة الزيارة وكتب في ذلك إلى مصر فورد مرسوم الدين تكلّموا معه في مسألة الزيارة وكتب في ذلك إلى مصر فورد مرسوم وعشرين وسبع مائة.

ورأيته بعد موته رحمه الله تعالى في المنام كأنه في جامع بني أُميَّة وأنا في يدي صورة عقيدة ابن حزم الظاهري الَّتي ذكرها في أول «المحلى» وقد كتبتها بخطيّ وكتبتُ في آخرها:

وهـذا نـصُّ دينـي واعتقـادي وغيري مـا يـرى هـذا يجـوزُ وقد أوقفته على ذلك فتأملها ورآها ولم يتكلم بشيء.

#### ذكر تصانيفه

ومن الَّذي يأتي على مجموعها ! ولله القائل:

إنَّ في الموجِ للغريقِ لَعُـذْرًا واضحًا أن يفوت تعدادُهُ ولكن أذكُر منها ما تيسر، وإلاّ فهي أكثر ممّا أوردته في هذه الترجمة ولعل بعض أصحابه يعرفها:

#### كتب التفسير

"قاعدة في الاستعادة" . "قاعدة في البسملة وكلام على الجهر بها" . "قاعدة في السملة وكلام على الجهر بها" . "قاعدة في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنَا كَبِيرة مِن أول سورة البقرة، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنَا بِاللّهِ وَبِاللّهِ وَبِاللّهُ مَن سَمِورة السّنِ ﴿ يَنَاتُهُ النّاسُ اعْبُدُوا رَبّكُم ﴾ سبع كراريس المورة البقرة . ﴿ مِنهُ مَاكِنَتُ مُحَكَمَنتُ ﴾ إلى آخرها نحو مجلد . ﴿ شَهدَ اللّهُ أَنّهُ لاَ إِلَهُ البقرة . ﴿ مِنهُ مَاكِنتُ مُحَكَمَنتُ ﴾ إلى آخرها نحو مجلد . ﴿ شَهدَ اللّهُ أَنّهُ لاَ إِلَهُ وَلَا مُورة . ﴿ مِنهُ مَاكِناتُ مَن مَسَاوِة ﴾ عشر كراريس، وغير ذلك من سورة آل عمران . "تفسير المائدة" مجلّد لطيف . ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّهِ مَن مَاكَةًا اللّهِ اللّهُ وَانّهُا أُول مِن مَاكُناتُ مِنْ مَاكُناتُ وَانّها أول سورة أُنزلت تضمنت مجلد لطيف . «سورة العلق وأنّها أول سورة أُنزلت تضمنت النور" مجلد لطيف . "سورة العلق وأنّها أول سورة أُنزلت تضمنت النور" مجلد لطيف . "سورة العلق وأنّها أول سورة أُنزلت تضمنت أصول الدين" مجلد . "سورة لم يكن" . "سورة الكافرون" . "سورة تبت منفرة . "الإخلاص" مجلد . وغير ذلك من آيات متفرقة . والمعوذتين" . "الإخلاص" مجلد . وغير ذلك من آيات متفرقة .

### كتب الأصول

«الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية» أربع مجلدات أملاه في الحب. ردّ على تأسيس التقديس سماه «بيان تلبيس الجهمية في تأسيس

بدعهم الكلامية» وربما سماه تخليص التلبيس من تأسيس التقديس. «شرح أول المحصل للإمام فخر الدين» بلغ ثلاثة مجلدات. «شرح بضعة عشرة مسئلة من الأربعين للإمام فخر الدِّين». «تعارُض العقل والنقل» أربع مجلدات. «جواب ما أورده كمال الدين ابن الشريشي» مجلد. «الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح» ردّ على النصارى ثلاث مجلدات. «منهاج الاستقامة». «شرح عقيدة الأصبهاني» مجلد. «نقض الاعتراض عليها لبعض المشارقة» أربع كراريس. «شرح أول كتاب الغزنوي في أصول الدين» مجلد. «الرد على المنطق» مجلد. «رد آخر» لطيف. «الرد على الفلاسفة» مجلدات. «قاعدة في القضايا الوهمية». «قاعدة فيما يتناهى وما لا يتناهى». «جواب الرسالة الصفدية». «جواب في نقض قول الفلاسفة: إِنَّ معجزات الأنبياء قوى نفسانية» مجلد كبير. «إثبات المعاد والرد على ابن سينا». «شرح رسالة ابن عبدوس في كلام الإمام أحمد في الأصول». «ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات، مجلدان. «قاعدة في الكليات» مجلد لطيف. «الرسالة القبرسية». «رسالة إلى أهل طبرستان وجيلان في خلق الروح والنور والأئمة المقتدى بهم». «مسألة ما بين اللوحين كلام الله». «تحقيق كلام الله لموسى». «هل سمع جبريل كلام الله أو نقله من اللوح المحفوظ». «الرسالة البعلبكية». «الرسالة الأزهرية». «القادرية». «البغداذية». «أجوبة الشكل والنقط». «إبطال الكلام النفساني» أبطله من نحو ثمانين وجهًا. "جواب من حلف بالطلاق الثلاث أنَّ القرآن حرف وصوت». وله في إثبات الصفات وإثبات العلو والاستواء مجلدات. «المراكشية». «صفات الكمال والضابط فيها». «أجوبة في مباينة الله تعالى لخلقه». «جواب في الاستواء وإبطال تأويله بالاستيلاء». «جواب من قال لا يمكن الجمع بين إثبات الصفات على ظاهرها مع نفي

التشبيه». نصف كراس. «أجوبة كون العرش والسموات كُريَّة وسبب قصد القلوب جهة العلو». «جواب كون الشيء في جهة العلو مع أنَّه ليس بجوهر ولا عرض معقول أو مستحيل». «جواب هل الاستواء والنزول حقيقة وهل لازم المذهب مذهب» سماه الإربلية! «مسألة النزول واحتلاف وقته باختلاف البلدان والمطالع» مجلد لطيف. «شرح حديث النزول» في أكثر من مجلد. «بيان حل إشكال ابن حزم الوارد على الحديث». «قاعدتان في قرب الرب من عابديه وداعيه» مجلد لطيف. «الكلام على نقض المرشدة». «المسائل الإسكندرية في الرد على الاتحادية والحلولية». «ما تضمنه فصوص الحكم من الكفر والإلحاد والحلول والإتحاد». «جواب في لقاء الله». «جواب رؤية النساء ربهن في الجنة». «الرسالة المدنية في إثبات الصفات النقلية». «الهلاوونيّة جواب ورك على لسان ملك التّتار»: مجلد. "قواعد في إثبات القدر والرد على القدرية والجبرية» مجلد. «رد على الروافض في الإمامة على ابن مطهر». «جواب في حسن إرادة الله تعالى لخلق الخلق وإنشاء الأنام لعلَّة أم لغير علَّة». «شرح حديث فحجَّ آدم موسى». «كتاب تنبيه الرَّجل الغافل على تمويه المجادل» مجلد. «تناهي الشدائد في اختلاف العقائد». «كتاب الإيمان» مجلد. «شرح حديث جبريل في الإيمان والإسلام». «في عصمة الأنبياء في ما يبلّغونه». «مسألة في العقل والروح». «في المقربين هل يسألهم منكر ونكير». «هل يُعذّب الجسد مع الروح في القبر وهل تفارق البدن بالموت أم لا». «الرد على أهل كسروان» مجلدان. «في فضل أبي بكر وعمر على غيرهما». «قاعدة في فضل معاوية وفي ابنه يزيد أنَّه لا يُسَبّ». «في تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس». «مختصر في كفر النصيرية». «في جواز قتال الرافضة». «كراسة في بقاء الجنة والنار وفنائهما». وردّ عليه العلامة قاضي القضاة تقي الدين السبكي.

### كتب أصول الفقه

«قاعدة غالبها أقوال الفقهاء» مجلدان. «قاعدة كل حَمْد وذم من المقالات والأفعال لا يكون إلا بالكتاب والسنّة». «شمول النصوص للأحكام» مجلد لطيف «قاعدة في الإجماع وأنَّه ثلاثة أقسام». «جواب في الإجماع وخبر التواتر». «قاعدة خبر الواحد يفيد اليقين». «قاعدة في كيفية الاستدراك على الأحكام بالنص والإجماع». «في الرد على من قال إِنَّ الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين» ثلاث مصنفات. «قاعدة فيما يظن من تعارض النصوص والإجماع». المؤاخذة لابن حزم في الإجماع». «قاعدة في تقرير القياس». «قاعدة في الاجتهاد والتقليد في الأحكام» مجلد. «رفع الملام عن الأئمة الأعلام». «قاعدة في الاستحسان». «وصف العموم والاطلاق». «قواعد في أنَّ المخطىء في الاجتهاد لا يأثم» مجلد. «هل العامي يجب عليه تقليد مذهب معين». «جواب في ترك التقليد في من يقول مذهبي مذهب النَّبي عَلَيْ وليس أنا محتاج إلى تقليد الأربعة». «جواب من تفقه في مذهب ووجد حديثًا صحيحًا هل يعمل به أو لا». «جواب تقليد الحنفي الشَّافعيّ في الجمع للمطر والوتر». «الفتح على الإمام في الصلاة». «تفضيل قواعد مذهب مالك وأهل المدينة». «تفضيل الأئمة الأربعة وما امتاز به كل واحد منهم». «قاعدة في تفضيل الإمام أحمد» مجلد. «جواب هل كَانَ النَّبي عليه السلام قبل الرسالة نبيًا". «جواب هل كَانَ النَّبي عليه السلام متعبدًا بشرع من قبله». «قواعد أَنَّ النّهي يقتضي الفساد»(أُ).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «العناد».

#### كتب الفقه

«شرح المحرر في مذهب أحمد» ولم يبيّض. «شرح العمدة لموفق الدين» أربع مجلدات. «جواب مسائل وردت من أصبهان». «جواب مسائل وردت من الأندلس». «جواب مسائل وردت من الصّلت». و «مسائل من بغداد». «مسائل وردت من زُرَع». «مسائل وردت من الرحبة". «أربعون مسألة لقبت الدّرر المضية في فتاوي ابن تَيْمِيَّة". «الماردانية». «الطرابلسية». «قاعدة في المياه والمائعات وأحكامها». «المائعات وملاقاتها النجاسات». «طهارة بول ما يؤكل لحمه». «قاعدة في حديث القُلتين وعدم رفعه». «قواعد في الاستجمار وتطهير الأرض بالشمس والريح». «جواز الاستجمار مع وجود الماء». «نواقض الوضوء». «قواعد في عدم نقضه بلمس النساء». «التسمية على الوضوء». «خطأ القول بجواز مسح الرجلين». «جواز المسح على الخفين المنخرقين والجوربين واللفائف» . «في من لا يعطي أجرة الحمام». «تحريم دخول الحمام بلا متزر» . "في الحمام والاغتسال». «ذُم الوسواس». «جواز طواف الحائض». «تيسير العبادات لأرباب الضرورات بالتيمم والجمع بين الصلاتين للعذر». «كراهية التلفظ بالنية وتحريم الجهر بها». «قاعدة في الاستعاذة». «قاعدة في البسملة هل هي من السورة». «فيما يعرض للمصلي من الوسواس هل يبطل أو لا». «الكلم الطيّب في الأذكار». «كراهية تقديم بَسطِ سجادة المصلي قبل مجيئه». «في الركعتين اللتين تصليان قبل الجمعة». «في الصلاة بعد أذان الجمعة». «القنوت في الصبح والوتر». «قتل تارك أحد المباني وكفره» مجلد. «الجمع بين الصلاتين في السفر». "فيمًا يختلف حكمه بالسفر والحضر». «أهل البدع هل يصلَّى خلفهم». «صلاة بعض أهل المذاهب خلف بعض».

«الصلوات المبتدعة». «تحريم السماع»، «تحريم الشبّابة». «تحريم اللعب بالشطرنج». «تحريم الحشيشة القنبية ووجوب الحد فيها وتنجيسها». «النهي عن المشاركة في أعياد النصاري واليهود وإيقاد النيران في الميلاد ونصف شعبان وما يفعل في عاشوراء من الحبوب». «قاعدة في مقدار الكفارة في اليمين» خمس كراريس. «في أنَّ المطلقة ثلاثًا لا تَحِلُّ إِلاَّ بنكاح زوج ثان». «بيان الطلاق المباح والحرام». «في الحلف بالطلاق وتنجيزه ثلاثًا». «جواب من حلف لا يفعل شيئًا على المذاهب الأربعة ثمَّ طلق ثلاثًا في الحيض». «الفرق المبين بين الطلاق واليمين». «لمحة المختطف في الفرق بين الطلاق والحلف». «الحلف بالطلاق من الأيمان حقيقة». «كتاب التَّحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق» «الطلاق البدعي لا يقع». «مسائل الفرق بين الحلف بالطلاق وإيقاعه والطلاق البدعي والخلع ونحو ذلك». تقدير خمسة عشر مجلدًا. «مناسك الحج عدة» نحو مجلد. «في حجة النَّبي عليه السلام». «في العمرة المكية». «في شهر السلاح بتبوك وشرب السويق بالعقبة وأكل التمر بالروضة وما يلبس المُحْرِمُ وزيارة الخليل عقيب الحج». «زيارة القدس مطلقًا». «جبل لبنان كأمثاله من الجبال ليس فيه رجال غُيَّبٌ ولا أبدال». «جميع أيمان المسلمين [مكفّرة]».

## الكتب في أنواع شتى

جمع بعض الناس "فتاويه بالديار المصرية" مدة مقامه بها سبع سنين في علوم شتى فجاءت ثلاثين مجلدة. "الكلام على بطلان الفتوة المصطلح عليها بين العوام وليس لها أصل متصل بعلي عليه السلام". "كشف حال المشايخ الأحمدية وأحوالهم الشيطانية". "بطلان ما يقوله أهل بيت الشَّيخ عديّ". "النجوم هل لها تأثير عند الاقتران والمقابلة

وفي الكسوف هل يقبل قول المنجمين فيه ورؤية الأهلة» مجلد. «تحريم أقسام المعزمين بالعزائم المعجمة وصدع (١) الصحيح وصفة الخواتم». «إبطال الكيمياء وتحريمها ولو صحت وراجت». «كشف حال المرازقة». «قاعدة في العبيديين».

ومن نظم الشّيخ تقي الدين رحمه الله تعالى على لسان هؤلاء الفقراء المجردين وغيرهم:

والله ما فَقْرُنا اختيارُ وإنّما فقرنا اضطرارُ جماعة كُلُنا كسالى وأكلُنا ما له عيارُ تسمع منّا إذا اجتمعنا حقيقة كُلّها فشارُ وله أجوبة سؤالات كَانَ يُسألها نظمًا فيجيب عنها نظمًا أيضًا وليس

ومدحه جماعة من أهل عصره منهم شهاب الدين أحمد بن محمَّد البغداذي المعروف بابن الأبرادي الحنبلي والشيخ شمس الدين [ابن] الصايغ وسعد الدين أبو محمَّد سعد الله بن عبد الأحد الحَرَّاني، وأكثر

لئنْ نافقوه وهو في السجن وابتغوا رضاهُ وأبْدَوا رقَّةً وتودُّدا فلا غرو أن ذلّ الخصومُ لبأسه ولاعجبُ أن هابَ سطوتَه العدى فمنْ شيمَةِ العَضْبِ المُهَنَّدِ أنّهُ يُحُاف ويُرجى مُغمدًا ومجَرَّدا

هذا موضع إيراد ذلك.

من ذلك، ومنه:

<sup>(</sup>١) في أعيان العَصر: «صَرَّع»، وهو أجود.

ولمّا دخل مصر امتدحه العلامة أثير الدين أبو حيان بأبيات. ولما توفي رحمه الله رئاه جماعة منهم: الشّيخ علاء الدين عليّ بن غانم، والشيخ قاسم بن عبد الرَّحمن المقرىء، وبرهان الدين إبراهيم ابن الشّيخ شهاب الدين أحمد بن عبدالكريم العجمي، ومحمود بن عليّ بن الحسن محمود بن مقبل الدقوقي البغداذي، ومجير الدين أحمد بن الحسن الخياط الدِّمشقي، وشهاب الدين أحمد بن الكرشت، وزين الدين عمر بن الحسام، وشمس الدين محمّد بن أحمد بن أبي القاسم الحلبي الدِّمشقي الصالحي الإسكاف، وصفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغداذي الحنبلي، وجمال الدين محمود بن الأثير الحلبي، وعبد الله الن خضر بن عبد الرَّحمن الرومي الحريري المعروف بالمتيم، وتقي الدين أبو عبد الله محمّد بن سليمان بن عبد الله بن سالم الجعبري، وجمال الدين عبد الصمد بن إبراهيم بن الخليل بن إبراهيم بن الخليل الخليلي، وحسن بن محمّد النحوي المارداني، والقاضي زين الدين عمر بن الوردي الشّافعيّ وغيرهم. وفي هؤلاء من رثاه بقصيدتين وثلاث، وقصيدة الشّيخ علاء الدين ابن غانم:

أيُّ حبر مضى وأيُّ إمام ابن تَيْمِيّة التقيُّ وحيدُ الده بحرُ علم قد غاض منْ بعد ما فا زاهدٌ عابدٌ تَنَدَّه في دن كان كنزًا لكلَّ طالبِ علم ولعافي قد جاء يشكو من الفق

فُجِعَتْ فيه ملّةُ الإسلامِ رِ مَن كان شامةً في الشآمِ ضَ نداهُ وعمةً بالإنعامِ فَ عن كلِّ ما بها منْ حُطامِ ولمن خاف أن يُرى في حرامِ ولمن خاف أن يُرى في حرامِ

حاز علمًا فما له من مساو فيه من عالم ولا من مسام لم يكن في الدنا له من نظير في جميع العلـوم والأحكـام عالمٌ في زمانه فاق بالعل ــم جميع الأثمة الأعلام لم ينالوا ما نال في الأحلام كان في علمه وحيدًا فريدًا كلُّ مَنْ في دمشقَ ناحَ عليهِ ببكاء من شدَّةِ الآلام فُجعَ الناسُ فيه في الشرقِ والغر ب وأضْحَوا بالحزنِ كالأيتام قد فديناهُ من هجوم الحِمام لو يفيدُ الفِداءُ بالروح كنّا أوحدٌ فيه قد أُصيب البرايا فَيُعَزَّى فيه جميع الأنام وعزيز عليهم أن يَروُّهُ غابَ بالرغم في الثرى والرغام ما يُرى مثلُ يومه عندما سا ر على النَّعْش نحو دارِ السّلام حملوهُ على الرقباب إلى القَدْ ـر وكادوا أن يهلكوا بالزحام فَهُــوَ الآنَ جــارُ ربِّ السمــوا تِ الرحيم المهيمين العلام قَـدُّس اللهُ روحَـهُ وسقـى قَبْـ سرًا حَـواهُ بهـاطِـلاتِ الغَمـام فلقد كان نادِرًا في بني الدهـ ــر وحُسْنًا في أوجهِ الأيَّـام وأنشدني إجازة لنفسه القاضي زين الدين عمر بن الوردي الشَّافعيّ ومن خطُّه نَقَلْت:

وليس لها إلى العَليا نشاطُ

قُلُوبُ النَّاسِ قَاسَيَّةٌ سَلَاطُ

لنا من نشرِ جَوهَـرِهِ التقـاطُ خُـروقُ المعضلاتِ بـه تخـاطُ وليس له إلى الدنيا انبساطً ملائكَةَ النّعيم بـه أحـاطـوا وليس يلفُّ مشبهَهُ القِماطُ وحَــلُّ المشكــلاتِ بــه يُنــاطُ لوعظ للقلوب هو السِّياط ويــا للهِ مــا غطّــى البـــلاطُ وعند الشيخ بالسجن اغتباطُ نجومُ العلم أدركها انهباطُ فشكُ الملحديين به يُماطُ ولا وقـفٌ عليـه ولا ربـاطُ ولم يَشْغَلْـهُ بـالنـاس اختـلاطُ لكان به لقدرهم انحطاطُ فليس يليقُ لي فيها انخراطُ جميعًا وانطوى هذا البساطُ

أتَنْشَطُ قطُّ بعد وفاةِ حبر تقيُّ الـديـنِ ذو ورع وعلـم تُوفِّيَ وهو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروه حين قضى لأَلفَوْا قضى نحبًا وليس له قرينٌ فتّى في علمه أضحى فريدًا وكان يخافُ إبليسٌ سطاهُ فيا للهِ ما قد ضمَّ لَحْدٌ وحَبْس الدُّرِّ في الأصداف فخرُّ بنو تيمية كانوا فبانوا ولكن يا ندامتنا عليه إمامٌ لا ولاية قط عاني ولا جاري الورى في كسب مالي ولولا أنّهم سجنوه شرعًا لقد خَفيَتْ عليَّ هنا أُمورٌ وعنىد اللَّهِ تجتمعُ البرايا



العلامة/ محمد بن شاكر الكتبي (٧٦٤)

\_ فوات الوفيات

\_ عيون التواريخ



## فَوَاتُ الوَفَيَاتِ<sup>(١)</sup>

## الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْميَّة

أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحرّاني الشّيخ الإمام العلّامة الفقيه المفسّر الحافظ المحدّث، شيخ الإسلام نادرة العصر، ذو التّصانيف والذكاء، تقي الدّين أبو العبّاس ابن العالم المفتي شهاب الدين، ابن الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات. ولد بحرّان عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين، وتحول به أبوه إلى دمشق سنة سبع وستين، وتوفي سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، رحمه الله تعالى.

سمع من ابن عبد الدايم وابن أبي اليسر والكمال ابن عبد والشيخ شمس الدين والقاسم الإربلي وابن علان وخلق كثير، وقرأ بنفسه، ونسخ عدة أجزاء، وصار من أئمة النقد ومن علماء الأثر مع التدين والذكر والصيانة والنزاهة عن حطام هذه الدار، ثمَّ أقبل على الفقه ودقائقه، وغاص على مباحثه. وأما أصول الدين ومعرفة أقوال الخوارج والروافض والمعتزلة والمبتدعة فكان لا يشق فيها غباره، مع ما كان عليه من الكرم الذي لم يشاهد مثله، والشجاعة المفرطة، والفراغ عن ملاذ النفس: من اللباس الجميل، والمأكل الطيب، والراحة الدنيوية.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۷۶\_۸۰) دار صادر، ۱۹۷۳، تحقیق د/ إحسان عباس.

قيل: إِنَّ والدته طبخت له يومًا قرعية، ولم تذقها أولاً وكانت مُرَّة، فلما ذاقتها تركتها على حالها، فأتى الشَّيخ إلى الدار فرأى القرعية، فأكل منها حتَّى شبع، وما أنكر منها شيئًا.

وحُكِي أَنَّه كَانَ قد شكا له إنسان من قطلوبك الكبير، وكان المذكور فيه جبروت وأخذ أموال الناس واغتصابها، وحكاياته في ذلك مشهورة، فلما دخل إليه الشَّيخ، وتكلم معه في ذلك، قال: أنا الَّذي كنت أريد أجي إليك لأنك رجل عالم زاهد، يعني يستهزي به، فقال له: لاتعمل عليَّ دركوان (()! موسى كَانَ خيرًا مني وفرعون كَانَ شرًّا منك، وكان موسى كل يوم يجيء إلى باب فرعون مرّات، ويعرض عليه الإيمان.

قال الشّيخ شمس الدين: وصنف في فنون، ولعل تواليفه تبلغ ثلاث مئة مجلدة. وكان قوالاً بالحق، نهّاءً عن المنكر، ذا سطوة وإقدام وعدم مداراة، وكان أبيض أسود الرأس واللحية، قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، كأنّ عينيه لسانان ناطقان، ربعة من الرجال، جهوري الصوت، فصيح اللسان، سريع القراءة، توفي محبوسًا في قلعة دمشق على مسألة الزيارة، وكانت جنازته عظيمة إلى الغاية، ودفن في مقابر الصوفية صلى عليه قاضي القضاة الشّيخ علاء الدين القونوي، انتهى كلام الشّيخ شمس الدين النّهبيّ،

## ذكر تصانيفه

كتب التفسير

"قاعدة [في] الاستعادة». "قاعدة في البسملة [و] الكلام على الجهر

<sup>(</sup>١) في الوافي بالوفيات: دركواناتك. ولعلها: «الحيل».

بها». «قاعدة في قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، وقطعة كبيرة من سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَيَالَيْوْمِ الْلَافِ كراريس. وفي قوله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ اللّذِي السّتَوْقَدَ نَارًا ﴾ كراسين، وفي قوله تعالى: ﴿ يَنَائَهُمَا النَّاسُ اعْبُدُوا ﴾ سبع كراريس. ﴿ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَمُ ﴾ كراسة. «آية الكرسي»، كراسان، وفي قوله: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلَنهَ إِلّا هُوَ ﴾ ست كراريس؛ ﴿ مِّا أَصَابِكَ مِنْ حَسَنَةٍ ﴾ عشر كراريس، وغير ذلك من سورة آل عمران. «تفسير المائدة» مجلّد عشر كراريس، وغير ذلك من سورة آل عمران. «تفسير المائدة» مجلّد [لطيف]. ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّيْنَ ءَادَمَ ﴾ سبع كراريس. «سورة يوسف» مجلد كبير. «سورة النور» مجلد لطيف. «سورة العلق وأنها أوّل سورة أنزلت» مجلد. «سورة لم يكن». «سورة الكافرون». «سورة تبت والمعوّذتين» مجلد. «سورة الإخلاص» مجلد.

### كتب الأصول

«الاعتراضات المصرية على الفتوى الحموية»، أربع مجلدات. «ما أملاه في الجب ردًّا على تأسيس التقديس» (۱). «شرح أوّل المحصّل»، مجلد. «شرح بضْع عشرة مسألة من الأربعين للإمام فخر الدين». «تعارض العقل والنقل»، أربع مجلدات. «جواب ما أورده كمال الدين ابن الشريشي»، مجلد. «الجواب الصحيح»، ردّ على النصارى، ثلاث مجلدات. «منهاج الاستقامة». «شرح عقيدة الأصفهاني» مجلد. «شرح مجلدات. «منهاج الاستقامة». «شرح عقيدة الأصفهاني» مجلد. «شرح

<sup>(</sup>۱) كذا! وفي «الوافي»: «أربع مجلدات أملاه في الجبّ. «ردّ على تأسيس التقديس سماه: بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلاميّة». ولعله الصواب، وهو الموافق لما في أسماء مؤلفات شيخ الاسلام ابن تيمية: ۲۳۲ (من نشرتنا).

أوّل كتاب الغزنوي في أصول الدين»، مجلد. «الردّ على المنطق»، مجلد. «ردّ آخر» لطيف. «الردّ على الفلاسفة»، أربع مجلدات. «قاعدة في القضايا الوهمية»، «قاعدة في ما يتناهى ومالا يتناهى»، «جواب الرسالة الصفدية». «جواب في نقض قول الفلاسفة: إنَّ معجزات الأنبياء عليهم السلام قوى نفسانية»، مجلد كبير «إثبات المعاد والردّ على ابن سينا». «شرح رسالة ابن عبدوس في كلام الإمام أحمد في الأصول». «ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات»، مجلدان. «قاعدة في الكليات»، مجلد لطيف «الرسالة القبرصية». «رسالة إلى أهل طبرستان وجيلان في خلق الروح والنور». «الرسالة البعلبكية». «الرسالة الأزهرية». «القادرية». «البغدادية». «أجوبة الشكل والنقط». «إبطال الكلام النفساني» أبطله من نحو ثمانين وجهًا. «جواب مَن حلف بالطلاق الثلاث أنَّ القرآن حرف وصوت». «إثبات الصفات والعلو والاستواء» مجلدان. ﴿المراكشية». ﴿صفات الكمال والضابط [فيها]». «جواب في الاستواء وإبطال تأويله بالاستيلاء». «جواب مَن قال: لا يمكن الجمع بين إثبات الصفات على ظاهرها مع نفى التشبيه» ﴿ وَأَجوبِهُ كون العرش والسموات كريَّة وسبب قصد القلوب جهة العلو». «جواب كون الشيء في جهة العلو مع أنَّه ليس بجوهر أو عرض معقول أو مستحيل». «جواب هل الاستواء والنزول حقيقة ؟ وهل لازم المذهب مذهب» سماه «الإربلية». «مسألة النزول واختلاف وقته باختلاف البلدان والمطالع»، مجلد لطيف. «شرح حديث النزول»، مجلد كبير. «بيان حل إشكال ابن حزم الوارد على الحديث». «قاعدة في قرب الرب من عابديه وداعيه»، مجلد. «الكلام على نقض المرشدة». «المسائل الإسكندرية في الرد على الاتحادية والحلولية». «ما تضمنه فصوص الحكم». «جواب في لقاء الله». «جواب رؤية النساء ربهن في الجنة».

«الرسالة المدنية في إثبات الصفات النقلية». «الهلاوونية». «جواب ورَدَ على لسان ملك التَّتار»، مجلد. «قواعد في إثبات [القدر] والرد على القدرية والجبرية»، مجلد. «رد على الروافض في الإمامة على ابن مطهر». «جواب في حسن إرادة الله تعالى لخلق الخلق وإنشاء الأنام لعلة أم لغير علة». شرح حديث «فحَجَّ آدم موسى». «تنبيه الرَّجل الغافل على تمويه المجادل»، مجلد. «تناهى الشدائد في اختلاف العقائد»، مجلد. «كتاب الإيمان»، مجلد. «شرح حديث جبريل في حديث الإيمان والإسلام»، مجلد. «عصمة الأنبياء عليهم السلام فيما يبلغونه». «مسألة في العقل والروح». «مسألة في المقربين: هل يسألهم منكر ونكير». «مسألة هل يعذب الجسد مع الروح في القبر». «الرد على أهل الكسروان»، مجلدان. «في فضل أبي بكر وعمر رضي الله عنهما على غيرهما». «قاعدة [في] فضل معاوية وفي ابنه يزيد لا يُسَبّ». «في تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس». «مختصر في كفر النصيرية». «في جواز قتال الرافضة»، كراسة. «في بقاء الجنة والنار وفي فنائهما» رد على (١) مولانا قاضي القضاة تقي الدين السبكي أعزه الله تعالى.

#### كتب أصول الفقه

«قاعدة غالبها أقوال الفقهاء»، مجلدان. «قاعدة كل حمد وذم من المقالات والأفعال لا يكون إلا بالكتاب والسنة». «شمول النصوص للأحكام». مجلد لطيف. «قاعدة في الإجماع وأنّه ثلاثة أقسام». «جواب في الإجماع وخبر التواتر». «قاعدة في كيفية الاستدراك على

<sup>(</sup>١) في «الوافي»: «رد عليه فيها» ولعله الصواب.

الأحكام بالنص والإجماع». "في الرد على من قال إنَّ الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين»، ثلاث مصنفات. "قاعدة فيما يُظّن من تعارض النص والإجماع». "مواخذ (۱) على ابن حزم في الإجماع». "قاعدة في تقرير القياس»: "قاعدة في الاجتهاد والتقليد في الأحكام». "رفع الملام عن الأئمة الأعلام». "قاعدة في الاستحسان». "وصف العموم والإطلاق». "قواعد في أنَّ المخطىء في الاجتهاد لا يأثم». "هل العامي يجب عليه تقليد مذهب معين». "جواب في ترك التقليد». "فيمن يقول مذهبي مذهب النبي عليه السلام وليس أنا محتاج إلى تقليد الأربعة». "جواب من تفقه في مذهب ووجد حديثاً صحيحًا هل يعمل به أو لا». "جواب تقليد الحنفي الشّافعي في [الجمع] للمطر والوتر». "الفتح على الإمام في الصلاة». "تفضيل الإمام في الصلاة». "تفضيل الإمام الأئمة الأربعة وما امتاز به كل واحد منهم». "قاعدة في تفضيل الإمام أحمد». "جواب هل كَانَ النّبي ﷺ قبل الرسالة نبيًا». "جواب هل كَانَ النّبي ﷺ الله المدينة النهي يقتضي الفساد».

#### كتب الفقة

"شرح المحرّر في مذهب أحمد"، ولم يبيض. "شرح العمدة لموفق الدين"، أربع مجلدات. "جواب مسائل وردت من أصفهان". "جواب مسائل وردت من الأندلس". "جواب مسائل وردت من الأندلس". "مسائل وردت من زُرَع". "مسائل وردت من تُرَع". "مسائل وردت من تُرَع". "مسائل وردت من تُرع". "أربعون مسألة [لقبت] الدرر المضية في فتاوى ابن تَيْمِيّة". "الماردانية". "الطرابلسية". "قاعدة في المياه والمائعات

<sup>(</sup>١) في الوافي: «مؤاحذة».

وأحكامها». «طهارة بول ما يؤكل لحمه». «قاعدة في حديث القُلتين وعدم رفعه». «قواعد في الاستجمار وتطهير الأرض بالشمس والريح». «جواز الاستجمار مع وجود الماء». «نواقض الوضوء». «قواعد في عدم نقضه بلمس النساء» «التسمية على الوضوء». «خطأ القول بجواز المسح على الخفين». «جواز المسح على الخفين المنخرقين والجوربين واللفائف». «فيمن لا يعطي أجرة الحمام». «تحريم دخول الحمام بلا مئزر». «في الحمام والاغتسال». «ذم الوسواس». «جواز طواف الحائض». «تيسير العبادات لأرباب الضرورات بالتيمم والجمع بين الصلاتين للعذر». «كراهية التلفظ بالنية وتحريم الجهر بها». «الكلم الطيب» في الأذكار. «كراهية تقديم بسط سجادة المصلي قبل مجيئه». «في الركعتين اللتين تصليان قبل الجمعة»، «في الصلاة بعد أذان الجمعة». «القنوت في الصبح والوتر». «قتل تارك المباني وكفره». «الجمع بين الصلاتين في السفر». «فيما يختلف حكمه بالسفر والحضر». «أهل البدع: هل يصلى خلفهم». «صلاة بعض أهل المذاهب خلف بعض» «الصلوات المبتدعة». «تحريم السماع». «تحريم الشبابة». «تحريم اللعب بالشطرنج». «تحريم الحشيشة القنبية ووجوب الحد عليها وتنجيسها». «النهي عن المشاركة في أعياد النصارى واليهود وإيقاد النيران في الميلاد ونصف شعبان وما يُفعل في عاشوراء من الحبوب». «قاعدة في مقدار الكفارة في اليمين». «في أُنَّ المطلقة بثلاثة لا تحل إلاّ بنكاح زوج ثان». «بيان الحلال والحرام في الطلاق». «جواب من حلف لا يفعل شيئًا على المذاهب الأربعة ثمَّ طلق ثلاثًا في الحيض». «الفرق المبين بين الطلاق واليمين». «لمحة المختطف في الفرق بين الطلاق والحلف». «كتاب التَّحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق». «الطلاق البدعي لا يقع». «مسائل الفرق بين

الطلاق البدعي والخلع ونحو ذلك». «مناسك الحج». «في حجة النّبي عليه «في العمرة المكية». «في شهر السلاح بتبوك وشرب السويق بالعقبة وأكل التمر بالروضة وما يلبس المحرم وزيارة الخليل عليه السلام عقيب الحج» «زيارة القدس مطلقًا». «جبل لبنان كأمثاله من الجبال ليس فيه رجال الغيب(١) ولا أبدال». «جميع أيمان المسلمين مكفّرة».

## الكتب في أنواع شتى

جمع بعضُ الناس فتاويه بالديار المصرية مدّة مقامه بها سبع سنين في علوم شتى، فجاءت ثلاثين مجلد. «الكلام على بطلان الفتوة المصطلح [عليها] بين العوام»، وليس لها أصل متصل بعلي رضي الله عنه. «كشف حال المشايخ الأحمدية وأحوالهم الشيطانية». «[بطلان] ما يقوله أهل بيت الشّيخ عدي». «النجوم: هل لها تأثير عند القِرَان والمقابلة، وفي الكسوف: هل يقبل قول المنجمين فيه ورؤية الأهلة»، مجلد. «تحريم أقسام المعزمين بالعزائم المعجمة وصرع الصحيح وصفة الخواتيم». «إبطال الكيمياء وتحريمها ولو صحت وراجت».

ومن نظم الشَّيخ تقي الدين رحمه الله تعالى على لسان الفقراء المجردين:

والله ما فَقْرُنا اختيار وإنّما فقرانا اضطرار جماعة كُلّنا كسالى وأكلُنا ما له عيار

<sup>(</sup>١) في «الوافي»: «غُيَّب»

تسمع منا إذا اجتمعنا حقيقة كُلّها فشارُ وله أجوبةُ سؤالاتٍ كَانَ يُسْألها نظمًا فيجيب عنها نظمًا، وليس هذا موضع إيراد ذلك رحمه الله تعالى.

张 张 张

## عيون التواريخ(١)

لمحمد بن شاكر الكتبي (٧٦٤)

وفيها [٧٢٨] في ليلة الثاني والعشرين من ذي القعدة توفي الشيخ الإمام العالم العامل الزاهد العابد الورع الخاشع القدوة المحقق، شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن الشيخ الإمام العالم شهاب الدين عبدالسلام بن عبدالله ابن تيميَّة الحرَّاني الدمشقي بقلعة دمشق في القاعة التي كان محبوسًا بها، وغسَّلوه وكفَّنوه وأخرجوه من باب القلعة، وصلَّى عليه بباب القلعة الشيخ محمد بن تمام، ثم أتوا به إلى جامع بني أميّة، وغلقت جميع أسواق دمشق، وامتلأ الجامع أكثر من يوم الجمعة، وحضروا(٢) الأمراء والحجاب، وصلَّوا عليه صلاة الظهر، وحملوه (١) الناس على رؤوسهم، وخرجوا به من باب الفرج، وبعض الناس من باب الفراديس وباب النصر وباب الجابية، وامتدَّ الناس إلى سوق الخيل الي مقبرة الصوفية، ودُون إلى جانب قبر أخيه الشيخ عبدالله. وانصرف الناس متأسفين عليه، وختموا على قبره الختمات، وباتوا على قبره ليالي كثيرة، ورُوْيَتُ له منامات صالحةً.

<sup>(</sup>١) (١/ ٢٠٢ أ ـ ب) (مخطوطة قره جلبي زاده برقم ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) كذا على لغة «أكلوني البراغيث».

<sup>(</sup>٣) كذا على لغة «أكلوني البراغيث».

ومولدُه عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة بحرَّان، وقدِمَ مع والدِه إلى دمشق، واشتغل على والدِه، وسمع الحديث من الشيخ شمس الدين ابن أبي عمر وابن العلان وابن أبي اليسر وابن عبدالدائم وغيرهم، وقرأ بنفسه، وكتبَ الطباق، ونسخَ الأجزاء، ولازمَ السماعَ مدة سنين، واشتغل في العلوم، وحَصَّل في أسرع وقتِ مالا يُحصَّله غيرُه في سنين كثيرة. وكان عنده ذكاء مُفرط وبديهة حسنةٌ، وله في العلوم اليد الطولى، وصنَّف تصانيف كثيرة في علوم شتَّى ذكرتُها في ترجمته في كتاب «فوات الوفيات». وكان كثير الذكر والصَّوم والصلاة والعبادة، وعاش سبعًا(١) وستين سنة وثمانية أشهر وعشرة أيام، رحمه الله تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في الأصل: اسبعه.

#### مرآةُ الجَنَان(١)

للعلاَّمة / أُبِي محمَّد عبدالله اليافعي اليماني (٧٦٧)

وفيها<sup>(۲)</sup> مات بقلعة دمشق الشَّيخ الحافظ الكبير تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن عبدالله بن تَيْميَّة معتقلاً، ومنع قبل وفاته بخمسة أشهر من الدواة والورق. ومولده في عاشر ربيع الأوَّل يوم الاثنين سنة إحدى وستين وست مئة بحرَّان. سمع من جماعة وبرع في حفظ الحديث والأصلين، وكان يتوقَّد ذكاءً. ومصنفاته قبل: أكثر من مئتي مجلد، وله مسائل غريبة أنكر عليه فيها، وحُبِس بسببها، مباينة لمذهب أهل السنة (۳).

ومن أقبحها نهيه عن زيارة قبر النّبي عليه الصلاة والسلام (٤)، وطعنه في مشايخ الصوفية العارفين كحجّة الإسلام أبي حامد الغزالي، والأستاذ الإمام أبي القاسم القُشيري والشّيخ أبن العريف، والشّيخ أبي الحسن الشّاذلي، وخلائق من أولياء الله الكبار الصفوة الأخيار.

وكذلك ما قد عُرف من مذهبه كمسئلة الطلاق وغيرها، وكذلك عقيدته في الجهة وما نقل عنه فيها من الأقوال الباطلة، وغير ذلك مما

<sup>(</sup>١) (٤/ ٢٧٧) دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ١٤١٣.

<sup>(</sup>٢) أي في سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئة.

<sup>(</sup>٣) يعني الأشاعرة لأنه منهم!!

إنما نهى الشيخ عن شدّ الرحل، وليس عن مطلق الزيارة.

هو معروف في مذهبه، ولقد رأيت منامًا طويلاً في وقت مبارك يتعلّق بعضه بعقيدته ويدلّ على خطئه فيها، وقد قدّمت ذكره في سنة ثمان وخمسين وخمس مائة في ترجمة صاحب «البيان»(۱)، فمن أراد أنْ يطلع على ذلك فليطالع هناك فهو من المنامات الَّتي تنشرح بها الصدور ويطمئن به قلب من رآه وينفتح لقبول الهدى والنور!!

张 张 岩

<sup>(</sup>١) من كتب الفقه الشافعي المطوّلة للعمراني، وله عدة نسخ في مكتبات العالم.

## نشرُ الجُمَان في تَرَاجم الأعيان(١)

للعلَّامة/ أَحمد بن محمَّد بن عليّ الفَيُّومي (٧٧٠)

وفيها [٧٢٨] في الثلث الأخير من ليلة الاثنين المسفر صباحها عن العشرين من ذي القعدة، كانت وفاة الشّيخ الإمام العالم الورع الزاهد، تقي الدين أحمد بن الشّيخ الإمام شهاب الدين [عبدالحليم](٢) بن الشّيخ مجد الدين أبي البركات عبدالسّلام بن عبدالله بن [أبي] القاسم بن محمّد بن تَيْميّة الحَرَّاني ثمَّ الدِّمشقي، في مُعْتَقَلِه بقلعة دمشق، وكان مدّة المرض: سبعة عشر يومًا، ولما مُنِع من الكتابة والتصنيف؛ عكف على تلاوة كتاب الله العزيز، فيُقال: إنَّه قرأ ثمانين ختمة، وقرأ من الحادية والتَّمانين إلى سورة الرَّحمن، وأكملها أصحابه الذين دخلوا عليه حال غسيله، وتكفينه.

وتولّى غسيله مع الغاسل الشَّيخ تاج الدين الفارقي، وصُلِّي عليه في عدَّة مواضع، فصُلِّي عليه أوَّلاً بقلعة دمشق، وأمَّ النَّاس في الصَّلاة عليه الشَّيخ محمَّد بن تمام الصّالحي الحنبلي، ثمَّ حُمِل إلى الجامع الأموي، ووضعت جنازته في أول السَّاعة الخامسة، وامتلاً الجامع بالنّاس، وغلقت أسواق المدينة، وصلّي عليه بعد صلاة الظهر، ثمَّ حُمِل وأُخرج من باب الفرج، وازدحم النَّاس حتَّى تفرقوا في الأبواب، فخرجوا من باب الفرج، وباب الفراديس، وباب الجابية، وامتلاً سوق الخيل باب القصر، وباب الفراديس، وباب الجابية، وامتلاً سوق الخيل

<sup>(</sup>١) نسخة دار الكتب برقمُ ١٧٤٦، جزء فيه (٧٠١\_٠٧٤٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: عبدالحكيم! وهو خطأ.

بالنّاس، وصُلِّي عليه مرَّة ثالثة، وأُمَّ النَّاس في الصلاة عليه أُخوه الشَّيخ زين الدين عبدالرحمن، وحُمل إلى مقبرة الصوفيَّة فدُفِن بها قريبًا من وقت العصر؛ لازدحام النَّاس عليه.

ومولده بحرًان في يوم الاثنين عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وست مئة، وقدم مع والده في حال صغر سنّه، واشتغل عليه وسمع من جماعة من المشايخ، وكان شيخًا حافظًا، ذكي الفطرة، حسن البديهة، وله تصانيف كثيرة منها ما ظهر، ومنها مالم يظهر. وله مظهر بالعلوم، وشهرة بها يُسْتغنى بها عن بسط القول.

سمعت من لفظ الشَّيخ الإمام العلامة ركن الدين محمَّد بن القويع قال: «مات ابن تَيْميَّة ولم يترك على ظهر الأرض مثله». وحسبك بهذا القول من هذا الإمام، قالوا(١٠): وكان علمه أرجح من عقله!

وقد تقدَّم من أُخباره ووقائعه ما يُغني عن الإعادة والإطالة، وكانت مدّة اعتقاله من يوم الاثنين سادس شعبان سنة ستِ وعشرين وسبع مئة، وإلى حين وفاته: سنتين وثلاثة أشهر وأربعة عشر يومًا \_رحمه الله تعالى\_.

ولما توفي أُفرج عن أَحيه الشَّيخ زين الدين عبدالرَّحمن يوم الأحد سادس عشرين ذي القعدة، وكان قد اعْتُقِل معه، فلما مات صار يخرج في كلِّ يوم من اعتقاله إلى تربة أُخيه، ويقيم بها إلى عشية النَّهار فيعود إلى القلعة، ويبيت فيها، وكان النَّائب غائبًا في الصَّيد فلما عاد إلى دمشق أَفرج عنه \_رحمه الله تعالى ونفع به \_.

<sup>(</sup>١) قاله شمس الدين الجزري، وتبعه من بعده، وهو قول مرذول!.

### البداية والنهاية(١)

للعلَّامة/ أبي الفِداء إسماعيل بن كثير الدِّمشقي (٧٧٤)

سنة (٦٦١)

مولد الشيخ تقي الدين ابن تيميّة شيخ الإسلام:

قال الشَّيخ شمس الدين الذَّهبيّ: وفي هذه السنة وُلد شيخنا تقي الدين أبو العبَّاس أحمد ابن الشَّيخ شهاب الدين عبد الحليم بن أبي القاسم ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني، بحرّان. يوم الاثنين عاشر ربيع الأوَّل من سنة إحدى وستين وست مئة. (١٣/ ٢٥٥). (٤٥١/١٧).

سنة (٦٦٦)

وفيها ولد الشَّيخ شرف الدين عبدالله ابن تَيْمِيَّة أَخو الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة. (٢٦٨/١٣). (٤٨٠/١٧).

سنة (٦٦٧)

... وفيها خرج أهل حرّان منها وقدموا الشَّام. وكان فيهم شيخنا العلاّمة أبو العبَّاس أَحمد ابن تَيْمِيَّة صُحْبةَ أبيه، وعمره ست سنين، وأخواه زين الدين عبد الرَّحمن وشرف الدين عبد الله، وهما أصغر منه (٢٦/ ٢٦٧). (٤٨٣/١٧).

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ۲۵۵ ۲۷۵، ۳/۱۵ ۱٤٦) دار الريان، مصر، ۱٤٠٨. ثم قابلنا نصوصه على الطبعة المحققة في ۲۱ مجلدًا، بتحقيق د/ عبدالله التركي بالتعاون مع مركز الدراسات والبحوث بدار هجر، ط الاولى ۱٤١٩.

سنة (٦٨٢)

وممن توفي فيها: ابن جَعُوان العلامة شمس الدين أبو عبدالله محمد ابن عباس ابن جَعُوان الأنصاري الدمشقي، المحدِّث الفقيه الشافعي البارع في النحو واللغة.

سمعت شيخنا تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، وشيخنا الحافظ أبا الحجاج المِزِّي يقول كل منهما للآخر: هذا الرَّجل قرأ «مسند الإمام أَحمد» وهما يسمعان فلم نَضْبِط عليه لحنة مُتَّققًا عليها، وناهيك بهذين ثناءً على هذا، وهما هما !! (٣٢٠/١٣). (٧١/٥٩٠ - ٥٩١).

[وفيها] توفي الشَّيخ الإمام العالم شهاب الدين عبد الحليم بن الشَّيخ الإمام العلامة مجد الدين عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن تَيْمِيَّة الحَرَّاني، والد شيخنا العلامة تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، مفتي الفرق، الفارق بين الفرق. كانت له فضيلة حسنة، ولديه فوائد كثيرة، وكان له كرسي بجامع دمشق يتكلم عليه عن ظهر قلبه، وولي مشيخة دار الحديث السكرية بالقصَّاعين، وبها كَانَ مَسْكنه. ثمَّ درّس ولده الشَّيخ تقي الدين بها بعده، في السنة الآتية كما سيأتي. ودُفن بمقابر الصوفية رحمه الله (٣٢٠/١٣). (٣٢٠/١٧).

سنة (٦٨٣)

في يوم الاثنين، ثاني المحرّم منها، درَّس الشَّيخُ الامام العالم العلامة العكم تقي الدين أبو العبَّاس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني، بدار الحديث الشُّكَرية الَّتي بالقصَّاعين. وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين ابن الزكي الشَّافعيّ، والشيخ تاج الدين الفزاري شيخ الشافعية، والشيخ زين الدين ابن المُرَحِّل، وزين الدين بن

المنجَّى الحنبلي. وكان درسًا هائلًا حافلًا، وقد كتبه الشَّيخ تاج الدين الفزاري بخطه لكثرة فوائده، وكثرة ما استحسنه الحاضرون. وقد أطنب الحاضرون في شكره على حَداثة سنّه وصِغره، فإنه كَانَ عمره إذ ذاك عشرين سنة وسنتين.

ثمَّ جلس الشَّيخ تقي الدين المذكور أيضًا يوم الجمعة عاشر صفر بالجامع الأموي بعد صلاة الجمعة على منبر قد هُيِّىءَ له لتفسير القرآن العزيز. فابتدأ من أوله في تفسيره. وكان يجتمع عنده الخلق الكثير، والجمُّ الغفير، ومن كثرة ما كَانَ يورد من العلوم المتنوّعة المحرّرة مع الديانة والزهادة والعبادة، سارت بذكره الركبان في سائر الأقاليم والبلدان. واستمرَّ على ذلك مدة سنين متطاولة. (٣٢١/١٣). (٣٢١/٥٩).

سنة (٦٩٢)

وكان ممن حجَّ في هذه السنة الشيخُ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة رحمه الله. وكان أميرهم الباسطي، ونالهم في مَعَان ريح شديدة جدًا مات بسببها جماعة، وحملت الريح جمالاً عن أماكنها. وطارت العمائم عن الروؤس، واشتغل كلَّ أحد بنفسه (٣٥٢/١٣). (٣٥٩/١٧).

سنة (٦٩٣)

(واقعة عسّاف النصراني)

كَانَ هذا الرَّجل من أهل السويداء، قد شهد عليه جماعة أنَّه سَبَّ النَّبي ﷺ، وقد استجار عسّافٌ هذا بابن أحمد بن حجي أمير آل عليّ، فاجتمع الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، والشيخ زين الدين الفارقي شيخ دار الحديث، فدخلا على الأمير عز الدين أيبك الحموي، نائب السلطنة،

فكلّماه في أمره فأجابهما إلى ذلك، وأرسل ليُحْضِره، فخرجا من عنده، ومعهما خلق كثير من الناس، فرأى الناسُ عسّافًا حينَ قدم ومعه رجلٌ من العرب فسبُّوه وشتموه، فقال ذلك الرَّجل البدويُّ: هو خير منكم يعني النصراني فرجمهما الناس بالحجارة؛ وأصابت عسّافًا ووقعت خبطة قوية، فأرسل النائب، فطلب الشيخين: ابن تَيْمِيَّة والفارقي فضربهما بين يديه، ورسم عليهما في العذراوية، وقدم النصراني فأسلم، وعقد مجلس بسببه، وأثبت بَيْنه وبين الشهود عداوة، فحقن فأسلم، وعقد مجلس بسببه، وأثبت بَيْنه وبين الشهود عداوة، فحقن ذلك ببلاد الحجاز، فاتفق قتله قريبًا من مدينة رسول الله على قتله ابن أخيه هنالك.

وصنف الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في هذه الواقعة كتابه «الصارم المسلول على ساب الرسول ﷺ». (٣٥/ ٢٥٥). (٢٥/ ٦٦٥ ـ ٦٦٦).

سنة (٦٩٤)

توفي الشَّيخ الامام الخطيب المدرّس المفتي: شرف الدين أبو العبّاس أحمد بن الشَّيخ كمال الدين أحمد بن نعمة بن أحمد بن جعفر بن حسين بن حماد المقْدِسِيّ الشافعي ولي القضاء نيابة، والتدريس، والخطابة بدمشق. . . وأذن في الإفتاء لجماعة من الفضلاء منهم الشَّيخ الامام العلّامة شيخ الإسلام أبو العبّاس ابن تَيْمِيّة، وكان يَفْتَخِر بذلك ويَفْرَح به، ويقول: أنا أذِنْتُ لابن تَيْميّة بالإفتاء (٣٦١/١٣). (٧١/٨٧٢).

سنة (٦٩٥)

وفي يوم الأربعاء سابع عشر شعبان درس الشَّيخ الامام العلامة شيخ الإسلام تقي الدين ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني بالمدرسة الحنبلية عوضًا عن

الشَّيخ زين الدين ابن المنجَّى توفي إلى رحمة الله. ونزل ابن تَيْمِيَّة عن حَلْقة العماد بن المنجَّى لشمس الدين ابن الفخر البعلبكي. (١٣/ ١٣٤). (١٧/ ١٨٤ \_ ١٨٥).

سنة (٦٩٧)

ولما كان يوم الجمعة سابع عشر شوال، عَمِل الشيخ تقي الدين ابن تيمية ميعادا في الجهاد، وحرَّض فيه، بالغ في أجور المجاهدين، وكان وقتًا مشهودًا وميعادًا جليلًا. (٣٧٣/١٣). (٧٠٤/١٧).

سنة (۲۹۸)

وكان وقع في أواخر دولة لاجين بعد خروج قَبْجَق من البلد محنة للشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، قام عليه جماعة من الفقهاء وأرادوا إحضاره إلى مجلس القاضي جلال الدين الحنفي. فلم يحضر. فنودي في البلد في العقيدة الَّتي كَانَ قد سأله عنها أهل حماة المسماة «بالحموية». فانتصر له الأمير سيف الدين جاغان. وأرسل يطلب الَّذين قاموا عليه. فاختفى كثير منهم، وضُرِب جماعة ممن نادى على العقيدة فسكت الباقون.

فلما كَانَ يوم الجمعة عمل الشَّيخ تقي الدين الميعاد بالجامع على عادته، وفسر فيه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عنده جماعة من الفضلاء، وبحثوا في «الحموية»، وناقشوه في أماكن منها. فأجاب عنها بما أسكتهم بعد كلام كثير.

ثمَّ ذهب الشَّيخ تقي الدين وقد تَمَهَّدَت الأمور، وسكنت الأحوال. وكان القاضي إمام الدين معتقدُه حسنًا ومقصدُه صالحًا (١٤/١٤ـ٥). (٧١/ ٧١١).

سنة (٦٩٩)

. . هذا؛ وسلطان التَّتار قد قصد دمشق بعد الوقعة . فاجتمع أعيانُ البلد والشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في مشهد عليّ، واتفقوا على المسير إلى قازان لتلقيه وأخذ الأمان منه لأهل دمشق.

فتوجّهوا يوم الاثنين ثالث ربيع الآخر، فاجتمعوا به عند النَّبُك (١٠). وكلَّمه الشَّيخ تقي الدين ابن تيمية كلامًا قويًا شديدًا فيه مصلحة عظيمة عاد نفعُها على المسلمين ولله الحمد.

ودخل المسلمون ليلتئذ من جهة قازان فنزلوا بالباذرائية، وغُلِّقَت أبوابُ البلد سوى باب تُومًا. وخطب الخطيب بالجامع يوم الجمعة، ولم يذكر سلطانًا في خطبته، وبعد الصلاة. . . حضر الفَرْمان بالأمان وطيف به في البلد. وقُرىء يوم السبت ثامن الشهر بمقصورة الخطابة، ونُثر شيء من الذهب والفضّة. (٨/١٤). (٧٢٠-٧١٩).

وفي يوم الاثنين عاشر الشهر قدم الأمير سيف الدين قَبْجَق المنصوري فنزل في الميدان. واقترب جيش التَّتَر، وكثر العيث في ظاهر البلد، وقُتل جماعة، وغلت الأسعار بالبلد جدًّا، وضاق الحال عليهم وأرسل قبحق إلى ناتب القلعة ليُسلِمها إلى التر. فامتنع أرْجُواش من ذلك أشد الامتناع. فجمع له قبحق أعيان البلد فكلَّموه أيضًا، فلم يُجبهم إلى ذلك، وصمّم على ترك تسليمها إليهم وفيها عين تطرف. فإنَّ الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة أرسل إلى نائب القلعة يقول له ذلك فاشتدَّ عزمه على ذلك وقال له: لو لم يبق فيها الا حجر واحد فلا تسلمهم ذلك إن

<sup>(</sup>١) قرية بين حمص ودمشق، المعجم البلدان، ٤/٧٣٩.

استطعت، وكان في ذلك مصلحة عظيمة لأهل الشَّام فإن الله حفظ لهم هذا الحصن والمَعْقِلَ الذي جعله الله حِرزًا لأهل الشام التي لاتزال دارَ أمانِ وسنةٍ، حتى ينزل بها عيسى بن مريم عليه السلام. (١٤/ ٩). (٧١/ ٧٢٠).

ولما نُكب دَيْر الحنابلة في ثاني جُمادى الأولى قتلوا [أي التَّتار] خلقًا من الرجال، وسبوا من النساء كثيرًا، ونال قاضي القضاة تقي الدين منهم أذى كثير. ويُقال: إنهم قتلوا من أهل الصالحية قريبًا من أربعمائة وأسروا نحوًا من أربعة آلاف أسير. ونُهِبَت كتب كثيرة من الرباط الناصري والضيائية، وخزانة ابن البزوري. وكانت تُباع وهي مكتوب عليها الوقفية . . .

وخرج الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في جماعة من أصحابه يوم الخميس العشرين من ربيع الآخر إلى ملك التتر. وعاد بعد يومين، ولم يتقق اجتماعه به. حجبه عنه الوزيرُ سعد الدين، والرشيدُ مُشِيرُ الدولة المَسْلَماني ابن يهودي... (١٤/ ٩/١٤). (٧٢/ ٢٧٧).

وفي ثاني رجب طلب قبجق القضاة والأعيان، فحلَّفهم على المناصحة للدولة المحمودية \_يعني قازان \_. فحلفوا له. وفي هذا اليوم خرج الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة إلى مخيَّم بُولاي فاجتمع به، في فكاك مَنْ كَانَ معه من أُسَارَى المسلمين. فاستنقذ كثيرًا منهم من أيديهم. وأقام عنده ثلاثة أيام ثمَّ عاد. (١١/١٤). (٧٢٦/١٧).

وفي يوم الجمعة سابع عشر رجب أعيدت الخطبة بجامع دمشق لصاحب مصر السلطان الناصر محمد بن قلاوون. ففرح الناس بذلك، وكان يُخطب لقازان بدمشق وغيرها من بلاد الشَّام ماثة يوم سواء.

وفي بُكرة يوم الجمعة المذكور دار الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة رحمه الله،

وأصحابُه على الخمَّارات والحانات، فكسروا آنية الخمور، وشقوا الظروف، وأراقوا الخمور. وعزّروا جماعة من أهل الحانات المتخذة لهذه الفواحش. ففرح الناس بذلك. (١٤ / ١٢). (٧٢٧ ـ ٧٢٧).

وفي يوم الجمعة العشرين من شوال ركب نائب السلطنة جمال الدين اقوش الأفرم في جيش دمشق إلى جبال الجَرَد وكسروان. وخرج الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة ومعه خلق كثير من المتطوّعة والحوارنة لقتال أهل تلك الناحية، بسبب فساد دينهم وعقائدهم وكفرهم وضلالهم، وما كانوا عامَلوا به العَسَاكر لما كسرهم التترُ وهَرَبوا؛ حين اجتازوا ببلادهم وثبوا عليهم ونهبوهم، وأخذوا أسلحتهم وخيولَهم، وقتلوا كثيرًا منهم.

فلما وصلوا إلى بلادهم جاء رؤساؤهم إلى الشّيخ تقيّ الدين ابن تيميّة، فاستتابهم وبيّن للكثير منهم الصواب، وحصل بذلك خير كثير، وانتصار كبير على أُولئك المفسدين، والتزموا بردّ ما كانوا أخذوه من أموال الجيش، وقرّر عليهم أموالاً كثيرة يحملونها إلى بيت المال، وأقطِعتْ أراضيهم وضياعُهم، ولم يكونوا قبل ذلك يدخلون في طاعة الجند، ولايلتزمون أحكام الملة، ولايدينون دين الحق، ولايحرّمون ما حرّم الله ورسوله. (١٤/ ١٣). (٧٣٠/١٧).

سنة (۷۰۰)

في مُسْتهلِ صفر وردت الأخبار بقصد التتر بلاد الشَّام، وأنهم عازمون على دخول مصر. فانزعج الناس لذلك، وازدادوا ضعفًا على ضعفهم، وطاشت عقولهم وألبابهم، وشرع الناس في الهرب إلى بلاد مصر والكَرَك والشَّوْبَك والحصون المنيعة. فبلغت المحارة (١) إلى مصر

<sup>(</sup>١) في المطبوع: الحمارة! والمحارة: شبه الهودج. والمقصود أجرة الحمل إلى مصر.

خمسمائة، وبيع الجمل بألف، والحمار بخمسمائة. وبيعت الأمتعة والثياب والغلات بأرخص الأثمان. وجلس الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة في ثاني صفر بمجلسه في الجامع وحرّض الناس على القتال. وساق لهم الآيات والأحاديث الواردة في ذلك. ونهى عن الإسراع في الفرار، ورخّب في إنفاق الأموال في الذب عن المسلمين وبلادهم وأموالهم، وأنّ ما يُنفق في أجرة الهَرَب، إذا أُنفِقَ في سبيل الله كَانَ خيرًا. وأوجب جهاد التر حتمًا في هذه الكرّة. وتابع المجالس في ذلك. ونودي في البلدان: لا يُسافر أحد إلا بمرسوم وورقة. فتوقف الناسُ عن السير، وسكن جأشهم. (١٤/ ١٥ - ١٦). (١٧/ ٧٣٥ - ٧٣٧).

واستهل جمادى الأولى والناس على خُطةٍ صعبةٍ من الخوف، وتأخّرِ السلطانِ واقتراب العدوِّ، وشدةِ الأمرِ والحالِ، وخرج الشَّيخ تقيّ الدين بن تَيْمِيَّة رحمه الله تعالى في مستهل هذا الشهر ـ وكان يوم السبت ـ إلى نائب الشَّام وعساكره بالمرج. فثبتهم، وقوّى جأشهم، وطيّب قلوبهم، ووعدهم النصر والظفر على الأعداء. وتلا قوله تعالى: ﴿ وَيَلْكَ وَمَنْ عَالَبَ مِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ مُنَّم بُغِي عَلَيْهِ لِيَخْصَرُنَّهُ اللّهُ إِلَى اللّه لَعَفُونً فَيْنَ وَبِات عند العسكر ليلة الأحد، ثمَّ عاد إلى دمشق وقد سأله النائب والأمراء أنْ يركب على البريد إلى مصر يستحثُ السلطان على المجيء والأمراء أنْ يركب على البريد إلى مصر يستحثُ السلطان على المجيء

فساق وراء السلطان. وكان السلطان قد وصل إلى الساحل، فلم يدركه إلا وقد رجع إلى القاهرة وتفارط الحال. ولكنه استحثهم على تجهيز العساكر إلى الشّام إنْ كَانَ لهم به حاجة. وقال لهم فيما قال: «إِنْ كنتم أعرضتم عن الشّام وحمايته، أقمنا له سلطانًا يحوطه ويحميه ويستغله في زمن الأمن».

ولم يزل بهم حتَّى جُرِّدَت العساكر إلى السَّام.

ثمَّ قال لهم: «لو قُدُّر أنكم لستم حُكّام الشَّام ولا ملوكه، واستنصركم أهله وَجَبَ عليكم النصر. فكيف وأنتم حُكّامه وسلاطينه، وهم رعاياكم وأنتم مسؤولون عنهم ؟».

وقوًى جأشهم، وضمن لهم النصر هذه الكرّة. فخرجوا إلى الشَّام، فلما تواصلت العساكر إلى الشَّام فرح الناس فرحًا شديدًا، بعد أَن كانوا قد يأسوا من أنفسهم وأهليهم وأموالهم. . . (١٦/١٤). (٧٣٧-٧٣٧).

ورجع الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة من الديار المصرية في السابع والعشرين من جُمادى الأولى على البريد، وقد أقام بقلعة مصر ثمانية أيّام واجتمع بالسلطان والوزير وأعيان الدولة وحثَّهم وحرَّضهم فأجابوه. (١٧/١٤). (٧٣٩/١٧).

سنة (۷۰۱)

وفي هذا الشهر [شوال] عُقد مجلس لليهود الخيابرة، وأُلزموا بأداء الجزية أسوة أمثالهم من اليهود. فأحضروا كتابًا معهم يزعمون أنَّه من رسول الله على بعضع الجزية عنهم. فلما وقف عليه الفقهاء تبينوا أنَّه مكذوب مفتعل؛ لما فيه من الألفاظ الركيكة، والتواريخ المخبَّطة، واللحن الفاحش. وحاققهم عليه شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، وبيّن لهم خطأهم وكذبهم. وأنّه مزور مكذوب. فأنابوا إلى أداء الجزية، وخافوا من أن تستعاد عليهم السنين الماضية.

قلتُ: وقد وقفت أنا أي المؤلف على هذا الكتاب، فرأيتُ فيه شهادة سعد بن معاذ عام خيبر. وقد توفي سعد قبل ذلك بنحو من ثلاث سنين، وشهادة معاوية بن أبي سفيان، ولم يكن أسلم إذ ذاك، وإنما أسلم بعد ذلك بنحو من سنتين. وفيه: وكتب علي بن أبو طالب!!

وهذا لحن لا يصدر عن أمير المؤمنين عليّ (٢٠/١٤). (١٨/٩).

وفي هذا الشهر [شوال] ثار جماعة من الحَسَدة على الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة، وشَكُوا منه أنَّه يُقيم الحدود، ويعزِّر، ويحلق رؤوس الصبيان، وتكلّم هو أيضًا فيمن يشكو منه ذلك، وبيّن خطأهم. ثمَّ سكنت الأمور (١٠/١٤). (١٠/١٨).

سنة (۷۰۲)

وفي جُمادى الأولى وقع بيد نائب السلطنة كتاب مزوّر، فيه أنَّ الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة، والقاضي شمس الدين ابن الحريري، وجماعة من الأمراء والخواص الَّذين بباب السلطنة يُناصحون التتر ويكاتبونهم، ويريدون تولية قَبْجَق على الشَّام، وأن الشَّيخ كمال الدين ابن الزَّمْلكاني يعلمهم بأحوال الأمير جمال الدين آقوش الأفرم، وكذلك كمال الدين بن العطّار. فلما وقف عليه نائب السلطنة عرف أنَّ هذا مفتعل. ففحص عن واضعه فإذا هو فقير، كَانَ مجاورًا بالبيت الَّذي كَانَ أحمد الفناري (۱). وكانا معروفين بالشرّ والفضول. ووُجد معهما مسوَّدة هذا الكتاب. فتحقق نائب السلطنة ذلك، فعُزّرا تعزيرًا عنيفًا. ثمَّ وُسُطا(۱) بعد ذلك في مستهل جمادى الآخرة، وقُطعت يد الكاتب الذي كتب بهما هذا الكتاب وهو التاج المناديلي (۲۳/۱۶). (۱۸/۱۸).

وفي ثامن عشر [شعبان] قدمت طائفة كبيرة من جيش المصريين.

<sup>(</sup>١) وقع في ذيول العبر: ص/٥، وتاريخ البرزالي: القباري.

<sup>(</sup>٢) نوع من العقوبة.

ثمَّ قدمت بعدهم طائفة أُخرى... فقويت القلوب واطمأن كثير من الناس. ولكن الناس في جَفْل عظيم من بلاد حلب وحماة وحمص وتلك النواحي، وتقهقر الجيش الحلبي والحموي إلى حمص، ثمَّ خافوا أَنْ يدهمهم التر فجاءوا فنزلوا المَرْج... وجلس القضاة بالجامع وحلّفوا جماعة من الفقهاء والعامة على القتال.

وتوجّه الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة إلى العسكر الواصل من حماة، فاجتمع بهم في القُطَيْفة، وأعلمهم بما تحالف عليه الأمراء والناس من لقاء العدق فأجابوا إلى ذلك وحلفوا معهم. وكان الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة يحلف للأمراء والناس: إنكم في هذه الكرّة منصورون على التتار. فيقول له الأمراء: قل إن شاء الله. فيقول: إنْ شاء الله تحقيقًا لا تعليقًا. وكان يتأوّل في ذلك أشياء في كتاب الله منها قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلِلْكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِدِهُ مَنْ عَالَى الله منها قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلِلْكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِدِهُ مَنْ عَالَمَ عَلَيْهِ لَيَ مَنْ عَالَمَ وَمَنْ عَالَمَ وَمُنْ عَالَمَ وَمَنْ عَالَمَ وَمَنْ عَالَمَ وَمَنْ عَالَمَ وَمَا لَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَوْلًا عَلَى الْفَلْكُ وَلَوْلًا عَلَى الْفَلْمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَل

وقد تكلّم الناسُ في كيفيّة قتال هؤلاء التتر من أيّ قبيل هو ؟ فإنهم يُظهرون الإسلام، وليسوا بُغاة على الإمام، فإنهم لم يكونوا في طاعته في وقت ثمّ خالفوه. فقال الشَّيخ تقيّ الدين: هؤلاء من جنس الخوارج اللذين خرجوا على عليّ ومعاوية. ورأوا أنهم أحقّ بالأمر منهما. وهؤلاء يزعمون أنهم أحقّ بإقامة الحق من المسلمين، ويعيبون على المسلمين ما هم متلبسون به من المعاصي والظلم، وهم متلبسون بما هو أعظم منه بأضعاف مُضاعفة. فتفطَّنَ العلماءُ والناسُ لذلك. وكان يقولُ للناس: إذا رأيتموني من ذلك الجانب وعلى رأسي مصحف فاقتلوني، فتشجَّع الناسُ في قتال التَّتار، وقويت قلوبهم ونيَّاتهم ولله الحمد. (١٤) (٢٥/ ٢٢ ـ ٢٤).

ولما كَانَ يوم الأربعاء الثامن والعشرين من شعبان خرجت العساكر

الشامية فخَيَّمتْ على الجُسُورة من ناحية الكُسُوة، ومعهم القضاة. . فلما كانت ليلة الخميس ساروا إلى ناحية الكسوة. . .

وخرج الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة صبيحة يوم الخميس من الشهر المذكور من باب النصر بمشقة كبيرة، وصُحْبته جماعة ليشهد القتال بنفسه ومَنْ معه. فظنوا أنَّه إِنَّما خرج هاربًا، فحصل له لوم من بعض الناس وقالوا: أنت مَنَعْتنا من الجفل وها أنت هارب من البلد. فلم يرد عليهم. (١٤/ ٢٥). (٢٤/ ١٨).

. . وفي يوم الاثنين رابع الشهر [رمضان] رجع الناسُ من الكسوة إلى دمشق، فبشروا الناس بالنصر.

وفيه دخل الشّيخ تقي الدين ابن تَيُمِيّة البلدَ ومعه أصحابه من الجهاد ففرح الناسُ به، ودعوا له، وهناوه بما يسر الله على يديه من الخير. وذلك أنّه ندبه العسكر الشامي أنْ يسير إلى السلطان يستحثُه على السير إلى دمشق، فسار إليه، فحثّه على المجيء إلى دمشق بعد أنْ كاد يرجع إلى مصر. فجاء هو وإياه جميعًا فسأله السلطان أنْ يقف معه في معركة القتال، فقال له الشّيخ: السُنّة أنْ يقف الرَّجل تحت راية قومه. ونحن من جيش الشّام لا نقف إلاّ معهم. وحرّض السلطان على القتال، وبشره بالنصر، وجعل يحلف له بالله الذي لا إله إلا هو إنكم منصورون عليهم في هذه المرّة. فيقول له الأمراء: قل إنْ شاء الله. فيقول إنْ شاء الله تحقيقًا لا تعليقًا. وأفتى الناسَ بالفِطْرِ مدة قتالهم، وأفطر هو أيضًا وكان يتول على يدور على الأطلاب(١) والأمراء فيأكل من شيء معه في يده، ليعلمهم يدور على الأطلاب(١) والأمراء فيأكل من شيء معه في يده، ليعلمهم ين إفطارهم ليتقووا على القتال أفضلُ ، فيأكل الناس. وكان يتأوّل في

<sup>(</sup>١) وهي: الكتيبة من الجيش.

الشاميين قوله ﷺ: «إنكم ملاقوا العدوّ غدّا، والفطر أقوى لكم<sup>(۱)</sup>. فعزم عليهم في الفطر عام الفتح. كما في حديث أبي سعيد الخدري. (٢٧/١٤). (٢٧/١٤).

في ترجمة ابن دقيق العيد قال: وقد اجتمع به الشَّيخُ تقيُّ الدين بن تَيْمِيَّة، فقال له تقي الدين ابن دقيق العيد لما رأى تلك العلوم منه: ما أَظن بقي يُخلق مثلك. (٢٩/١٤). (٣٠/٢٨) في نسخة (م).

... وعين نائب السلطنة الشامية البرّانية، ودار الحديث للشيخ كمال الدين بن الشريشي، وذلك باشارة الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة. (٣٠/١٤). (٣٠/١٨).

سنة (٧٠٤)

في رجب منها أُحضر إلى الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة شيخٌ كَانَ يلبس دلقًا كبيرًا متسعًا جدًا يسمّى المجاهد إبراهيم القطّان. فأمر الشَّيخ بتقطيع ذلك الدلق، فتناهبه الناسُ من كلّ جانب، وقطعوه حتَّى لم يدعوا منه شيئًا. وأمر بِحَلْق رأسه، وكان ذا شعر، وقَلْم أظفاره وكانوا طوالاً جدًّا. وحفّ شاربه المُسْبل على فمه المخالف للسنّة. واستتابه من كلام الفُحْش، وأكْلِ ما لا يجوز أكله من المحرّمات ومما يغيّر العقل من الحشيشة، وغيرها.

وبعده استحضر الشَّيخ محمَّد الخبّاز البلاسي، فاستتابه أيضًا عن أكل المحرّمات، ومخالطة أهل الذمّة. وكتب عليه مكتوبًا أَن لا يتكلّم في تعبير المنامات ولا في غيرها بما لا علم له به.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

وفي هذا الشهر بعينه راح الشّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة إلى مسجد النّارَيْج وأمر أصحابه ومعهم حجّارون بقطع صخرة كانت هناك بنهر قَلُوط تُزار ويُنذر لها. فقطعها وأراح المسلمين منها ومن الشرك بها. فأزاح عن المسلمين شبهة كَانَ شرّها عظيمًا وبهذا وأمثاله حسدوه، وأبرزوا له العداوة، وكذلك بكلامه في ابن عربي وأتباعه فحُسِد على ذلك وعُودي، ومع هذا لم تأخذه في الله لومة لائم، ولا بالى، ولم يصلوا إليه بمكروه، وأكثر ما نالوا منه: الحبس، مع أنه لم ينقطع في بحثٍ، لا بمصر ولا بالشام، ولم يتوجه لهم عليه ما يشين، وإنما أخذوه وحبسوه بالجاه \_كما سيأتي وإلى الله إياب الخلق وعليه حسابهم. (٣١/١٤). (٣١/٥٤ ـ ٤٧).

وفي مستهل ذي الحجة ركب الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، ومعه جماعة من أصحابه إلى جبل الجُرْد والكَسْروانيين، ومعه نقيب الأشراف زين الدين بن عدنان، فاستتابوا خلقًا منهم، وألزموهم بشرائع الإسلام، ورجع مؤيّدًا منصورًا. (٣٧/١٤). (٤٩/١٨).

سنة (۷۰۵)

في ثانية [المحرم] خرج نائب السلطنة بمن بقي معه من الجيوش الشامية. وقد كَانَ تقدّم بين يديه طائفة منهم مع ابن تَيْمِيَّة في ثاني المحرم. فساروا إلى بلاد الجُرْد والرَّفَض والتَيَّامِنَة. فخرج نائب السلطنة الأفرام بنفسه بعد خروج الشَّيخ لغزوهم، فنصرهم الله عليهم، وأبادوا خَلْقًا كثيرًا منهم ومن فرقتهم الضالة، ووطئوا أراضي كثيرة من مَنِيع بلادهم. وعاد نائب السلطنة إلى دمشق في صحبته الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة والجيش. وقد حصل بسبب شهود الشَّيخ هذه الغزوة خير كثير. وأبان الشَّيخ علمًا وشجاعة في هذه الغزوة، وقد امتلأت قلوب أعدائه حسدًا له وغمًّا (٣٨/١٤). (١٨/٥٥).

# ما جرى للشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة مع الأحمدية وكيف عقدت له المجالس الثلاثة

وفي يوم السبت تاسع جمادى الأولى حضر جماعة كثيرة من الفقراء الأحمدية إلى نائب السلطنة بالقصر الأبلق وحضر الشَّيخ تقى الدين ابن تَيْمِيَّة، فسألوا من نائب السلطنة بحضرة الأمراء أَنَّ يكف الشَّيخ تقى الدين إنكاره عليهم، وأن يُسَلِّم لهم حالهم، فقال لهم الشَّيخ: هذا ما يمكن. ولا بد لكل أحد أن يدخل تحت الكتاب والسنة، قولاً وفعلًا، ومن خرج عنهما وجب الإنكار عليه على كل أحدٍ. فأرادوا أَنْ يفعلوا شيئًا من أحوالهم الشيطانية الَّتي يتعاطونها في سماعاتهم، فقال الشَّيخ: تلك أحوال شيطانية باطلة، وأكثر أحوالكم من باب الحيل والبهتان، ومن أراد منكم أن يدخل النار فليدخل أولاً إلى الحمام وليغسل جسده غسلاً جيدًا ويدلكه بالخل والأشنان ثمَّ يدخل بعد ذلك إلى النار إِنْ كَانَ صادقًا. ولو فرض أَنَّ أحدًا من أهل البدع دخل النار بعد أَنْ يغتسل فإِنَّ ذلك لا يدل على صلاحه ولا على كرامته، بل حاله من أحوال الدجاجلة المخالفة للشريعة المحمدية إذا كَانَ صاحبها على السنة، فما الظن بخلاف ذلك! فابتدر شيخ المُنَيبع الشَّيخ صالح وقال: نحن أحوالنا إِنَّما تنفق عند التتر ليست تنفق عند الشرع. فضبط الحاضرون عليه تلك الكلمة، وكثر الإنكار عليهم من كل أحد، ثمَّ اتفق الحال على أنهم يخلعون الأطواق الحديد من رقابهم، وأن من خرج على الكتاب والسنة ضربت عنقه. وصنف الشَّيخ جزءًا في طريقة الأحمدية، وبين فيه فساد أحوالهم ومسالكهم وتخيلاتهم، وما في طريقتهم من مقبول ومردود بالكتاب والسنة، وأظهر الله السنة على يديه وأخمد بدعتهم ولله الحمد والمنة.

#### أول المجالس الثلاثة لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة

وفي يوم الاثنين ثامن رجب حضر القضاة والعلماء وفيهم الشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة عند نائب السلطنة بالقصر، وقرئت عقيدة الشيخ تقي الدين الواسطية»، وحصل بحث في أماكن منها، وأخرت مواضع إلى المجلس الثاني، فأجتمعوا يوم الجمعة بعد الصلاة ثاني عشر الشهر المذكور وحضر الشيخ صفي الدين الهندي، وتكلم مع الشيخ تقي الدين كلامًا كثيرًا، ولكن ساقيته لاطمت بحرًا!! ثمَّ اصطلحوا على أن يكون الشيخ كمال الدين ابن الزَّمْلكاني هو الَّذي يحاققه من غير مسامحة، فتناظرا في ذلك، وشكر الناسُ من فضائل الشيخ كمال الدين ابن الزَّمْلكاني وجودة ذهنه وحسن بحثه حيث قاوم ابن تَيْمِيَّة في البحث، وتكلم معه، ثمَّ انفصل الحال على قبول العقيدة، وعاد الشيخ إلى منزله معظمًا مكرَّمًا.

وبلغني أنَّ العامة حملوا له الشمع من باب النصر إلى القصّاعين على جاري عادتهم في أمثال هذه الأشياء، وكان الحامل على هذه الاجتماعات كتاب ورد من السلطان في ذلك، كَانَ الباعث على إرساله قاضي المالكية ابن مخلوف، والشَّيخ نصر المنبجي شيخ الجاشنكير وغيرهما من أعدائه وذلك أنَّ الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة كَانَ يتكلم في المنبجي وينسبه إلى اعتقاد ابن عربي، وكان للشيخ تقي الدين من الفقهاء جماعة يحسدونه لتقدمه عند الدولة، وانفراده بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطاعة الناس له ومحبتهم له وكثرة أتباعه وقيامه في الحق، وعلمه وعمله.

ثمَّ وقع بدمشق خبط كثير وتشويش بسبب غيبة نائب السلطنة في

الصيد، وطلب القاضي جماعةً من أصحاب الشَّيخ وعزّر بعضهم، ثمَّ اتفق أنَّ الشَّيخ جمال الدين المزي الحافظ قرأ فصلاً في الرد على الجهمية من كتاب «أفعال العباد» للبخاري تحت قبة النسر بعد قراءة ميعاد البخاري بسبب الاستسقاء، فغضب بعض الفقهاء الحاضرين وشكاه إلى القاضي الشَّافعيّ ابن صصري، وكان عدو الشَّيخ فسجن المزي، فبلغ ذلك الشَّيخ تقي الدين فتألم لذلك وذهب إلى السجن فأخرجه منه بنفسه، وراح إلى القصر فوجد القاضي هناك، فتقاولا بسبب الشَّيخ جمال الدين المزي، فحلف ابن صصري ولا بد أن يعيده إلى السجن وإلا عزل نفسه. فأمر النائب بإعادته تطييبًا لقلب القاضي فحبسه عنده في القوصية أيامًا ثمَّ أطلقه. ولما قدم نائب السلطنة ذكر له الشَّيخ تقي الدِّين ما جرى في أطلقه. وحق أصحابه في غيبته، فتألم النائب لذلك ونادى في البلد أن لا يتكلم أحد في العقائد، ومن تكلم في ذلك حلّ ماله ودمه ونُهبت داره وحانوته، فسكنت الأمور. وقد رأيت فصلاً من كلام الشَّيخ تقي الدين في كيفية ما وقع في هذه المجالس الثلاثة من المناظرات.

ثمَّ عُقِد المجلس الثالث في سابع شعبان بالقصر، واجتمع الجماعة على الرضى بالعقيدة المذكورة. وفي هذا اليوم عزل ابن صصري نفسه عن الحكم بسبب كلام سمعه من بعض الحاضرين في المجلس المذكور، وهو الشيخ كمال الدين بن الزَّمْلكاني، ثمَّ جاء كتاب السلطان في السادس والعشرين من شعبان فيه إعادة ابن صصري إلى القضاء، وذلك بإشارة المنبجي، وفي الكتاب: إنا كنا رسمنا بعقد مجلس للشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، وقد بلغنا ما عقد له من المجالس، وأنَّه على مذهب السلف، وإنما أردنا بذلك براءة ساحته مما نسب إليه. ثمَّ جاء كتاب آخر في خامس رمضان يوم الاثنين وفيه الكشف عمًّا كَانَ وقع

للشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في أيام جاغان، والقاضي إمام الدين القزويني، وأن يحمل هو والقاضي ابن صصري إلى مصر. فتوجها على البريد نحو الديار المصرية، وخرج مع الشَّيخ خلق من أصحابه وبكوا وخافوا عليه من أعدائه، وأشار عليه نائب السلطنة الأفرم بترك الذهاب إلى مصر، وقال له: أنا أكاتب السلطان في ذلك وأصلح القضايا، فامتنع الشَّيخ من ذلك وذكر له أنَّ في توجهه لمصر مصلحة كبيرة، ومصالح كثيرة. فلما توجّه لمصر ازدحم الناس لوداعه ورؤيته، حتَّى انتشروا من باب داره إلى قرب الجسورة، فيما بين دمشق والكسوة، وهم ما بين باك وحزين ومتفرّج ومتنزّه ومُزاحم مُتغالِ فيه.

فلما كَانَ يوم السبت دخل الشَّيخ تقي الدين غزة، فعمل بجامعها مجلسًا عظيمًا، ثمَّ رحلا معًا إلى القاهرة والقلوبُ معه وبه متعلّقة . فدخلا مصر يوم الاثنين الثَّاني والعشرين من رمضان، وقيل إنّهما دخلاها يوم الخميس.

فلما كَانَ يوم الجمعة بعد الصلاة عُقد للشيخ تقي الدين مجلس بالقلعة اجتمع فيه القُضاة وأكابر الدولة. وأراد أن يتكلم على عادته، فلم يُمكّن من البحث والكلام. وانتُدب له الشمس ابن عدلان خصمًا احتسابًا، وادّعى عليه عند ابن مخلوف المالكي أنّه يقول: إنّ الله فوق العرش حقيقة، وأنّ الله يتكلّم بحرف وصوت. فسأله القاضي جوابه، فأخذ الشّيخ في حمد الله والثناء عليه، فقيل له: أجب، ما جئنا بك لتخطب. فقال: ومَن الحاكم فيّ ؟ فقيل له: القاضي المالكي. فقال: له الشّيخ كيف تحكم فيّ وأنت خصمي ؟ فغضب غضبًا شديدًا، وانزعج، وأقيم مرسّمًا عليه، وحُبس في بُرْج أيامًا، ثمّ نُقل منه ليلة والعيد إلى الحبس المعروف بالجب، هو وأخواه شرف الدين عبد الله،

وزين الدين عبد الرَّحمن.

وأما ابن صصري فإنّه جُدّد له توقيع بالقضاء باشارة المنبجي شيخ الجاشنكير حاكم مصر. وعاد إلى دمشق يوم الجمعة سادس ذي القعدة والقلوب له ماقتة، والنفوس منه نافرة. وقرىء تقليده بالجامع. وبعده تُرىء كتابٌ فيه الحطَّ على الشَّيخ تقيّ الدين ومخالفته في العقيدة، وأن ينادى بذلك في البلاد الشامية، وألزم أهل مذهبه بمخالفته. وكذلك وقع بمصر، قام عليه جاشنكير، وشيخه نصر المنبجي، وساعدهم جماعة كثيرة من الفقهاء والفقراء، وجرت فتنٌ كثيرة منتشرة، نعوذ بالله من الفتن!

وحصل للحنابلة بالديار المصرية إهانة عظيمة كثيرة، وذلك أن قاضيهم كان قليل العلم مُزْجَى البضاعة، وهو شرف الدين الحراني، فلذلك نال أصحابهم ما نالهم، وصارت حالهم حالهم. (١٤/ ٣٨/١٤). (١٨/ ٥١ - ٥٧).

سنة (٧٠٦)

استهلت. . . والشيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة مسجون بالجبّ من قلعة الجبل (٢/١٤). (٦٢/١٨).

... وفي يوم الأحد العشرين من ربيع الآخر قدم البريد من القاهرة... ووصل مع البريدي أيضًا كتاب فيه طلب الشَّيخ كمال الدين ابن الزَّمْلَكَاني إلى القاهرة. فتوهّم من ذلك، وخاف أصحابه عليه، بسبب انتسابه إلى الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة. فتلطّف به نائب السلطنة، ودارى عنه حتَّى أُعْفِي من الحضور إلى مصر ولله الحمد (٤٣/١٤). (٦٣/١٨).

وفي ليلة عيد الفطر أحضر الأمير سيف الدين سلار نائب مصر،

القضاة الثلاثة وجماعة من الفقهاء. فالقضاة : الشَّافعيّ والمالكي والحنفي، والفقهاء الباجي والجَزَري والنَّمْرَاوي. وتكلّموا في إخراج الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة من الحبس. فاشترط بعض الحاضرين عليه شروطًا في ذلك، منها أنَّه يلتزم بالرجوع عن بعض العقيدة، وأرسلوا اليه ليحضر ليتكلّموا معه في ذلك، فامتنع من الحضور وصمّم. وتكرّرت الرسل إليه ست مرّات، فصمّم على عدم الحضور، ولم يلتفت إليهم، ولم يَعِدْهم شيئًا، فطال عليهم المجلس. فتفرّقوا وانصرفوا غير مأجورين!! (١٤/ ٤٤). (١٥/ ١٥).

وفي اليوم الثامن والعشرين من ذي الحجة أخبر نائب السلطنة بوصول كتاب من الشّيخ تقي الدين من الحبس الّذي يُقال له: الجبّ فأرسل في طلبه، فجيء به، فقُريء على الناس. فجعل يشكر الشّيخ ويُثني عليه وعلى علمه وديانته وشجاعته وزُهده. وقال: ما رأيتُ مثله. وإذا هو كتاب مشتمل على ما هو عليه في السجن من التوجّه إلى الله، وأنّه لم يقبل من أحد شيئًا لا من النفقات السلطانية ولا من الكسوة ولا من الإدرارات ولا غيرها، ولا تدنّس بشيء من ذلك.

وفي هذا الشهر، يوم الخميس السابع والعشرين منه، طُلِبَ أَخَوا الشَّيخ تقي الدين: شرف الدين وزين الدين من الحبس إلى مجلس نائب السلطان سلار. وحضر نائب السلطانة ابن مخلوف المالكي. وجرى بينهم كلام كثير. فظهر شرف الدين بالحجّة على القاضي المالكي بالنقل والدليل والمعرفة. وخطّأه في مواضع ادّعى فيها دعاوى باطلة. وكان الكلام في مسألة العرش ومسألة الكلام، وفي مسألة النزول.

وفي يوم الجمعة أخضر شرف الدين أحو الشيخ تقي الدين وحده في مجلس ناثب السلطنة سلار، وحضر ابنُ عدلان، وتكلم معه الشيخ شرف الدين وناظره وبحث معه، وظهر عليه أيضا. (١٤/١٤). (٢٧/١٨).

سنة (۷۰۷)

استهلت. . . والشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة معتقل بالجب من قلعة الجبل بمصر (٤٦/١٤). (٧٢/١٨).

وفي يوم الجمعة رابع عشر صفر اجتمع قاضي القضاة بدر الدين ابن جماعة بالشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في دار الأوحدي من قلعة الحبل، وطال بينهما الكلام ثمَّ تفرقا قبل الصلاة، والشيخ تقي الدين مصمم على عدم الخروج من السجن.

فلما كَانَ يوم الجمعة الثالث والعشرين من ربيع الأوَّل جاء الأمير حسام الدين مهنّا بن عيسى ملك العرب إلى السجن بنفسه وأقسم على الشَّيخ تقي الدين ليخرجن إليه، فلما خرج أقسم عليه ليأتين معه إلى دار سلار، فاجتمع به بعض الفقهاء بدار سلار وجرت بينهم بحوث كثيرة، ثمَّ فرقت بينهم الصلاة، ثمَّ اجتمعوا إلى المغرب وبات الشَّيخ تقى الدين عند سلار، ثمَّ اجتمعوا يوم الأحد بمرسوم السلطان جميع النهار، ولم يحضر أحد من القضاة بل اجتمع من الفقهاء خلق كثير، أكثر من كل يوم، منهم الفقيه نجم الدين ابن الرفعة وعلاء الدين الباجي وفخر الدين ابن بنت أبي سعد، وعز الدين النِّمراوي، وشمس الدين بن عدلان، وجماعة من الفقهاء، وطلبوا القضاة فاعتذروا بأعذار، بعضهم بالمرض، وبعضهم بغيره، لمعرفتهم بما ابن تَيْمِيَّة منطوِ عليه من العلوم والأدلة، وأن أحدًا من الحاضرين لا يطيقه، فقبل عذرهم نائب السلطنة ولم يكلفهم الحضور بعد أنَّ رسم السلطان بحضورهم وانْفَصَل المجلس على خير، وبات الشَّيخ عند نائب السلطنة. وجاء الأمير حسام الدين مهنّا يريد أنْ يستصحب الشَّيخ تقي الدين معه إلى الشام، فأشار سلار بإقامة الشَّيخ بمصر عنده ليرى الناس فضله وعلمه، وينتفع الناس به ويشتغلوا عليه. وكتب الشَّيخ كتابًا إِلَى الشَّام يتضمن ما وقع له من الأمور.

قال البرزالي: وفي شوال منها شكا الصوفية بالقاهرة على الشيخ تقي الدين وكلامه في ابن عربي وغيره إلى الدولة، فردوا الأمر في ذلك إلى القاضي الشّافعيّ، فعقد له مجلس وادعى عليه ابن عطاء بأشياء فلم يثبت عليه منها شيء، لكنه قال: لا يستغاث إلاَّ الله، ولا يستغاث بالنبي الشّافعيّ استغاثة بمعنى العبادة، ولكن يتوسل به ويُتَشفع به إلى الله. فبعض الحاضرين قال: ليس عليه في هذا شيء، ورأى القاضي بدر الدين بن جماعة أنَّ هذا فيه قلة أدب، فحضرت رسالة إلى القاضي أنْ يعمل معه ما تقتضيه الشريعة، فقال القاضي: قد قلت له ما يقال لمثله.

ثم إنّ الدولة خيروه بين أشياء؛ إمّا أنْ يسير إلى دمشق أو الإسكندرية بشروط أو الحبس، فاختار الحبس، فدخل عليه جماعة في السفر إلى دمشق ملتزمًا ماشرط، فأجاب أصحابه إلى ما اختاروا جبرًا لخواطرهم، فركب خيل البريد ليلة الثامن عشر من شوال، ثمّ أرسلوا خلفه من الغد بريدًا آخر، فردوه وحضر عند قاضي القضاة ابن جماعة وعنده جماعة من الفقهاء، فقال له بعضهم: إنّ الدولة ما ترضى إلاّ بالحبس، فقال القاضي: وفيه مصلحة له، واستناب شمس الدين التونسي المالكي وأذن لنور الدين الزواوي المالكي فتحيّر، فلما رأى الشيخ توقفهم في حبسه قال أنا أمضي إلى الحبس وأتبع ما تقتضيه المصلحة. فقال نور الدين الزواوي: يكون في موضع يصلح لمثله. فقيل له: الدولة ما ترضى إلاً بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي المسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي المسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي المسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القضاة، وأُجلِس في المكان الذي الدولة من يخدمه، وكان ذلك كله بإشارة نصر المنبجي لوجاهته في الدولة، من يخدمه، وكان ذلك كله بإشارة نصر المنبجي لوجاهته في الدولة،

فإنه كَانَ قد استحوذ على عقل الجاشنكير الَّذي تسلطن فيما بعد، وغيره من الدولة، والسلطان مقهور معه.

واستمر الشَّيخ في الحبس يُستفتى ويقصده الناس ويزورونه، وتأتيه الفتاوي المشكلة الَّتي لا يستطيعها الفقهاء من الأمراء وأعيان الناس، فيكتب عليها بما يحيِّر العقول من الكتاب والسنة. ثمَّ عُقد للشيخ مجلس بالصالحية بعد ذلك كله، ونزل الشَّيخ بالقاهرة بدار ابن شقير، وأكب الناس على الاجتماع به ليلاً ونهاراً. (١٤ / ٤٧ ـ ٤٨). (١٨/ ٧٣ ـ ٢٧). سنة (٧٠٨)

استهلّت... والشيخ تقي الدين قد أُخرج من الحبس<sup>(۱)</sup>، والناس قد عكفوا عليه زيارة وتعلّمًا وإفتاءً وغير ذلك (١٤/ ٤٩). (٧٨/١٨). سنة (٧٠٩)

وفي ليلة سلخ صفر توجه الشّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيّة من القاهرة إلى الإسكندرية صحبة أمير مقدَّم، فأدخله دار السلطان وأنزله في برج منها فسيح متسع الأكناف، فكان الناس يدخلون عليه ويشتغلون في ساثر العلوم، ثمَّ كَانَ بعد ذلك يحضر الجمعات ويعمل المواعيد على عادته في الجوامع، وكان دخوله إلى الإسكندرية يوم الأحد، وبعد عشرة أيام وصل خبره إلى دمشق، فحصل للناس عليه تألم وخافوا عليه غائلة الجاشنكير وشيخه نصر المنبجي، فتضاعف له الدعاء، وذلك أنهم لم يمكنوا أحدًا من أصحابه أنْ يخرج معه إلى الإسكندرية فضاقت له الصدور، وذلك أنّه تمكن منه عدوُه نصر المنبجي. وكان سبب عداوته له أنّ الشّيخ تقي الدين كَانَ ينال من الجاشنكير ومن شيخه نصر عداوته له أنّ الشّيخ تقي الدين كَانَ ينال من الجاشنكير ومن شيخه نصر

<sup>(</sup>١) في المحققه: والشيخ في الحبس.

المنبجي، ويقول: زالت أيامه وانتهت رياسته، وقرب انقضاء أجله، ويتكلم فيهما وفي ابن عربي وأتباعه. فأرادوا أنْ يسيّروه إلى الإسكندرية كهيئة المنفيّ، لعل أحدًا من أهلها يتجاسر عليه فيقتله غِيلة فيستريح منه، فما زاد ذلك الناس إلا محبة فيه وقُربًا منه، وانتفاعًا به، واشتغالاً عليه، وحُنوًا وكرامة له.

وجاء كتاب من أخيه يقول فيه: إِنَّ الأخ الكريم قد نزل بالثغر المحروس على نية الرباط، فإن أعداء الله قصدوا بذلك أمورًا يكيدونه بها ويكيدون الإسلام وأهله، وكانت تلك كرامة في حقِّنا، وظنوا أنَّ ذلك يؤدي إلى هلاك الشَّيخ فانقلبت عليهم مقاصدهم الخبيثة وانعكست من كل الوجوه، وأصبحوا وأمسوا وما زالوا عند الله وعند عباده العارفين سود الوجوه، يتقطعون حسرات وندمًا على ما فعلوا، وانقلب أهل الثغر أجمعين إلى الأخ مقبلين عليه مكرمين له، وفي كل وقت ينشر من كتاب الله وسنة رسوله ما تقرّ به أعينُ المؤمنين، وذلك شجيّ في حلوق الأعداء، وأتفق أنَّه وجد بالاسكندرية إبليس قد باض فيها وفرخ وأضل بها فرق السبعينية والعربية، فمزق الله بقدومه عليهم شملهم، وشتت جموعهم شَذَرَ مَذَرَ، وهتك أستارهم وفضحهم، واستتاب جماعة كثيرة منهم، وتوتب رئيسًا من رؤسائهم، واستقر عند عامة المؤمنين وخواصهم ـ من أمير وقاض وفقيه، ومفتٍ وشيخ وجماعة المجتهدين، إِلاَّ من شذَّ من الأغمار الجهال، مع الذلة والصغَار ـ محبة الشَّيخ وتعظيمه وقبول كلامه والرجوع إلى أمره ونهيه، فَعَلَتْ كلمةُ الله بها على أعداء الله ورسوله، ولُعنوا سُرًّا وجهرًا وباطنًا وظاهرًا، في مجامع الناس بأسمائهم الخاصة بهم، وصار ذلك عند نصر المنبجي المقيم المقعد، ونزل به من الخوف والذل ما لا يُعَبَّر عنه، وذكر كلامًا كثيرًا. والمقصود أنَّ الشَّيخ تقي الدين أقام بثغر الإسكندرية ثمانية أشهر مقيمًا ببرج متسع مليح نظيف له شباكان أحدهما إلى جهة البحر والآخر إلى جهة المدينة، وكان يدخل عليه من شاء، ويتردد إليه الأكابر والأعيان والفقهاء، يقرأون عليه ويستفيدون منه، وهو في أطيب عيش وأشرح صدر.

وفي آخر ربيع الأوَّل عزل الشَّيخ كمال الدين ابن الزَّمْلَكاني عن نظر المارستان بسبب انتمائه إلى ابن تَيْمِيَّة بإشارة المنبجي، وباشره شمس الدين عبد القادر بن الحظيري. (١٤/ ٥١ ـ ٥٢).

وفي هذا الشهر [جمادى الآخرة] عزل عنها (أي: مشيخة سعيد السعداء) الشيخ كريم الدين الآملي؛ لأنه عزل منها الشهود فثاروا عليه، وكتبوا في حقه محاضر بأشياء قادحة في الدين، فرُسِم بصرفه عنهم، وعُومل بنظير ما كان يعامل به الناس، ومن جملة ذلك: قيامة على شيخ الإسلام ابن تيمية، وافتراؤه عليه الكذب، مع جهله وقلة ورعه، فعجّل الله له هذا الجزاء على يد أصحابه وأصدقائه جزاءً وفاقًا. (٨٦/١٨).

قال الشّيخ علم الدين البرزالي: ولما دخل السلطان إلى مصر يوم عيد الفطر، لم يكن له دأب إلا طلب الشّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيّة من الإسكندرية معزَّزا مكرَّمًا مُبجَّلاً، فوجه إليه في ثاني يوم من شوال بعد وصوله بيوم أو يومين، فقدم الشّيخ تقي الدين على السلطان في يوم ثامن الشهر، وخرج مع الشّيخ خلق من الإسكندرية يودعونه، واجتمع بالسلطان يوم الجمعة فأكرمه وتلقاه ومشى إليه في مجلس حافل، فيه قضاة المصريين والشاميين، وأصلح بينه وبينهم، ونزل الشّيخ إلى القاهرة وسكن بالقرب من مشهد الحسين، والناس يترددون إليه، والأمراء والجند وجماعة كثيرة من الفقهاء والقضاة منهم من يعتذر إليه

ويتنصل مما وقع منه، فقال أنا قد حاللتُ كل من آذاني.

قلت: وقد أخبرني القاضي جمال الدين بن القلانسي بتفاصيل هذا المجلس، وما وقع فيه من إكرام الشيخ تقي الدين، وما حصل له من الشكر والمدح من السلطان، وكذلك أخبرني بذلك قاضي القضاة صدر الدين الحنفي، ولكن أحبار ابن القلانسي أكثر تفصيلًا، وذلك أنَّه كَانَ إذ ذاك قاضي العساكر، وكلاهما كَانَ حاضرًا هذا المجلس، ذكر لي: أَنَّ السلطان لما قدم عليه الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة نهض قائمًا للشيخ أول ما رآه، ومشى له إلى طرف الإيوان واعتنقا هناك هُنيهةً، ثمَّ أخذ بيده فذهب به إلى صُفَّةٍ فيها شباك إلى بستان فجلسا ساعة يتحدَّثان، ثمَّ جاء ويد الشَّيخ في يد السلطان، فجلس السلطان وعن يمينه ابن جماعة قاضي مصر، وعن يساره ابن الخليلي الوزير، وتحته ابن صصرى، ثمَّ صدر الدين علي الحنفي، وجلس الشَّيخ تقي الدين بين يدي السلطان على طرف طراحته، وتكلم الوزير في إعادة أهل الذمة إلى لبس العمائم البيض بالعلائم، وأنهم قد التزموا للديوان بسبع مائة ألف في كل سنة، زيادة على الجالية(١)، فسكت النَّاس وكان فيهم قضاة مصر والشام وكبار العلماء من أهل مصر والشام من جملتهم ابن الزَّمْلَكاني. قال ابن القلانسي: وأنا في مجلس السلطان إلى جنب ابن الزَّمْلَكاني، فلم يتكلم أحد من العلماء ولا من القضاة، فقال لهم السلطان: ما تقولون ؟ يستفتيهم في ذلك، فلم يتكلم أحد، فجثى الشَّيخ تقي الدين على ركبتيه وتكلم مع السلطان في ذلك بكلام غليظ، وردّ على الوزير ما قاله ردًّا عنيفًا، وجعل يرفع صوته والسلطان يتلافاه ويُسكته بترفّق وتودد

<sup>(</sup>۱) وهو ما يؤخذ من أهل الذمة من الجزية المقررة عليهم كل سنة. (صبح الأعشى / ۲۵۸).

وتوقير. وبالغ الشّيخ في الكلام وقال مالا يستطيع أحد أن يقوم بمثله، ولا بقريب منه، وبالغ في التشنيع على من يوافق على ذلك. وقال للسلطان: حاشاك أن يكون أول مجلس جلسته في أبهة الملك تنصر فيه أهل الذمة لأجل حطام الدنيا الفانية، فاذكر نعمة الله عليك إذ ردَّ مُلكك إليك، وكبت عدوك ونصرك على أعدائك. فذكر أنَّ الجاشنكير هو الذي جدد عليهم ذلك، فقال: والذي فعله الجاشنكير كانَ من مراسيمك؛ لأنه إِنَّما كَانَ نائبًا لك. فأعجب السلطان ذلك واستمرَّ بهم على ذلك، وجرت فصول يطول ذكرها.

وقد كَانَ السلطان أعلم بالشيخ من جميع الحاضرين، وبعلمه ودينه وقيامه بالحق وشجاعته. وسمعتُ الشَّيخ تقي الدين يذكر ما كَانَ بينه وبين السلطان من الكلام لمَّا انفردا في ذلك الشباك الَّذي جلسا فيه، وأن السلطان استفتى الشَّيخ في قتل بعض القضاة بسبب ما كانوا تكلموا فيه، وأخْرَجَ له فتاوي بعضهم بعزله من الملك ومبايعة الجاشنكير، وأنهم قاموا عليك وآذوك أنت أيضًا، وأخذ يحثه بذلك على أَنْ يفتيه في قتل بعضهم، وإنما كَانَ حَنقُه عليهم بسبب ما كانوا سعوا فيه من عزله ومبايعة الجاشنكير، ففهم الشَّيخ مراد السلطان فأخذ في تعظيم القضاة والعلماء، وينكر أَنْ ينال أحدًا منهم سوء، وقال له: إذا قتلت هؤلاء لا تجد بعدهم مثلهم، فقال له: إنهم قد آذوك وأرادوا قتلك مرارًا. فقال الشَّيخ: من آذاني فهو في حِلِّ، ومن آذى الله ورسوله فالله ينتقم منه، وأنا لا أنتصر لنفسي، وما زال به حتَّى حَلُم عنهم وصَفَح.

قال: وكان قاضي المالكية ابن مخلوف يقول: ما رأينا مثل ابن تَيْمِيَّة حرَّضْنا عليه فلم نقدر عليه، وقدر علينا فصفح عنا وحاجج عنا.

ثمَّ إِنَّ الشَّيخ بعد اجتماعه بالسلطان نزل إلى القاهرة وعاد إلى بث

العلم ونشره، وأقبلت الخلق عليه ورحلوا إليه يشتغلون عليه ويستفتونه ويجيبهم بالكتابة وبالقول، وجاءته الفقهاء يعتذرون مما وقع منهم في حقه فقال: قد جعلت الكل في حلّ، وبعث الشَّيخ كتابًا إلى أهله يذكر ما هو فيه من نعم الله وحيره الكثير، ويطلب منهم جملة من كتب العلم الَّتي له، ويستعينوا على ذلك بجمال الدين المزي، فإنه يدري كيف يستخرج له ما يريده من الكتب الَّتي أشار إليها، وقال في هذا الكتاب: والحق كل ماله في علو وازدياد وانتصار، والباطل في انخفاض وسفول واضمحلال، وقد أذل الله رقاب الخصوم، وطلب أكابرهم من السلم ما يطول وصفه، وقد اشترطنا عليهم من الشروط ما فيه عز الإسلام والسنة، وما فيه قمع الباطل والبدعة، وقد دخلوا تحت ذلك كله وامتنعنا من قبول ذلك منهم، حتَّى يظهر إلى الفعل، فلم نثق لهم بقول ولا عهد، ولم نجبهم إلى مطلوبهم حتَّى يصير المشروط معمولاً، والمذكور مفعولاً، ويظهر من عز الإسلام والسنة للخاصة والعامة ما يكون من الحسنات الَّتي تمحو سيئاتهم، وذكر كلامًا طويلًا يتضمن ما جرى له مع السلطان في قمع اليهود والنصاري وذلهم، وتركهم على ما هم عليه من الذلة والصغار والله سبحانه أعلم. (١٤/٥١\_٥٠). (1/ ۲۹ \_ 08).

سنة (۷۱۰)

استهلّت. . . والشيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيّة مقيم بمصر معظمًا مكرّمًا (١٠١/١٨) . (٩٩/١٤)

سنة (٧١١)

استهلَّت والحكام هم المذكورون في الَّتي قبلها. . . وقد انتقل الأفرم

إلى نيابة طرابلس باشارة ابن تَيْمِيَّة على السلطان بذلك. (١٤/ ٦٣- ٦٣). (١٠٩/١٨).

وفي هذا الشهر [جمادى الأولى] قُرّر على أهل دمشق ألف وخمس مئة فارس. ولكل فارس خمس مئة درهم، وضُربت على الأملاك والأوقاف. فتألم الناس من ذلك تألمًا عظيمًا. وسعوا إلى الخطيب جلال الدين [القزويني] فسعى إلى القضاة، واجتمع الناس بُكرة يوم الاثنين ثالث عشر الشهر، واختلفوا في الاجتماع، وأخرجوا معهم المصحف العثماني والأثر النبوي والسناجق الخليفتية. ووقفوا في الموكب. فلما رآهم النائب تغيّظ عليهم وشتم القاضي والخطيب. وضرب مجد الدين التونسي، ورسم عليهم، ثمّ أطلقهم بضمان وكفالة فتألم الناس من ذلك كثيرًا. فلم يمهله الله إلا عشرة أيّام، فجاءه الأمر فجأة فعُزل، وحُبس. ففرح الناس بذلك فرحًا شديدًا. ويُقال إنّ الشّيخ فجأة نعُزل، وحُبس. ففرح الناس بذلك فرحًا شديدًا. ويُقال إنّ الشّيخ نعيّ الله الشّام، فأخبر السلطان بذلك نبعث من فَوْره فمسكه شرّ مِسْكَة... ( البداية ١١٤٤). (١١٢/١٨).

سنة (۷۱۲)

وفي ثامن شوال دقت البشائر بدمشق بسبب خروج السلطان من مصر لأجل ملاقاة التتر، وخرج الركب في نصف شوال وأميرهم حسام الدين لاجين الصغير، الَّذي كَانَ والي البرّ، وقدمت العساكر المنصورة المصرية أرسالاً، وكان قدوم السلطان ودخوله دمشق يوم الثلاثاء ثالث عشري شوال، واحتفل الناس لدخوله، فنزل بالقلعة وقد زين البلد ودقت البشائر، ثمَّ انتقل بعدُ ليلتئذ إلى القصر وصلى الجمعة بالجامع بالمقصورة وخلع على الخطيب، وجلس في دار العدل يوم الاثنين، وقدم وزيره أمين المُلك يوم الثلاثاء عشري الشهر، وقدم صحبة السلطان

الشَّيخ الإمام العالم العلامة تقي الدين أبو العبَّاس أحمد ابن تَيْمِيَّة إلى دمشق يوم الأربعاء مستهل ذي القعدة وكانت غيبته عنها سبع سنين كوامل، ومعه أخواه وجماعة من أصحابه، وخرج خلق كثير لتلقيه وسُرُّوا بقدومه وعافيته ورؤيته، واستبشروا به حتَّى خرج خلق من النساء أيضًا لرؤيته. وقد كَانَ السلطان صحبه معه من مصر فخرج معه بنية الغزاة، فلما تحقق عدم الغزاة وأن التتر قد رجعوا إلى بلادهم فارق الجيش من غزة وزار القدس وأقام به أيامًا، ثمَّ سافر على عجلون وبلاد السواد وزُرَع، ووصل دمشق في أول يوم من ذي القعدة، فدخلها فوجد السلطان قد توجه إلى الحجاز الشريف في أربعين أميرًا من خواصه يوم الخميس ثاني ذي القعدة، ثمَّ إِنَّ الشَّيخ بعد وصوله إلى دمشق واستقراره بها لم يزل ملازمًا لاشغال الناس في سائر العلوم ونشر العلم وتصنيف الكتب وإفتاء الناس بالكلام والكتابة المطولة والاجتهاد في الأحكام الشرعية، ففي بعض الأحكام يفتي بما أدى إليه اجتهاده من موافقة أئمة المذاهب الأربعة، وفي بعضها يفتي بخلافهم وبخلاف المشهور في مذاهبهم، وله اختيارات كثيرة مجلدات عديدة أفتى فيها بما أدى إليه اجتهاده، واستدل على ذلك من الكتاب والسنة وأقوال الصَّحابة والسلف (31/PF). (A1/371\_071).

سنة (٧١٤)

وفي المحرم استحضر السلطان إلى بين يديه: الفقيه نور الدين عليًا البكري، وهم بقتله، وشفع فيه الأمراء، فنفاه، ومنعه من الكلام في الفتوى والعلم، وكان قد هرب لما طلب من جهة الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة فهرب واختفى، وشُفع فيه أيضًا... (٢٢/١٤). (٢٢/١٨)

[وفيها] توفيت الشيخة الصالحة. . . أم زينب فاطمة بنت عباس بن

أَبِي الفتح. . . (وَذَكَر من فضلها)، وقد كانت تحضر مجلس الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة فاستفادت منه. . .

وقد سمعتُ الشَّيخ تقي الدين يُثني عليها، ويصفها بالفضيلة والعلم، ويذكر عنها أنها كانت تستحضر كثيرًا من «المغني» أو أكثره وأنَّه كَانَ يستعدّ لها من كثرة مسائلها، وحُسن سؤالاتها وسرعة فهمها. (١٤/ ٧٤ ـ ٧٤).

سنة (۷۱۵).

[توفي فيها] الحكيم الفاضل البارع بهاء الدين عبد السيد... الطبيب... أسلم على يدي شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، لما بيَّن له بطلان دينهم وما هم عليه، وما بدّلوه من كتابهم وحرَّفوه من الكلم عن مواضعه \_رحمه الله\_(٧٨/٧٤). (٧٨/١٨).

سنة (٧١٦)

توفي الشّيخ الصدر بن الوكيل، وهو العلّامة أبو عبد الله محمّد بن الشّيخ الإمام مفتي المسلمين زين الدين عمر بن مكي بن عبد الصمد المعروف بابن المُرَحِّل وبابن الوكيل، شيخ الشافعية في زمانه. . وكان ينصب العداوة للشيخ ابن تَيْمِيَّة، ويُناظره في كثير من المحافل والمجالس. وكان يعترف للشيخ تقي الدين بالعلوم الباهرة ويُتني عليه، ولكنه كَانَ يجاحف عن مذهبه وناحيته وهواه، ويُنافح عن طائفته. وقد كَانَ شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة يثني عليه وعلى علومه وفضائله، ويشهد له بالإسلام إذا قيل له عن أفعاله وأعماله القبيحة، وكان يقول: كَانَ مخلطا على نفسه، متبعًا مراد الشيطان منه، يميل إلى الشهوة والمحاضرة. . . (١٢/ ١٦٠ ـ ١٦١).

...[وتوفيت] الشيخة الصالحة ست النعم بنت عبد الرَّحمن بن عليّ ابن عبدوس الحرّانية، والدة الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة. عمرت فوق التسعين سنة. وكانت من الصالحات، ولدت تسع يَنين. ولم ترزق بنتًا قط. توفيت يوم الأربعاء العشرين من شوال ودُفنت بالصوفية، وحضر جنازتها خلق كثير وجمٌ غفير. رحمها الله (١٤/ ٨١). (٨١/ ١٥٩).

سنة (۷۱۷)

في صفر شُرع في عمارة الجامع الَّذي أنشأه ملك الأمراء سيف الدين تنكز نائب الشَّام ظاهر باب النصر تجاه حكر السمّاق، على نهر بانياس بدمشق. وتردِّد القضاة والعلماء في تحرير قبلته، فاستقرّ الحال في أمرها على ما قاله الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في يوم الأحد الخامس والعشرين منه، وشرعوا في بنائه بأمر السلطان ومساعدته لنائبه في ذلك والعشرين منه، وشرعوا في بنائه بأمر السلطان ومساعدته لنائبه في ذلك (٨٣/١٤).

وفي التاسع عشر منه [شوال] درّس ابن الزَّمْلُكاني بالعذراوية عوضًا عن ابن سلام. وفيه درّس الشَّيخ شرف الدين ابن تَيْمِيَّة بالحنبلية عن إذن أخيه له في ذلك بعد وفاة أخيهما لأمهما بدر الدين قاسم بن محمَّد ابن خالد. ثمَّ سافر الشَّيخ شرف الدين إلى الحج. وحضر الشَّيخ تقي الدين ابن تيمية الدرس بنفسه، وحضر عنده خلق كثير من الأعيان وغيرهم حتَّى عاد أخوه، وبعد عوده أيضًا. (١٦١/١٨). (١٦٦/١٨).

وفي ذي القعدة يوم الأحد درس بالصمصامية... الفقيه نور الدين علي بن عبدالنصير المالكي، وحضر عنده القضاة والأعيان وممن حضر عنده الشيخ تقي الدين ابن تيمية وكان يعرفه من إسكندرية. (١٤/ ٨٥).

سنة (۷۱۸)

قال الشَّيخ علم الدين: وفي يوم الخميس منتصف ربيع الأوّل اجتمع قاضي القضاة شمس الدين بن مُسَلَّم بالشيخ الامام العلامة تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، وأشار عليه في ترك الإفتاء في مسألة الحَلِف بالطلاق، فقبل الشَّيخ نصيحته، وأجاب إلى ما أشار به، رعاية لخاطره وخواطر الجماعة المفتين.

ثمَّ ورد البريد في مستهل جمادى الأولى بكتاب من السلطان فيه منع الشَّيخ تقي الدين من الافتاء في مسألة الحلف بالطلاق. وانعقد بذلك مجلس. وانفصل الحالُ على ما رسم به السلطان. ونودي به في البلد.

وكان قبل قدوم المرسوم قد اجتمع بالقاضي ابن مسلَّم الحنبلي جماعة من المفتين الكبار، وقالوا له أَنْ ينصح الشَّيخ في ترك الإفتاء في مسألة الطلاق، فعلم الشَّيخ نصيحته، وأَنَّه إِنَّما قصد بذلك ترك ثوران فتنة وشرّ. (٨٩/١٤). (٨٩/١٨).

سنة (٧١٩)

ولما كَانَ يوم الثلاثاء التاسع والعشرين من شهر رمضان اجتمع القضاة وأعيان الفقهاء عند نائب السلطنة بدار السعادة، وقريء عليهم كتاب من السلطان يتضمّن منع الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة من الفتيا بمسألة الطلاق. وانفصل المجلس على تأكيد المنع من ذلك (١٩٦/١٤).

سنة (۷۲۰)

وفي يوم الخميس ثاني عشري رجب عُقد مجلس بدار السعادة

للشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة بحضرة نائب السلطنة، واجتمع فيه القضاة والمفتون من المذاهب. وحضر الشَّيخ، وعاتبوه على العود إلى الإفتاء بمسألة الطلاق. ثمَّ حُبس الشيخ يومئذ بالقلعة. (١٤/٠٠/١).

سنة (۷۲۱)

وفي يوم عاشوراء خرج الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة من القلعة بمرسوم السلطان وتوجّه إلى داره. وكانت مدّة إقامته خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا. \_رحمه الله\_. (١٠١/١٤).

سنة (٧٢٥)

وفي [ربيع الأَوَّل] مُنع شهاب الدين بن مرّي البعلبكِي من الكلام على الناس بمصر على طريقة الشَّيخ تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة وعزره القاضي المالكي بسبب الاستغاثة. (١٢١/١٤). (١٨/٤٥٢).

وفي يوم الأربعاء ثاني عشر شوال درّس الشَّيخ شمس الدين ابن الأصبهاني بالرواحية بعد ذهاب ابن الزَّمْلَكاني إلى حلب. وحضر عنده القضاة والأعيان. وكان فيهم شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة. وجرى يومئذ بحث في العام إذا خُصَّ، وفي الاستثناء بعد النفي، ووقع انتشار وطال الكلام في ذلك المجلس. وتكلّم الشَّيخ تقي الدين كلامًا أبهت الحاضرين. (١٢٢/١٤). (٢٥٦/١٨).

سنة (٧٢٦)

وفي يوم الثلاثاء حادي عشري ربيع الأوَّل بكرة النهار ضُربت عُنق ناصر ابن الشرف أبي الفضل بن إسماعيل بن الهيتي بسوق الخيل على

كفره واستهانته واستهتاره بآيات الله وصحبته الزنادقة كالنجم ابن خلكان، والشمس محمد الباجربقي وابن المعمار البغدادي، وكل منهم فيه انحلال وزندقة، مشهور بها بين الناس...

قلت: وقد شهدتُ قتله، وكان شيخنا العلامة أَبو العبَّاس ابن تَيْمِيَّة حاضرًا يومئذ، وقد أتاه وقرّعه على ما كَانَ يصدر منه قبل قتله، ثمَّ ضُربت عُنُقه وأنا مشاهد ذلك. (١٤/ ١٢٧). (٢٦٦/١٨).

قال البرزالي: وفي يوم الاثنين بعد العصر السادس من شعبان اعتُقل الشَّيخ الإمام العالم العلامة تقيّ الدين ابن تَيْمِيَّة بقلعة دمشق. حضر إليه من جهة نائب السلطنة تنكز مشدّ الأوقاف، وابن الخطير أحد الحجّاب بدمشق، وأخبراه أنَّ مرسوم السلطان [الملك الناصر] ورد بذلك وأحضرا معهما مركوبًا ليركبه، فأظهر السرور والفرح بذلك، وقال أنا كنتُ منتظرًا لذلك، وهذا فيه خيرٌ كثير ومصلحة كبيرة. وركبوا جميعًا من داره إلى باب القلعة، وأُخليت له قاعة، وأجري إليها الماء، ورسم له بالإقامة فيها. وأقام معه أخوه زين الدين يخدمه بإذن السلطان، ورسم له بما يقوم بكفايته.

قال البرزالي: وفي يوم الجمعة عاشر الشهر المذكور قريء بجامع دمشق الكتاب السلطاني الوارد باعتقاله ومنعه من الفتيا. وهذه الواقعة سببُها فتيا وُجدت بخطّه في المنع من السفر، وإعمال المطيّ إلى زيارة قبور الأنبياء عليهم الصلاة والسلام -، وقبور الصالحين.

قال: وفي يوم الأربعاء منتصف شعبان أمر قاضي القضاة الشَّافعيّ بحبس جماعة من أصحاب الشَّيخ تقي الدين في سجن الحكم. وذلك بمرسوم نائب السلطنة وإذنه له، فيما تقتضيه الشريعة في أمرهم. وعزّر جماعة منهم على دواب، ونودي عليهم، ثمَّ أطلقوا. سوى شمس

الدين محمَّد ابن قيّم الجوزية فإنه حُبس بالقلعة. وسكنت القضية. (١٢٧/١٤). (١٢٧/١٤).

وفي يوم الأربعاء عاشر ذي القعدة درس بالحنبلية برهان الدين إبراهيم بن أحمد بن هلال الزرعي الحنبلي، بدلاً عن شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، وحضر عنده القاضي الشّافعيّ وجماعة من الفقهاء وشق ذلك على كثير من أصحاب الشّيخ تقي الدين، وكان ابن الخطيري الحاجب قد دخل على الشّيخ تقي الدين قبل هذا اليوم فاجتمع به وسأله عن أشياء بأمر نائب السلطنة. ثمَّ يوم الخميس دخل إليه القاضي جمال الدين بن جُمْلة وناصر الدين مشد الأوقاف، وسألاه عن مضمون قوله في مسألة الزيارة، فكتب ذلك في دَرَج وكتب تحته قاضي الشافعيه بدمشق: قابلتُ الجوابَ عن هذا السؤال المكتوب على خط ابن تَيْمِيَّة بضح. . . إلى أَنْ قال: وإنما المَحَرُّ جعله زيارة قبر النّبي عَنْ وقبور الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم معصية بالإجماع مقطوعًا.

فانظر الآن هذا التحريف على شيخ الإسلام، فإنَّ جوابه على هذه المسألة ليس فيه منع من زيارة قبور الأنبياء والصالحين، وإنما فيه ذكر قولين في شد الرحال والسفر إلى مجرد زيارة القبور، وزيارة القبور من غير شد رحل إليها مسألة، وشد الرحل لمجرد الزيارة مسألة أخرى، والشيخ لم يمنع الزيارة الخالية عن شد رحل، بل يستحبّها ويندب إليها، وكتبه ومناسكه تشهد بذلك، ولم يتعرض إلى هذه الزيارة في هذه الوجه في الفتيا، ولا قال: إنها معصية، ولا حكى الإجماع على المنع منها، ولا هو جاهل قول الرسول على «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة» والله سبحانه بخفى عليه شيء ولا تخفى عليه خافية، ﴿وَسَيَعَلَمُ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا أَيّ مُنقَلَبِ

سنة (۷۲۷)

[توفي فيها] الشَّيخ كمال الدين ابن الزَّمْلَكاني... وله مجلّد كبير في الرد على الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في مسألة الطلاق... وكان من نيته الخبيثة إذا رجع إلى الشَّام متولِّيًا: أن يؤذي شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، فدعا عليه، فلم يبلغ أمله ومراده، فتوفي ... (١٣٧/١٤). (١٣٧/١٨\_

سنة (۷۲۸)

(وفاة شيخ الإسلام أبي العبّاس تقي الدين أحمد ابن تَيْمِيّة قدس الله روحه).

قال الشّيخ علم الدين البرزالي في "تاريخه": وفي ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة توفي الشّيخ الإمام العلامة الفقيه الحافظ القدوة شيخ الإسلام تقي الدين أبو العبّاس أحمد ابن شيخنا الامام العلامة المفتي شهاب الدين أبي المحاسن عبد الحليم ابن الشّيخ الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبد السلام بن عبد الله ابن أبي القاسم محمّد بن الخضر بن محمد بن الخضر بن عليّ بن عبد الله ابن تَيْمِيّة الحَرّاني ثمّ الدّمشقي، بقلعة دمشق بالقاعة الّتي كَانَ محبوسًا بها، وحضر جمع كثير إلى القلعة، وأُذن لهم في الدخول، وجلس جماعة عنده قبل الغسل،، وقرأوا القرآن وتبركوا برؤيته وتقبيله، ثمّ انصرفوا، عنده قبل الغسل،، وقرأوا القرآن وتبركوا برؤيته وتقبيله، ثمّ انصرفوا، من يغسله، فلما فُرغَ من غسله أُخرج. وقد اجتمع الناس بالقلعة والطريق إلى الجامع، وامتلأ الجامع وصحتُه والكلّاسة وبابُ البريد وبابُ الساعات إلى اللبّادين والفوّارة، وحضرت الجنازة في الساعة وبابُ الساعات إلى اللبّادين والفوّارة، وحضرت الجنازة في الساعة

الرابعة من النهار أو نحو ذلك، ووُضعت في الجامع، والجند يحفظونها من النّاس من شدة الزحام، وصُلّي عليه أوّلاً بالقلعة، تقدم في الصلاة عليه الشّيخ محمَّد بن تمام، ثمَّ صُلّي عليه بالجامع الأموي عقيب صلاة الظهر، وألقى الناس على نعشه مناديلهم وعمائمهم وثيابهم، وذهبت النّعالُ من أرجل الناس وقباقيبهم ومناديل وعمائم، لا يلتفتون إليها لشغلهم بالنظر إلى الجنازة، وصار النعش على الرؤوس تارة يتقدم وتارة يتأخر، وتارة يقف حتَّى تمر الناس، وخرج الناس من الجامع من أبوابه كلّها، وهي شديدة الزحام، كل باب أشد زحمة من الآخر، ثم خرج الناس من أبواب البلد جميعها من شُدَّة الزُحام فيها، لكن كَانَ معظم الزحام من الأبواب الأربعة: باب الفرج الذي أخرجت منه الجنازة، وباب الفراديس، وباب النصر، وباب الجابية. وعَظُمَ الأمرُ بسوق الخيل وتضاعف الخلقُ وكثر الناس، ووُضعت الجنازة هناك بسوق الخيل وتضاعف الخلقُ وكثر الناس، ووُضعت الجنازة هناك وتقدم للصلاة هناك أخوه زين الدين عبدالرَّحمن، فلما قُضيت الصلاة حمل إلى مقبرة الصوفية فدُفن إلى جانب أخيه شرف الدين عبدالله رحمهما الله.

وكان دفنه قبل العصر بيسير، وذلك من كثرة من يأتي ويصلي عليه من أهل البساتين وأهل الغوطة وأهل القرى وغيرهم، وأغلق الناس حوانيتهم، ولم يتخلّف عن الحضور إلا مَنْ هو عاجز عن الحضور، مع الترحم والدعاء له، وأنه لو قدر ما تخلف، وحضر نساء كثيرات بحيث حُزِرْنَ بخمسة عشر ألف امرأة، غير اللاتي كُنّ على الأسطحة وغيرهن، الجميع يترحمن ويبكين عليه فيما قيل. وأما الرجال فحُزروا بستين ألفًا إلى مائة ألف إلى أكثر من ذلك إلى مائتي ألف. وشرب جماعة الماء الذي فَضُل من غسله، واقتسم جماعة بقية السدر الّذي غُسل به، ودُفع

في الخيط الَّذي كَانَ فيه الزئبق الَّذي كَانَ في عنقه بسبب القمل مائة وحمسون درهمًا، وقيل: إِنَّ الطاقية الَّتي كانت على رأسه دُفع فيها خمس مئة درهم. وحصل في الجنازة ضجيج وبكاء كثير، وتضرّع، وختمت له ختمات كثيرة بالصالحية وبالبلد، وتردّد الناس إلى قبره أيامًا كثيرة ليلاً ونهارًا يبيتون عنده ويصبحون!! ورؤيت له منامات صالحة كثيرة، ورثاه جماعة بقصائد جمة.

وكان مولده يوم الاثنين عاشر ربيع الأوَّل بحران سنة إحدى وستين وست مئة، وقدم مع والده وأهله إلى دمشق وهو صغير، فسمع الحديث من ابن عبد الدائم، وابن أبي اليسر، وابن عبدٍ، والشيخ شمس الدين الحنبلي، والشيخ شمس الدين بن عطاء الحنفي، والشيخ جمال الدين ابن الصيرفي، ومجد الدِّين بن عساكر، والشَّيخ جمال الدين البغدادي، والنجيب بن المقداد، وابن أُبي الخير، وابن علان، وابن أبي بكر الهروي، والكمال عبدالرحيم، والفخر عليّ، وابن شيبان، والشرف ابن القواس، وزينب بنت مكي، وخلق كثير سمع منهم الحديث وقرأ بنفسه الكثير وطلب الحديث، وكتب الطِباق والأثبات، ولازم السماع بنفسه مدة سنين، وقل أَنْ سمع شيئًا إِلاَّ حفظه، ثمَّ اشتغل بالعلوم، وكَان ذكيًا كثير المحفوظ، فصار إمامًا في التفسير وما يتعلق به، عارفًا بالفقه، وكان عالمًا باختلاف العلماء، عالمًا في الأصول والفروع والنحو واللغة، وغير ذلك من العلوم النقلية والعقلية، وما قُطع في مجلس ولا تكلم معه فاضل في فن من الفنون إِلاَّ ظنَّ أَنَّ ذلك الفن فنه، ورآه عارفًا به متقنًا له، وأما الحديث فكان حامل رايته حافظًا له متنًا وإسنادًا مميَّزًا بين صحيحه وسقيمه، عارفًا برجاله، متضلِّعًا من ذلك، وله تصانيف كثيرة وتعاليق مفيدة في الأصول والفروع، كمل منها جملة، وبيّضت

وكتبت عنه وقرئت عليه أو بعضها، وجملة كبيرة لم يُكملها، وجملة كملها ولم تُبيّض إلى الآن. وأثنى عليه وعلى علومه وفضائله جماعة من علماء عصره، مثل القاضي الخويي، وابن دقيق العيد، وابن النحاس، والقاضي الحنفي قاضي قضاة مصر ابن الحريري، وابن الزَّمْلكاني وغيره. ووجدت بخط ابن الزَّمْلكاني أنَّه قال: اجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها، وأنّ له اليد الطولى في حسن التَّصنيف وجودة العبارة والترتيب والتقسيم والتبيين، وكتب على تصنيف له هذه الأبيات:

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جُلَّتُ عن الحَصْرِ هـو حجـةٌ للّهِ قـاهـرةٌ هـو بيننا أعجـوبـةُ الـدهـرِ هـو آيةٌ في الخلق ظاهرةٌ أنوارُها أرْبَتْ على الفجرِ

وهذا الثناء عليه، وكان عمره يومئذ نحو الثلاثين سنة. وكان بيني وبينه مودة وصحبة من الصغر، وسماع الحديث والطلب من نحو خمسين سنة. وله فضائل كثيرة، وأسماء مصنفاته وسيرته وما جرى بينه وبين الفقهاء والدولة وحبسه مرات، وأحواله لا يحتمل ذكر جميعها هذا الموضع، وهذا الكتاب. ولما مات كنت غائبًا عن دمشق بطريق الحجاز الشريف، ثمَّ بلغنا خبر موته بعد وفاته بأكثر من خمسين يومًا لما وصلنا إلى تبوك، وحصل التأسف لفقده رحمه الله تعالى. هذا لفظه في هذا الموضع من «تاريخه».

ثمَّ ذكر الشَّيخ علم الدين في "تاريخه" بعد إيراد هذه الترجمة جنازة أبي بكر بن أبي داود وعظمها، وجنازة الامام أحمد ببغداد وشهرتها، وقال الإمام أبو عثمان الصابوني: سمعت أبا عبد الرَّحمن الصوفي يقول: حضرت جنازة أبي الفتح القواس الزاهد مع الشَّيخ أبي الحسن

الدارقطني، فلما بلغ إلى ذلك الجمع العظيم أقبل علينا وقال: سمعت أباسهل بن زياد القطان يقول: سمعت عبدالله بن أحمد بن حنبل يقول: سمعت أبي يقول: قولوا لأهل البدع بيننا وبينكم الجنائز. قال: ولا شك أنّ جنازة أحمد بن حنبل كانت هائلة عظيمة، بسبب كثرة أهل بلده واجتماعهم لذلك، وتعظيمهم له، وأن الدولة كانت تحبه، والشيخ تقي الدين رحمه الله توفي ببلده دمشق، وأهلها لا يعشرون أهل بغداد حينئذ كثرة، ولكنهم اجتمعوا لجنازته اجتماعًا لو جمعهم سلطان قاهر، وديوان حاصر لما بلغوا هذه الكثرة الّتي اجتمعوها في جنازته، وانتهوا إليها. هذا مع أنّ الرّجل مات بالقلعة محبوسًا من جهة السلطان، وكثير من الفقهاء يذكرون عنه للناس أشياء كثيرة، مما ينفر منها طباع أهل الأديان، فضلاً عن أهل الإسلام، وهذه كانت جنازته.

قال: وقد اتفق موتُه في سحر ليلة الاثنين المذكور، فذكر ذلك مؤذن القلعة على المنارة بها، وتكلّم به الحراس على الأبرجة، فما أصبح الناس إلا وقد تسامعوا بهذا الخَطْب العظيم والأمر الجسيم، فبادر الناس على الفور إلى الاجتماع حول القلعة من كل مكان أمكنهم المجيء منه، حتَّى من الغوطة والمرج، ولم يطبخ أهل الأسواق شيئًا، ولا فتحوا كثيرًا من الدكاكين الَّتي من شأنها أنْ تفتح أوائل النهار على العادة، وكان نائب السلطنة سيف الدين تنكز قد ذهب يتصيد في بعض الأمكنة، فحارت الدولة ماذا يصنعون، وجاء الصاحب شمس الدين غبريال نائب القلعة فعزاه فيه، وجلس عنده، وفتح باب القلعة وباب القاعة لمن يدخل من الخواص والأصحاب والأحباب، فاجتمع عند الشيخ في قاعته خلق من أخصاء أصحابه من الدولة وغيرهم من أهل البلد والصالحية، فجلسوا حوله يبكون ويثنون.

#### على مِثْل ليلى يقتلُ المرء نفسه

وكنت فيمن حضر هناك مع شيخنا الحافظ أبي الحجاج المزّي رحمه الله، وكشفتُ عن وجه الشيخ ونظرتُ إليه وقبلتُه، وعلى رأسه عمامة بعذب مغروزة، وقد علاه الشيب أكثر مما فارقناه. وأخبر الحاضرين أخوه زين الدين عبدالرّحمن أنّه قرأ هو والشيخ منذ دخل القلعة ثمانين ختمةً وشرعا في الحادية والثمانين، فانتهيا فيها إلى آخر اقتربت الساعة ﴿ إِنَّ ٱلمُنْقِينَ فِي جَنّتِ وَهُر آنَ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكِ أَقْتَدِيرٍ اللهِ بن المحب، وعبدالله الزرعي الضرير وكان الشيخان الصالحان الخيران عبدالله بن المحب، وعبدالله الزرعي الضرير وكان الشيخ رحمه الله يحب قراءتهما فابتدآ من أول سورة الرَّحمن حتَّى ختموا القرآن وأنا حاضر أسمع وأرى.

ثمَّ شرعوا في غسل الشَّيخ، وخرجتُ إلى مسجدِ هُناك، ولم يمكث عنده إلا مَنْ ساعد في غسله، منهم شيخنا الحافظ المزّي وجماعة من كبار الصالحين الأخيار، أهل العلم والإيمان، فما فُرغ منه حتَّى امتلأت القلعة وضج الناس بالبكاء والثناء والدعاء والترحم، ثمَّ ساروا به إلى الجامع، فسلكوا طريق العمادية على العادلية الكبيرة، ثمَّ عطفوا إلى باب الناطفانيين، وذلك أنَّ سويقة باب البريد كانت قد هُدمت لتُصلح، ودخلوا بالجنازة إلى الجامع الأموي، والخلائق فيه بين يدي الجنازة وخلفها وعن يمينها وشمالها ما لا يحصي عدّتهم إلا الله تعالى، فصرخ صارخ وصاح صائح: هكذا تكون جنائز أئمة السُنة! في موضع فتباكى الناسُ وضَجّوا عند سماع هذا الصارخ. ووُضع الشيخُ في موضع فتباكى الناسُ وضَجّوا عند سماع هذا الصارخ. ووُضع الشيخُ في موضع غير صفوف، بل مرصوصين رصًا لا يتمكّنُ أحدٌ من السجود إلاً بكُلفة، غير صفوف، بل مرصوصين رصًا لا يتمكّنُ أحدٌ من السجود إلاً بكُلفة،

جُوّا الجامع وبرّا الأزقة والأسواق، وذلك قبل أذان الظهر بقليل، وجاء الناس من كل مكان، ونوى خلقٌ الصيام لأنهم لا يتفرغون في هذا اليوم لأكل ولا لشرب، وكثر الناسُ كثرة لا تُحَدُّ ولا توصف. فلما فرغ من أذان الظهر أقيمت الصلاة عقبه على السُدّة خلاف العادة، فلما فرغوا من الصلاة خرج نائب الخطيب لغيبة الخطيب بمصر فصلّى عليه إمامًا، وهو الشَّيخ علاء الدين بن الخرّاط، ثمَّ خرج الناس من كل مكان من أبواب الجامع والبلد كما ذكرنا، واجتمعوا بسوق الخيل، ومن الناس من تعجل بعد أن صلى في الجامع إلى مقابر الصوفية، والناس في بكاء وتهليل في مخافتة كل واحد بنفسه، وفي ثناء وتأسف، والنساء فوق الأسطحة من هناك إلى المقبرة يبكين ويدعين وَيَقُلْنَ: هذا العالم.

وبالجملة كَانَ يومًا مشهودًا لم يُعهد مثله بدمشق إِلاَّ أَنْ يكون في زمن بني أُميَّة حين كَانَ الناس كثيرين. وكانت دار الخلافة. ثمَّ دُفن عند أخيه قريبًا من أذان العصر على التحديد، ولا يمكن أحدًا حصر مَنْ حضر الجنازة، وتقريب ذلك أنَّه عبارة عمن أمكنه الحضور من أهل البلد وحواضره، ولم يتخلف من الناس الا القليل من الصَّغار والمخدّرات، وما علمتُ أحدًا من أهل العلم إلاَّ النفر اليسير تخلّف عن الحضور في جنازته، وهم ثلاث أنفس: وهم ابن جملة، والصدر، والقحفازي، وهؤلاء كانوا قد اشتهروا بمعاداته من الناس خوفًا على أنفسهم، بحيث أنهم علموا متى خرجوا قُتلوا وأهلكهم الناس، وتردد شيخنا الإمام العلامة برهان الدين الفزاري إلى قبره في الأيام الثلاثة، وكذلك جماعة من علماء الشافعية، وكان برهان الدين الفزاري يأتي راكبًا على حماره وعليه الجلالة والوقار رحمه الله.

وعُملت له ختمات كثيرة، ورؤيت له مناماتٌ باهرة صالحة عجيبة،

ورثي بأشعار كثيرة وقصائد مطولة جدًا. وقد أفردت له تراجم كثيرة، وصنف في ذلك جماعة من الفضلاء وغيرهم، وسنحصر من مجموع ذلك ترجمة وجيزة في ذكر مناقبه وفضائله وشجاعته وكرمه ونصحه وزهادته وعبادته وعلومه المتنوعة الكثيرة المجودة وصفاته الكبار والصغار، الّتي احتوت على غالب العلوم ومفرداته في الاختيارات الّتي نصرها بالكتاب والسنة وأفتى بها.

وبالجملة؛ كَانَ رحمه الله من كبار العلماء وممن يخطيء ويُصيب، ولكن خطأه بالنسبة إلى صوابه كنقطة في بحر لُجّي، وخطأه أيضًا مغفور له كما في "صحيح البخاريّ»: "إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجرا فهو مأجور. وقال الإمام مالك بن أنس: كل أحد يؤخذ من قوله ويُترك إلاّ صاحبَ هذا القبر.

وسنفرد له ترجمة على حدة إن شاء الله تعالى. (١٤/ ١٤١\_ ١٤٥) ﴿

#### نزهة العيون في تاريخ طوائف القرون(١)

للملك/ الأفضل عباس بن علي بن داود بن رسول (٧٧٨)

أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تيميّة.

عالم العصر، شيخ الإسلام، بقية المجتهدين، تقي الدين الحراني ثم الدمشقي الحنبلي الحافظ المفسّر، صاحب التصانيف.

ولد في ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة.

سمع من جماعة كثيرة، وبرع في الفقه والخلاف وضبط المذاهب، وكان عارفًا بالعربية والتفسير والأصول والشرع، يتوقد ذكاء، قواً لأ بالحق، ناهيًا عن المنكر، مجاهدًا في ذات الله بنفسه ويده ولسانه.

حُبِسَ مدة ثم أُخْرِج، ثم حُبِس ثم أُخْرِج، فأفتى بعد ذلك وصنف، ثم قدم دمشق فاعتُقِل بالقلعة، وقاسا شِدّة.

وكان موصوفًا بالقناعة والتعقّف والسخاء والجود والذكاء والعقل والشجاعة والإقدام والجهاد والزهد، قليل الراحة والتنعّم، لم يُر في حياته إلا كاتبًا أو ذاكرًا أو متوجهًا أو ناشرًا للعلم أو مُتكلِّمًا بفائدة، قليل/ النوم، مُكِبًّا على العلم مُذْ نَشَأ، قليل الأكل، لم يتزوج قط ولا

<sup>(</sup>١) (ق/ ٩٢ب ـ ٩٣ أ) نسخة دار الكتب المصرية ٣٥١ تاريخ .

تسرًّى، ولم يكمل أحدٌ من العالم كما كُمُل:

هيهات لا يأتي الزَّمانُ بمثلِه إنَّ الـزَّمـانَ بِمِثْلِـه لَعَـدِيْـمُ

توفي ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئة، وهو في ثمانٍ وستين (١) سنة، وذلك في القلعة، ثم أُخرج فشده خُلْق لا يُحْصَون، وشيعه من أربعة أبواب دمشق؛ باب الفرج ومنه أُخرِج، وباب الفراديس، وباب النصر، وباب الجابية، وكان في هذه الأبواب الازدحام الكُلِّي الذي لا يوصَف ولا يَعْلَم قدرهم إلا الله، وكان النساء على السقوف وفي الطرق مثل دخول الرَّكْب، وحُمِل على الرؤوس، وصلى الناس عليه في الجامع كصلاة الجمعة سواء، ودُفن بمقابر الصوفية إلى جانب أخيه، حضر الجمع تسعين ألفًا وقيل: مئتي الف، وكثر البكاء والضجيج والتأشف عليه والحُزْن، وامتنع جماعة كثيرة من الصلاة عليه تدينًا وإنما الأعمال بالنيات (٢)، ورُثي بقصائد حسنة، ورُثي له منامات جيّدة ـ رحمه الله ونفع به ـ.

华 华 华

<sup>(</sup>١) في النسخة: وستون.

 <sup>(</sup>۲) وهذا مخالف لما ذكره معاصروه ومن شهدوا دفنه، بل نص ابن كثير أنه لم يتخلف عن الصلاة عليه إلا ثلاثة خوفًا من الناس.

العلامة/ الحسن بن عمر بن الحسن بن حبيب (٧٧٩)

\_ تذكرة النبيه في دولة المنصور وبنيه

\_ دُرَّة الأسلاك في دولة الأتراك



### تَذْكِرَةُ النَّبيْهِ في دَوْلة المنصور وبَنِيْهِ (١)

وفي ذي القَعْدة منها؛ توفّي شيخ الإسلام تقيّ الدّين أبو العبّاس أحمد بن الشيخ شهاب الدين، أبي المحاسن عبدالحليم بن الشيخ مجد الدين، أبي البركات عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحرّاني الحنبلي، عن سبع وستين سنة، بقلعة دمشق المحروسة معتقلاً، وشيّع جنازته خلق كثير أقلّ ما حُزِروا بستين ألفًا، كان تغمّده الله برحمته سحابًا يسحب ذيله على الطالب والوافد، وعُبابًا لا تكدره دلاء الصّادر والوارد، وبحرًا زاخرًا في النّقليات، وحبرًا متلفّعًا بحبرات العقليات، وإمامًا في معرفة الكتاب والسُّنة، وهُمامًا لا يميل إلى حلاوة من المنة، ذا ورع زائد، وزهد فَرْعه في روض الرّضي مائد، وسخاء وشجاعة، وعزة وقناعة، وتصانيف مشهورة، وفتاو أعلامها منشورة، ومعارف موادّها وافية، وإعراض عن الدنيا بالجملة الكافية، لا يكترِث بغضرتها وبهجة نضارها، ولايلتفت إلى المنقوش من درهمها ودينارها، يصدع بالحقّ، ويتكلّم فيما جلّ ودق.

ويأُمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويثابر على إِقامة الحقِّ والحدِّ، إِن شكر وإِن لم يُشكر، اجتمعت فيه شروط الاجتهاد، وبلغ من اجتناء ثمر أَفنان الفنون غاية المراد.

وكان من العلوم بحيث يُقضى لَه في كُلِّ علم بالجميع

<sup>(</sup>١) (١/ ١٨٥ ـ ١٨٨) طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب.

ورثاه جماعة، وقالُ الشَّيخ زين الدين عمر بن الوردي: لهم من نَثْر جوهره التقاطُ عَثَا في عرضه قوم سِلاط تقيُّ الدِّين أَحمدُ خيرُ حبر خُروق المعضلات به تخاطُ وَليس له إلى الدنيا انبساطًا توقّی وهو محبوسٌ فرید ملائكةَ النِّعيـم بــه أحــاطــوا ولو حضروه حين قضى لألفَوا ويالله ما غطى البلاط فيالله ماذا ضم لحدث مناقبه فقد مكروا وشاطوا هم حسدوه لمّا لم ينالوا ولكس في أذاه لهم نشاط وكانوا عن طرائقه كُسالى وحبس الدر في الأصداف فخر وعند الشيخ بالسجن اغتباط بآل الهاشمي له اقتداء فقد ذاقوا المنون ولم يواطوا إمام لا ولاية كان يرجو ولا وقـفٌ عليـه ولا ربـاط ولا جاراكم في كُسُب مال ولم يُعهد له بكم اختلاط ونيتكم إذا نُصب الصراط سيظهر قصدكم يا حابسيه فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واعقدوا من غير ردٌّ عليكم وانطوى ذاك البساط

من نظم الشَّيخ تقي الدِّين بن تيميَّة أبياتًا قالها في قوله ﷺ: «ثلاثٌ

مُنْحِيات وثلاثٌ مُهْلِكَاتٍ الحديث:

عليك بخوف الله في السرِّ والجهر وبالقصد للإنفاق في العسر واليسر وبالعدل إن تغضب وإن تكُ راضيًا فهن ثلاث منجيات من الشرِّ وإياك والشُّح المطاع ولا تكن بمتبع الأهوا فترجع بالخسر وعَدِّ عن الإعجاب بالنفس إنه ختام الثَّلاث المُهْلكات لدى الحشر

وكتب الإمام العلاَّمة كمال الدين محمد بن الزَّمْلَكاني على بعض مصنَّفاته:

ماذا يقول الواصفون له وصفاتُه جلَّت عن الحصرِ هـو حجهةٌ لله قهاهـرة هو بينا أعجوبة العصرِ هو آية في الخلق ظاهرة أنوارها أربت على الفجرِ وقال فيه الإمام أبو حيَّان أبياتًا منها:

قام ابن تيميَّة في نصر شِرعتنا مقام سيِّد تَيْمٍ إذ عَصَتْ مُضَر فأظهر الحقَّ إِذ آثاره دَرَسَت وأخمد الشرَّ إذ طارت له الشَّرر كنا نُحدَّث عن حبرٍ يجيء لنا أنت الإمام الذي قد كان يُنتظر وقال الشَّيخ سعد الدين سعد الله بن عبدالأحد بن بُخَيْخِ الحرَّاني فيه من أبيات:

سناكَ تقيُّ الدينِ أَبهى وأُنورُ وأُشرقُ منْ شمسِ النهارِ وأَشهرُ وأُمهرُ ومجدكَ أَسمى أَنْ يُقاسَ بمثلهِ وأُعظمُ مما في النفوس وأكبرُ

ألذ من المسكِ الذكي وأعطرُ أدلته توهي الخصومَ وتبهرُ أنالك ما ترجو وَمَا تتخيَّرُ فلمْ يبدُ في أيّامك الغرِّ منكرُ لأي سجاياك الجميلةِ نشكرُ بمدح وهل يُهْدى إلى البحر جوهرُ بمدح وها يُهْدى إلى البحر جوهرُ وعاضدك الشرعُ الشريفُ المطهّرُ من الله صافي وردها لا يكدَّرُ

وعرف ثناك المندلي له شذا وعلمك أقسام العلوم بأسرها وصبرك في ذات الإلله على الأذى وأمرك بالمعروف طهر وقتنا فياليت علمي والمناقب جمّةً وماذا عسى يثني عليك مبالغً فَدُم واثقًا بالله معتصمًا به

سليمًا من الآفات في ظِلِّ نِعمةٍ

### درَّة الأَسْلَاكِ في دَوْلَةِ الأَثْراكِ<sup>(١)</sup>

وفيها توفّي شيخ الإسلام، تقيّ الدين، أبو العبّاس، أحمد بن الشيخ شهاب الدين أبي المحاسن عبدالحليم بن الشيخ مجدالدين أبي البركات عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحرّاني الحنبلي.

سحاب يسحب ذيله على الطَّالب والوافد، وعُباب لا تكدره دِلاء الصّادر والوارد، وبحر زاخر في النقليات، وحبر ماهر في حفظ عقايل العقليّات، وإمام في معرفة الكتاب والسّنة، وهمام لا يميل إلى حلاوة من المنّة.

كان ذا ورع زائد، وزهد فرعه في روضة الرِّضي مائد.

وسخآء وشجاعة، وعزلة وقناعة، وتصانيف مشهورة، وفتاو أعلامها منشورة، ومعارف موادها وافية، وإعراض عن الدّنيا بالجملة الكافية، لا يكترث بنضرتها وبهجة نضارها، ولا يلتفت إلى المنقوش من درهمها ودينارها.

يصدع بالحق، ويتكلم فيما جلّ ودقّ، ويأْمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، ويثابر على إقامة الحدود إن شُكر وإن لم يشكر.

<sup>(</sup>۱) (ق/ ۱۳۰ أ ـ ۱۳۱ب). نسخة ترخان والدة السلطان (۲۳۳) أتحفنا بصورة منها د/ عبدالرحمن العثيمين.

اجتمعت فيه شروط الاجتهاد، وبلغ من اجتناء ثمر أفنان الفنون غاية المراد.

وكان من العلوم بحيث يُقضى لَه في كُلِّ علم بالجميع من نظمه في قوله ﷺ: «ثلاث مُنجيات وثلاث مُهْلِكَات» الحديث: عليك بخوف الله في السرِّ والجهر وبالقصد للإنفاق في العسر واليسر وبالعدل إن تغضب وإن تك راضيًا فهن ثلاث منجيات من الشرِّ وإياك والشُّح المطاع ولا تكن بمتبع الأهوا فترجع بالخسر وعدِّ عن الإعجاب بالنفس إنه ختام الثلاث المهلكات لدى الحشر وعدِّ عن الإعجاب بالنفس إنه ختام الثلاث المهلكات لدى الحشر على بعض مصنفاته:

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جلّت عن الحصر هـو حجه لله قهاهـرة هو بيننا أعجوبة العصر هـو آية للخلت ظاهرة أنوارها أربت على الفجر وفيه يقول العلّامة أثير الدين أبو حيّان الأندلسي من أبيات:

قام ابن تيميَّة في نصر شِرْعتنا مقام سيد تيم إذ عَصَتْ مضرُ فأظهر الحقَّ إذ آثاره دَرَسَت وأخمد الشرَّ إذ طارت له الشَّررُ كنا نُحدَّث عن حبرٍ يجيء لنا أنت الإمام الذي قد كان يُنتظر

وفيه يقول الشَّيخ سعد الدين سعد الله بن عبدالأحد بن بخيخ من أبيات:

وأَشْرِقُ منْ شمسِ النهارِ وأَشهرُ سناكَ تقيُّ الدين أَبهى وأُنورُ وأُعظمُ مما في النفوس وأُكبرُ ومجدُّكَ أُسمى أنْ يُقاسَ بمثلهِ أَلذٌ من المسكِ الذَّكي وأُعطرُ وعَرْف ثناك المندلي له شذا أُدلته توهي الخصومَ وتبهرُ وعلمكَ أَقسامَ العلوم بأسرهَا أَنالك ما ترجو وَمَا تتخيَّرُ وصبركَ في ذاتِ الإلهِ على الأذى فلمْ يبدُ في أَيَّامك الغرِّ منكرُ وأُمركَ بالمعروفِ طهَّر وقتنا لأي سجاياك الجميلةِ نشكرُ فياليتَ علمي والمناقبُ جمَّةٌ بمدح وهل يُهْدي إلى البحر جوهرُ وماذا عسى يثني عليكَ مبالغٌ وعاضدك الشّرع الشريفُ المطهرُ فَدُم واثقًا بِالله معتصمًا بِـه من الله صافي عيشها لا يكدَّرُ سليمًا من الآفات في ظِلِّ نِعمةٍ ورثاه الإمام زين الدين أبو حفص عمر بن الوردي بقصيدة، منها: لهم من نَثْر جوهره التقاطُ عَثَا في عرضه قوم سِلاطٌ خُروق المعضلات به تخاطُ تقى الدِّين أُحمد خيرُ حَبْر وليس له إلى الدنيا انبساطُ توفي وهو محبوس فريد ملائكةَ النَّعيـم بـه أَحـاطـوا ولو حضروه حين قَضَى لألفوا

ويسالله مسا غطَّسي البسلاطُ فيالله ماذا ضم لحدً هم حسدوه لمّا لم ينالوا مناقبه فقد مكروا وشاطوا ولكن في أذاه لهم نشاطً وكانوا عن طرائقه كسالي وحبس الدُّر في الأصداف فخر وعند الشيخ بالسجن اغتباط بال الهاشمي له اقتداء فقد ذاقوا المنون ولم يواطوا ولا وقلف عليله ولا ربياطُ إمام لا ولاية كان يرجو ولا جاراكم في كسب مالي ولم يُعهد له بكم اختلاطُ سيظهر قصدكم يا حابسيه ونيتكــم إذا نُصــب الصّــراطُ فهاهو مات عنكم واسترحتم فعاطوا ما أُردتم أن تُعاطواُ وحلوا واعقدوا من غير ردٍّ عليكم وانطوى ذاك البساط وكانت وفاته بقلعة دمشق مُعْتقَلًا، عن سبع وستين سنة، وشيّع جنازته خلق كثير، أُقل ما حزروا بستين أَلفًا.

وهو من مشايخ والذي في الحديث، تغمَّده الله برحمته.

# تُخفَةُ النُظَّارِ في غَرَائبِ الأمْصارِ وعَجائبِ الأسْفارِ المعروف به «رِخلَة ابن بَطُوطة»(١) لأبي عبدالله محمد بن عبدالله الطَّنْجِي المعروف بابن بطوطة (٧٧٩)

وكان بدمشق من كبار الفقهاء الحنابلة: تقي الدين ابن تيميّة، كبير الشأن، يتكلم في الفنون، إلا أن في عقله شيئًا! وكان أهل دمشق يعظمونه أشد التعظيم، ويعِظُهم على المنبر، وتكلم مرةً بأمر أنكره الفقهاء، ورفعوه إلى الملك الناصر؛ فأمر بإشخاصه إلى القاهرة وجمع القضاة والفقهاء بمجلس الملك الناصر، وتكلم شرف الدين الزواوي المالكي (٢)، وقال: إن هذا الرجل قال: كذا، وعدَّد ما أُنكِر على ابن تيمية، وأحضر العقود بذلك، ووضعها بين يدي قاضي القضاة، وقال قاضي القضاة لابن تيمية: ماتقول؟ قال: لا إله إلا الله، فأعاد عليه فأجاب بمثل قوله، فأمر الملك الناصر بسجنه فسجن أعوامًا، وصنف في السجن كتابًا في تفسير القرآن سماه «بالبحر المحيط» في نحو أربعين مجلدًا.

<sup>(</sup>۱) ۳۱۲/۱ ـ ۳۱۲)، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، ۱٤۱۷، تحقيق عبدالهادي التازي، ذكر العلامة حمد الجاسر أن هذه الطبعة أفضل طبعات الكتاب، وله عليها بعض الملاحظات نشرها في جريدة الرياض.

<sup>(</sup>٢) جمال الدِّين وليس شرف الدين كما عند ابن بطوطة، والقصد إلى محمد بن سليمان بن يوسف البربري الزواوي المالكي. توفي في جمادى الآخرة سنة ٧١٧. الدرر الكامنة ٤/٨٤، الدارس في تاريخ المدارس ص١٢ ـ ١٥.

ثم إن أُمَّه تعرضت للملك الناصر وشكت إليه، فأمر بإطلاقه، إلى أن وقع منه مثل ذلك ثانية، وكنت إذ ذلك بدمشق فحضرته يوم الجمعة وهو يَعِظ الناسَ على منبر الجامع ويذكّرهم، فكان من جملة كلامه أن قال: إن الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا(۱)، ونزل درجة من درج المنبر، فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء وأنكر ماتكلم به، فقامت العامة إلى هذا الفقيه وضربوه بالأيدي والنعال، ضربًا كثيرًا حتى سقطت عمامته، وظهر على رأسه شاشية حرير، فأنكروا عليه لباسها، واحتملوه فأنكر فقهاء المالكية والشافعية ماكان من تعزيره، ورفعوا الأمر إلى ملك فأنكر فقهاء المالكية والشافعية ماكان من تعزيره، ورفعوا الأمر إلى ملك الأمراء سيف الدين تنكيز وكان من خيار الأمراء وصلحائهم فكتب الأمراء سيف الدين تنكيز وكان من خيار الأمراء وصلحائهم فكتب أي الملك الناصر بذلك وكتب عقدًا شرعيًا على ابن تيمية بأمور منكرة أن المطلق بالثلاث في كلمة واحدة لاتلزمه إلا طلقة واحدة، ومنها: أن المطلق بالثلاث في كلمة واحدة لاتلزمه إلا طلقة واحدة، ومنها: أن المسافر الذي ينوي بسفره زيارة القبر الشريف زاده الله طيبًا لايقصر الصلاة، وسوى ذلك مما يشبهه، وبعث العقد إلى الملك الناصر؛ فأمر بسجن ابن تيمية بالقلعة، فشجنَ بها حتى مات في السجن.

\* \* \*

۱) هذا بهتان عظیم، فابن بطوطة دخل دمشق في التاسع من رمضان سنة ۲۲۱، وكان شیخ الاسلام آنذاك في السجن، فكیف رآه یعظ الناس یوم الجمعة على المنبر؟ وقد كتب بعض العلماء في الرد على هذه الفریة، منهم: الشیخ محمد بهجة البیطار في مجلة «العالم الإسلامي» س1: -7 - 10 (1980) ص10 والشیخ محمد راغب الطباخ في مجلة المجمع العلمي بدمشق مج10: -7 والشیخ محمد عطاء الله الفوجیاني في مجلة رحیق مج10 (1909) ص10 وغیرهم.

### الذَّيْلُ عَلَى طَبَقَاتِ الحَنَابِلَةِ (١)

## للعلاَّمة / زين الدين أبي الفرج عبدالرَّحمن بن أَحمد ابن رجب الحنبلي (٧٩٥)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم الخضر بن محمّد ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني، ثمَّ الدِّمشقي، الإمام الفقيه، المجتهد المحدّث، الحافظ المفسر، الأصولي الزاهد. تقي الدين أبو العبّاس، شيخ الإسلام وعلم الأعلام، وشهرته تُغْنِي عن الإطناب في ذكره والإسهاب في أمره.

ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وستمائة بحران.

وقدم به والده وبإخوته إلى دمشق، عند استيلاء التتر على البلاد، سنة سبع وستين.

فسمع الشَّيخ بها من ابن عبدالدايم، وابن أبي اليسر، وابن عبد، والمجد ابن عساكر، ويحيى بن الصيرفي الفقيه، وأحمد بن أبي الخير الحداد، والقاسم الإربلي، والشيخ شمس الدين بن أبي عمر، والمسلم ابن علان، وإبراهيم بن الدرجي وخلق كثير.

<sup>(</sup>١) ٢/ ٣٨٧ ـ ٤٠٨ تحقيق محمد حامد الفقى.

وعُني بالحديث. وسمع «المسند» مرات، والكتب السَّتة، ومعُجم الطَّبرانيّ الكبير، ومالا يُحْصى من الكتب والأجزاء. وقرأ بنفسه، وكتب بخطه جملة من الأجزاء، وأقبل على العلوم في صغره. فأخذ الفقه والأصول. عن والده، وعن الشَّيخ شمس الدين بن أبي عمر، والشيخ زين الدين بن المنجَّى وبرع في ذلك، وناظر. وقرأ في العربية أيامًا على ابن عبدالقوي(۱)، ثمَّ أُخذ كتاب سيبويه، فتأمله ففهمه. وأقبل على تفسير القرآن الكريم، فبرز فيه، وأحكم أصول الفقه، والفرائض، والحساب والجبر والمقابلة، وغير ذلك من العلوم، ونظر في علم الكلام والفلسفة، وبرز في ذلك على أهله، وردَّ على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل، وتأهل للفتوى والتدريس، وله دون العشرين سنة، وأفتى من قبل العشرين أيضًا، وأمده الله بكثرة الكتب وسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم، وبُطْء النسيان، حتَّى قال غير واحد: إنَّه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه.

ثمَّ توفي والده الشَّيخ شهاب الدين، المتقدم ذكره، وكان له حينئذ إحدى وعشرين (٢) سنة. فقام بوظائفه بعده، فدرس بدار الحديث السكرية في أول سنة ثلاث وثمانين وستمائة.

وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين بن الزكي، والشيخ تاج الدين الفزاري، وزين الدين بن المرحِّل. والشيخ زين الدين بن المنجَّى، وجماعة، وذكر درسًا عظيمًا في البسملة. وهو مشهور بين الناس، وعظَّمه الجماعة الحاضرون، وأثنوا عليه ثناءً كثيرًا.

<sup>(</sup>١) هو: أبو محمد ابن عبدالقوي. وليس هو الطوفي.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل.

قال الذَّهبيّ: وكان الشَّيخ تاج الدين الفزاري يبالغ في تعظيمه الشَّيخ تقي الدين، بحيث إِنَّه علَّق بخطه درسه بالسكرية.

ثمَّ جلس عقب ذلك مكان والده بالجامع على منبر أيام الجمع، لتفسير القرآن العظيم، وشرع من أول القرآن. فكان يورد من حفظه في المجلس نحو كراسين أو أكثر، وبقي يفسر في سورة نوح، عدة سنين أيام الجمع.

وفي سنة تسعين: ذكر على الكرسي يوم جمعة شيئًا من الصفات، فقام بعض المخالفين، وسعوا في منعه من الجلوس، فلم يمكنهم ذلك.

وقال قاضي القضاة شهاب الدين الخُويّي: أنا على اعتقاد الشَّيخ تقي الدين، فعوتب في ذلك. فقال: لأن ذهنه صحيح، ومواده كثيرة. فهو لا يقول إلاَّ الصحيح.

وقال الشَّيخ شرف الدين المقْدِسِيِّ: أَنا أرجو بركته ودعاءه، وهو صاحبي، وأخي. ذكر ذلك البرزالي في «تاريخه».

وشرع الشَّيخ في الجمع والتصنيف، من دون العشرين، ولم يزل في علوِّ وازدياد من العلم والقدر إلى آخر عمره.

قال الذَّهبيّ في «معجم شيوخه»(١): أَحمد بن عبدالحليم وساق نسبه الحرَّاني، ثمَّ الدَّمشقي، الحنبلي أَبو العبَّاس، تقي الدين، شيخنا وشيخ الإسلام، وفريد العصر علمًا ومعرفة، وشجاعة وذكاء، وتنويرًا

<sup>(</sup>١) هذا النقل لا يوافق ما في «معجم الشيوخ» المطبوع!.

إلنهيًا، وكرمًا ونصحًا للأمة، وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر. سمع الحديث، وأكثر بنفسه من طلبه، وكتب وخرج، ونظر في الرجال والطبقات، وحصل مالم يحصله غيره. وبرع في تفسير القرآن، وغاص في دقيق معانيه بطبع سيال، وخاطر إلى مواقع الإشكال ميال، واستنبط منه أشياء لم يُسبق إليها. وبرع في الحديث وحفظه، فقلَّ من يحفظ ما يحفظه من الحديث، معزوًا إلى أصوله وصحابته، مع شدة استحضاره له وقت إقامة الدليل. وفاق الناس في معرفة الفقه، واختلاف المذاهب، وفتاوى الصَّحابة والتابعين، بحيث إِنَّه إِذا أفتى لم يلتزم بمذهب، بل بما يقوم دليله عنده. وأتقن العربية أصولاً وفروعًا، وتعليلاً واختلافًا. ونظر في العقليات، وعرف أقوال المتكلِّمين، وَردَّ عليهم، وَنَبُّه على خطئهم، وحذَّر منهم ونصر السنة بأوضح حجج وأبهر براهين. وأُوذي في ذات الله من المخالفين، وأُخيف في نصر السنة المحضة، حتَّى أعلى الله مناره، وجمع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له، وَكَبَّتَ أعداءه، وهدى به رجالاً من أهل الملل والنحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا، وعلى طاعته، وأحيى به الشَّام، بل والإسلام، بعد أن كَاد ينثلم، بتثبيت أولي الأمر لما أقبل حزب التتر والبغي في خيلائهم، فظُنت بالله الظنون، وزلزل المؤمنون، واشْرَأُبَّ النفاق وأبدى صفحته. ومحاسنه كثيرة، وهو أكبر من أن ينبه على سيرته مثلى، فلو حلفت بين الركن والمقام، لحلفت: أني ما رأيت بعيني مثله، وأنَّه ما رأى مثل نفسه.

وقد قرأت بخط الشَّيخ العلامة شيخنا كمال الدين بن الزَّمْلُكاني، ما كتبه سنة بضع وتسعين تحت اسم «ابن تَيْمِيَّة» كَانَ إِذَا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع: أنَّه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أنَّ

أحدًا لا يعرفه مثله. وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا منه في مذاهبهم أشياء، ولا يعرف أنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم \_سواء كَانَ من علوم الشرع أوغيرها \_ إلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

وقال الذَّهبيّ في «معجمه المختص»: كَانَ إمامًا متبحرًا في علوم الديانة، صحيح الذهن، سريع الإدراك، سيال الفهم، كثير المحاسن، موصوفًا بفرط الشجاعة والكرم، فارغًا عن شهوات المأكل والملبس والجماع، لا لذة له في غير نشر العلم وتدوينه. والعمل بمقتضاه.

قلت (۱): وقد عرض عليه قضاء القضاة قبل التسعين، ومشيخة الشيوخ، فلم يقبل شيئًا من ذلك. قرأت ذلك بخطه.

قال الذَّهبيّ ذكره أبو الفتح اليعمري الحافظ يعني ابن سيد الناس في جواب سؤالات أبي العبَّاس ابن الدمياطي الحافظ، فقال: ألْفَيْتُه ممن أدرك من العلوم حظًا. وكاد يستوعب السنن والآثار حفظًا، إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقة فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه وذو روايته، أو حاضر بالنحل والملل لم ير أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته. برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه.

وقد كتب الذَّهبيّ في «تاريخه الكبير»(٢) للشيخ ترجمة مطولة، وقال

<sup>(</sup>١) القائل ابن رجب.

 <sup>(</sup>٢) لعله يقصد «سير أعلام النبلاء» وترجمة الشيخ من «السير» مفقودة حتى الآن.
 وما في «ذيل تاريخ الاسلام» لايوافق النقل هنا.

فيها: وله خبرة تامة بالرجال، وجرحهم وتعديلهم، وطبعاتهم، ومعرفة بفنون الحديث، وبالعالي والنازل، والصحيح والسقيم، مع حفظه لمتونه، الَّذي انفرد به، فلا يبلغ أحد في العصر رتبته، ولا يقاربه، وهو عجيب في استحضاره، واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب السَّتَة والمسند، بحيث يصدق عليه أن يقال: كل حديث لا يعرفه ابن تَيْمِيَة فليس بحديث.

وقال: ولما كَانَ معتقلاً بالإسكندرية التمس منه صاحب سبتة أن يجيز لأولاده، فكتب لهم في ذلك نحوا من ست مئة سطر، منها سبعة أحاديث بأسانيدها، والكلام على صحتها ومعانيها، وبحث وعمل ما إذا نظر فيه المحدث خضع له في صناعة الحديث. وذكر أسانيده في عدة كتب. ونبّه على العوالي. عمل ذلك كله من حفظه، من غير أن يكون عنده ثبّت أو من يراجعه.

ولقد كَانَ عجيبًا في معرفة علم الحديث. فأما حفظه متون الصحاح وغالب متون السنن والمسند: فما رأيت من يُدانيه في ذلك أصلا.

قال: وأما التفسير فمسلم إليه. وله من استحضار الآيات من القرآن وقت إقامة الدليل بها على المسألة قوة عجيبة. وإذا رآه المقرىء تحيّر فيه. ولفرط إمامته في التفسير، وعظم اطلاعه، يبين خطأ كثير من أقوال المفسرين، ويُوهي أقوالاً عديدة، وينصر قولاً واحدًا، موافقًا لما دل عليه القرآن والحديث. ويكتب في اليوم والليلة من التفسير، أو من الفقه، أو من الأصلين، أو من الرد على الفلاسفة والأوائل: نحوا من أربعة كراريس أو أزيد.

قلت: وقد كتب «الحموية» في قعدة واحدة. وهي أزيد من ذلك.

وكتب في بعض الأحيان في اليوم ما يبيض منه مجلد.

وكان رحمه الله فريد دهره في فهم القرآن، ومعرفة حقائق الإيمان. وله يد طولى في الكلام على المعارف والأحوال، والتمييز بين صحيح ذلك وسقيمه، ومعوجه وقويمه.

وقد كتب ابن الزَّمْلَكاني بخطه على كتاب «إبطال التحليل» للشيخ ترجمة الكتاب واسم الشَّيخ، وترجم له ترجمة عظيمة، وأثنى عليه ثناءً عظيما.

وكتب أيضًا تحت ذلك:

ماذا يقولُ الواصفونَ له وصفاته جلَّتْ عن الحصر هـو حجَّةٌ لله قاهـرةٌ هو بيننا أُعجوبةُ الدهر هـو آيـةٌ للخلقِ ظاهـرةٌ أَنوارها أربتُ على الفجرِ وللشيخ أثير الدين أبي حيان الأندلسي النحوي لما دخل الشَّيخ مصر واجتمع به ويقال: إنَّ أَبا حيان لم يقل أبياتًا خيرًا منها ولا أفحل:

لمَّا رأينا تقيَّ الدينِ لاحَ لنا داعٍ إلى اللهِ فردٌ ماله وَزَرُ على مُحَيَّاهُ من سِيْمَا الأُولَى صَحِبُوا خيرَ البريَّةِ نورٌ دونَه القَمَرُ حَبْرٌ تَسَرْبَلَ منه دَهرُه حِبَرًا بَحرٌ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ قامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فأظهرَ الدين إِذْ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرِ إِذْ طارتْ له الشَّرَرُ فأطهرَ الدين إِذْ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرِ إِذْ طارتْ له الشَّرَرُ

يامن تحدّث عن علم الكتاب أصِغُ هذا الإمامُ الذي قد كان يُنتظر وحكى الذَّهبيّ عن الشَّيخ: أَنَّ الشَّيخ تقي الدين بن دقيق العيد قال له \_عند اجتماعه به وسماعه لكلامه \_: ما كنت أظن أَنَّ الله بقي يخلق مثلك.

ومما وجد في كتاب كتبه العلامة قاضي القضاة أبو الحسن السبكي إلى الحافظ أبي عبدالله الذهبيّ في أمر الشيخ تقي الدين المذكور: أما قول سيدي في الشيخ فالمملوك يتحقق كبر قدره، وزخارة بحره، وتوسعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وبلوغه في كل من ذلك المبلغ الذي يتجاوز الوصف. والمملوك يقول ذلك دائمًا. وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجلّ مع ما جمعه الله له من الزهادة والورع والديانة، ونصرة الحق، والقيام فيه لا لغرض سواه، وجريه على سنن السلف، وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى. وغرابة مثله في هذا الزمان، بل من أزمان.

وكان الحافظ أبو الحجاج المزّي يبالغ في تعظيم الشّيخ والثناء عليه، حتَّى كَانَ يقول: لم يُر مثله منذ أربعمائة سنة.

وبلغني من طريق صحيح عن ابن الزَّمْلَكاني: أَنَّه سئل عن الشَّيخ فقال: لم ير من خمسمائة سنة، أو أربعمائة سنة \_الشك من الناقل. وغالب ظنه: أنَّه قال: من حمسائة سنة \_ أحفظ منه.

وكذلك كَانَ أخوه الشَّيخ شرف الدين يبالغ في تعظيمه جدًّا، وكذلك المشايخ العارفون، كالقدوة أبي عبدالله محمَّد بن قوام. ويحكى عنه أنَّه كَانَ يقول: ما أسلمت معارفنا إِلاَّ على يد ابن تَيْمِيَّة.

والشيخ عماد الدين الواسطي كَانَ يعظمه جدًّا، وتلمذ له، مع أنَّه كَانَ أسن منه. وكان يقول: قد شارف مقام الأئمة الكبار، ويناسب قيامه في بعض الأمور قيام الصديقين.

وكتب رسالة إلى خواص أصحاب الشَّيخ يوصيهم بتعظيمه واحترامه، ويعرِّفهم حقوقه، ويذكر فيها: أنَّه طاف أعيان بلاد الإسلام، ولم ير فيها مثل الشَّيخ علمًا وعملًا، وحالاً وخلقًا واتباعًا، وكرمًا وحلمًا في حق نفسه، وقيامًا في حق الله تعالى، عند انتهاك حرماته. وأقسم على ذلك بالله ثلاث مرات.

ثمَّ قال: أصدق الناس عقدًا، وأصحهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه، وأسخاهم كفًا، وأكملهم اتباعًا لنبيه محمَّد ﷺ. ما رأينا في عصرنا هذا من تستجلى النبوة المحمدية وسننها من أقواله وأفعاله إلاَّ هذا الرَّجل، بحيث يشهد القلب الصحيح: أنَّ هذا هو الاتباع حقيقة.

ولكن كَانَ هو وجماعة من خواص أصحابه ربما أنكروا من الشَّيخ كلامه في بعض الأئمة الأكابر الأعيان، أو في أهل التخلي والانقطاع ونحو ذلك.

وكان الشَّيخ رحمه الله لا يقصد بذلك إِلاَّ الخير، والانتصار للحق إِن شاء الله تعالى.

وطوائف من أئمة أهل الحديث وحفاظهم وفقهائهم: كانوا يحبون الشَّيخ ويعظمونه، ولم يكونوا يحبون له التوغل مع أهل الكلام ولا الفلاسفة، كما هو طريق أئمة أهل الحديث المتقدمين، كالشافعي

وأحمد وإسحاق وأبي عبيد ونحوهم، وكذلك كثير من العلماء من الفقهاء والمحدثين والصالحين كرهوا له التفرد ببعض شذوذ المسائل التي أنكرها السلف على من شذ بها، حتّى إنّ بعض قضاة العدل من أصحابنا منعه من الإفتاء ببعض ذلك.

قال الذَّهبيّ: وغالب حطَّه على الفضلاء والمتزهدة فبحق، وفي بعضه هو مجتهد، ومذهبه توسعة العذر للخلق، ولا يكفر أحدًا إِلاَّ بعد قيام الحجة عليه.

قال: ولقد نصر السنة المحضة، والطريقة السلفية، واحتج لها ببراهين ومقدمات، وأمور لم يسبق إليها، وأطلق عبارت أحجم عنها الأولون والآخرون وهابوا، وحسر هو عليها حتَّى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه، وبدَّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابت لا يُداهن ولا يحابي، بل يقول الحق المرَّ الَّذي أدَّاه إليه اجتهاده، وحدة ذهنه، وسعة دائرته في السنن والأقوال، مع ما اشتهر عنه من الله، والتعظيم الورع، وكمال الفكر، وسرعة الإدراك، والخوف من الله، والتعظيم لحرمات الله.

فجرى بينه وبينهم حملات حربية، ووقعات شامية ومصرية، وكم من نوبة قد رموه عن قوس واحدة، فينجيه الله، فإنه دائم الابتهال، كثير الاستغاثة والاستعانة به، قوي التوكل، ثابت الجأش، له أوراد وأذكار يُدْمنها بكيفية وجمعية. وله من الطرف الآخر محبون من العلماء والصلحاء، ومن الجند والأمراء، ومن التجار والكبراء، وسائر العامة تحبه، لأنّه منتصب لنفعهم ليلاً ونهارا، بلسانه وقلمه.

وأما شجاعته: فبها تضرب الأمثال، وببعضها يتشبه أكابر الأبطال.

ولقد أقامه الله تعالى في نوبة قازان، والتقى أعباء الأمر بنفسه، وقام وقعد وطلع، ودخل وخرج، واجتمع بالملك \_يعني قازان\_ مرتين، وبقطُلوشاه، وبُولاي. وكان قبجق يتعجب من إقدامه وجراءته على المغول.

وله حدة قوية تعتريه في البحث، حتَّى كأنه ليث حَرِب. وهو أكبر من أَن ينبه مثلي على نعوته. وفيه قلة مداراة، وعدم تؤدة غالبًا، والله يغفر له. وله إقدام وشهامة، وقوة نفس توقعه في أمور صعبة، فيدفع الله عنه.

وله نظم قليل وسط. ولم يتزوج، ولا تسرَّى، ولا له من المعلوم إلاَّ شيء قليل. وأخوه يقوم بمصالحه، ولا يطلب منهم غداء ولا عشاء في غالب الوقت.

وما رأيت في العالم أكرم منه، ولا أفرغ منه عن الدينار والدرهم، لا يذكره، ولا أظنه يدور في ذهنه، وفيه مروءة، وقيام مع أصحابه، وسعي في مصالحهم. وهو فقير لا مال له. وملبوسه كآحاد الفقهاء: فرَّجِيَّة، ودِلْق، وعمامة تكون قيمة ثلاثين درهمًا، ومداس ضعيف الثمن. وشعره مقصوص.

وهو رَبْع القامة، بعيد ما بين المنكبين، كأن عينيه لسانان ناطقان، ويصلي بالناس صلاة لا يكون أطول من ركوعها وسجودها. وربما قام لمن يجيء من سفر أو غاب عنه، وإذا جاء فربما يقومون له، الكل عنده سواء، كأنه فارغ من هذه الرسوم ولم ينحن لأحد قط، وإنما يسلم ويصافح ويبتسم. وقد يعظم جليسه مرة، ويُهيئُه في المحاورة مرات.

قلت: وقد سافر الشَّيخ مرة على البريد إلى الديار المصرية يستنفر السلطان عند مجىء التتر سنة من السنين، وتلا عليهم آيات الجهاد، وقال: إن تخليتم عن الشَّام ونصرة أهله والذَّب عنهم، فإنَّ الله تعالى يقيم لهم من ينصرهم غيركم، ويستبدل بكم سواكم. وتلا قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَنَوَلَوْا فَيَسَتَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالُكُم ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِلّا لَيْ مُولُوا أَمْثَالُكُم ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِلّا لَيْ مُولُوا أَمْثَالُكُم ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِلّا لَيْ مُولُوا يُعَذِبُكُمُ عَذَا إِلّا إِلَيْ مُا وَيَسَتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَضُرُوهُ شَيْئًا ﴾.

وبلغ ذلك الشَّيخ تقي الدين بن دقيق العيد ـوكان هو القاضي حينئذ فاستحسن ذلك، وأعجبه هذا الاستنباط، وتعجب من مواجهة الشَّيخ للسلطان بمثل هذا الكلام.

وأما مِحَنُ الشَّيخُ: فكثيرة، وشرحها يطول جدًّا.

وقد اعتقله مرة بعض نواب السلطان بالشام قليلا، بسبب قيامه على نصراني سَبَّ الرسول عَلَيْق، واعتقل معه الشَّيخ زين الدين الفارقِيّ، ثمَّ أطلقهما مكرمين.

ولما صنف المسألة «الحموية» في الصفات: شنّع بها جماعة، ونودي عليها في الأسواق على قصبة، وأن لا يستفتى، من جهة بعض القضاة الحنفية. ثمَّ انتصر للشيخ بعض الولاة، ولم يكن في البلد حينئذ نائب، وضُرب المنادي وبعض من معه، وسكن الأمر.

ثمَّ امتحن سنة خمس وسبعمائة بالسؤال عن معتقده بأمر السلطان، فجمع نائبه القضاة والعلماء بالقصر، وأحضر الشَّيخ، وسأله عن ذلك؛ فبعث الشَّيخ من أحضر من داره «العقيدة الواسطية» فقرءُوها في ثلاثة مجالس، وحاقَقُوه، وبحثوا معه، ووقع الاتفاق بعد ذلك على أُنَّ هذه

عقيدة سُنية سلفية، فمنهم من قال ذلك طوعًا، ومنهم من قاله كرهًا.

وورد بعد ذلك كتاب من السلطان فيه: إِنَّما قصدنا براءة ساحة الشَّيخ، وتبيَّن لنا أَنَّه على عقيدة السلف.

ثم إن المصريين دبروا الحيلة في أمر الشّيخ، ورأوا أنّه لا يمكن البحث معه، ولكن يعقد له مجلس، ويُدّعى عليه، وتقام عليه الشهادات. وكان القائمون في ذلك منهم: بيبرس الجاشنكير، الّذي تسلطن بعد ذلك، ونصر المنبجي، وابن مخلوف قاضي المالكية، فطلب الشّيخ على البريد إلى القاهرة، وعُقد له ثاني يوم وصوله وهو ثاني عشرين رمضان سنة خمس وسبعمائة مجلس بالقلعة، وادَّعي عليه عند ابن مخلوف قاضي المالكية، أنّه يقول: إنّ الله تكلم بالقرآن بحرف وصوت، وأنّه على العرش بذاته، وأنّه يشار إليه بالإشارة الحسية.

وقال المدعي: أطلب تعزيره على ذلك، التعزير البليغ ـ يشير إلى القتل على مذهب مالك ـ فقال القاضي: ماتقول يافقيه؟ فحمد الله وأثنى عليه، فقيل له: أسرع ما جئت لتخطب، فقال: أأمنع من الثناء على الله تعالى؟ فقال القاضي: أجب، فقد حمدت الله تعالى. فسكت الشيخ، فقال: أجب. فقال الشيخ له: من هو الحاكم فيّ؟ فأشاروا: القاضي هو الحاكم، فقال الشيخ لابن مخلوف: أنت خصمي، كيف تحكم فيّ؟ وغضب، ومراده: أني وإياك متنازعان في هذه المسائل، فكيف يحكم وغضب، ومراده: أني وإياك متنازعان في هذه المسائل، فكيف يحكم وقال: رضيت أن تحكم فيّ، فلم يمكن من الجلوس، ويقال: إنّ أخاه الشيخ شرف الدين ابتهل، ودعا الله عليهم في حال خروجهم، فمنعه الشيخ، وقال له: بل قل: اللهم هب لهم نورًا يهتدون به إلى الحق.

ثمَّ حبسوا في بُرْج أيامًا، ونقلوا إلى الجُبِّ ليلة عيد الفطر، ثمَّ بعث كتاب سلطاني إلى الشَّام بالحط على الشَّيخ، وإلزام الناس خصوصا أهل مذهبه بالرجوع عن عقيدته، والتهديد بالعزل والحبس، ونودى بذلك في الجامع والأسواق، ثمَّ قرىء الكتاب بسُدَّة الجامع بعد الجمعة، وحصل أذَى كثير للحنابلة بالقاهرة، وحبس بعضهم، وأخذ خطوط بعضهم بالرجوع، وكان قاضيهم الحَرَّاني قليل العلم.

ثم في سلخ رمضان سنة ست: أحضر سلار ـ نائب السلطان بمصر القضاة والفقهاء، وتكلم في إخراج الشّيخ، فاتفقوا على أنّه يشترط عليه أمور، ويلزم بالرجوع عن بعض العقيدة، فأرسلوا إليه من يحضره، وليتكلموا معه في ذلك، فلم يجب إلى الحضور، وتكرر الرسول إليه في ذلك ست مرات، وصمم على عدم الحضور، فطال عليهم المجلس، فانصرفوا من غير شيء.

ثمَّ في آخر هذه السنة وصل كتاب إلى نائب السلطنة بدمشق من الشَّيخ، فأخبر بذلك جماعة ممن حضر مجلسه، وأثنى عليه، وقال: ما رأيت مثله، ولا أشجع منه. وذكر ما هو عليه في السجن من التوجه إلى الله تعالى، وأنَّه لا يقبل شيئا من الكسوة السلطانية، ولا من الإدرار السلطاني، ولا تدنس بشيء من ذلك.

ثمَّ في ربيع الأوَّل من سنة سبع وسبعمائة دخل مهنا بن عيسى أمير العرب إلى مصر، وحضر بنفسه إلى السجن، وأُخْرَجَ الشَّيخ منه، بعد أن استأذن في ذلك، وعُقد للشيخ مجالس حضرها أكابر الفقهاء، وانفصلت على خير.

وذكر الذَّهبيّ والبرزالي وغيرهما: أنَّ الشَّيخ كتب لهم بخطه مجملاً

من القول وألفاظًا فيها بعض ما فيها، لما خاف وهُدِّد بالقتل، ثمَّ أُطلق وامتنع عن المجيء إلى دمشق. وأقام بالقاهرة يقرىء العلم، ويتكلم في الجوامع والمجالس العامة ويجتمع عليه خلق.

ثم في شوال من السنة المذكورة: اجتمع جماعة كثيرة من الصوفية، وشكوا من الشَّيخ إلى الحاكم الشَّافعي، وعقد له مجلس لكلامه في ابن عربي وغيره، وادعى عليه ابن عطاء بأشياء، ولم يُثبِت منها شيئًا، لكنه اعترف أنَّه قال: لا يستغاث بالنبي ﷺ، استغاثة بمعنى العبادة، ولكن يتوسل به، فبعض الحاضرين قال: ليس في هذا شيء.

ورأى الحاكم ابن جماعة: أنَّ هذا إساءة أدب، وعنَّفه على ذلك، فحضرت رسالة إلى القاضي: أن يعمل معه ما تقتضيه الشريعة في ذلك، فقال القاضي: قد قلت له ما يقال لمثله.

ثم إن الدولة خيروه بين أشياء، وهي الإقامة بدمشق، أو بالاسكندرية، بشروط، أو الحبس، فاختار الحبس. فدخل عليه أصحابه في السفر إلى دمشق، ملتزمًا ما شرط عليه، فأجابهم، فأركبوه خيل البريد، ثم ردوه في الغد، وحضر عند القاضي بحضور جماعة من الفقهاء، فقال له بعضهم: ما ترضى الدولة إلا بالحبس. فقال القاضي: وفيه مصلحة له، واستناب التونسي المالكي وأذن له أن يحكم عليه بالحبس، فامتنع، وقال: ماثبت عليه شيءٌ، فأذن لنور الدين الزواوي المالكي، فتحير، فقال الشيخ: أنا أمضي إلى الحبس، وأتبع ما تقتضيه المصلحة، فقال الزواوي المذكور: فيكون في موضع يصلح لمثله، فقيل له: ما ترضى الدولة إلا بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القاضي وأجلس في الموضع الذي أجلس فيه القاضي تقي الدين ابن بنت الأعز لما حبس،

وأذن أن يكون عنده من يخدمه. وكان جميع ذلك بإشارة نصر المنبجيّ.

واستمر الشَّيخ في الحبس يستفتى ويقصده الناس، ويزورونه، وتأتيه الفتاوي المشكلة من الأمراء وأعيان الناس.

وكان أصحابه يدخلون إليه أولا سرًا، ثمَّ شرعوا يتظاهرون بالدخول عليه، فأخرجوه في سلطنة الششنكير الملقب بالمظفر، إلى الإسكندرية على البريد، وحبس فيها في برج حسن مضىء متسع، يدخل عليه من شاء، ويمنع هو من شاء، ويخرج إلى الحمام إذا شاء. وكان قد أخرج وحده، وأرجف الأعداء بقتله وتفريقه غير مرة، فضاقت بذلك صدور محبيه بالشام وغيره، وكثر الدعاء له، وبقى في الإسكندرية مدة سلطنة المظفر.

فلما عاد الملك الناصر إلى السلطنة وتمكن، وأهلك المظفر، وحمل شيخه نصر المنبجى، واشتدت موجدة السلطان على القضاة لمداخلتهم المظفر، وعزل بعضهم: بادر بإحضار الشَّيخ إلى القاهرة مكرمًا في شوال سنة تسع وسبعمائة، وأكرمه السلطان إكرامًا زائدًا، وقام إليه، وتلقاه في مجلس حفل، فيه قضاة المصريين والشاميين، والفقهاء وأعيان الدولة. وزاد في إكرامه عليهم، وبقي يسارة ويستشيره سويعة، وأثنى عليه بحضورهم ثناء كثيرًا، وأصلح بينه وبينهم. ويقال: إنَّه شاوره في أمرهم به في حق القضاة، فصرفه عن ذلك، وأثنى عليهم، وأن ابن مخلوف كانَ يقول: ما رأينا أفتى من ابن تَنْمِيَّة، سعينا في دمه. فلما قدر علينا عفا عنا.

واجتمع بالسلطان مرة ثانية بعد أشهر، وسكن الشَّيخ بالقاهرة، والناس يترددون إليه، والأمراء والجند، وطائفة من الفقهاء، ومنهم من يعتذر إليه ويتنصل مما وقع.

قال الذَّهبيّ: وفي شعبان سنة إحدى عشرة: وصل النبأ أنَّ الفقيه البكري \_أحد المبغضين للشيخ \_ استفرد بالشيخ بمصر، ووثب عليه، ونتش بأطواقه، وقال: احضر معي إلى الشرع، فلي عليك دعوى، فلما تكاثر الناس انملص، فطلب من جهة الدولة، فهرب واختفى.

وذكر غيره: أنَّه ثار بسبب ذلك فتنة، وأراد جماعة الانتصار من البكري فلم يمكنهم الشَّيخ من ذلك.

واتفق بعد مدة: أنَّ البكري همّ السلطان بقتله، ثمَّ رسم بقطع لسانه؛ لكثرة فضوله وجراءته، ثمَّ شفع فيه، فنفي إلى الصعيد، ومنع من الفتوى بالكلام في العلم، وكان الشيخ في هذه المدة يقرىء العلم، ويجلس للناس في مجالس عامة.

قدم إلى الشَّام هو وإخوته سنة اثنتى عشرة بنية الجهاد، لما قدم السلطان لكشف التتر عن الشَّام. فخرج مع الجيش، وفارقهم من عسقلان، وزار البيت المقدس.

ثمَّ دخل دمشق بعد غيبته عنها فوق سبع سنين، ومعه أخواه وجماعة من أصحابه، وخرج خلق كثير لتلقيه، وسُرَّ الناس بمقدمه، واستمر على ما كَانَ عليه أولاً، من إقراء العلم، وتدريسه بمدرسة السكرية، والحنبلية، وإفتاء الناس ونفعهم.

ثمَّ في سنة ثمان عشرة: ورد كتاب من السلطان بمنعه من الفتوى في مسألة الحلف بالطلاق بالتكفير، وعُقِد له مجلس بدار السعادة، ومنع من ذلك، ونودي به في البلد.

ثمَّ في سنة تسع عشرة عُقِد له مجلس أيضًا كالمجلس الأوَّل،

وقرىء كتاب السلطان بمنعه من ذلك، وعوتب على فتياه بعد المنع، وانفصل المجلس على تأكيد المنع.

ثمَّ بعد مدة عُقِد له مجلس ثالث بسبب ذلك، وعوتب وحبس بالقلعة. ثمَّ حبس لأجل ذلك مرة أخرى. ومنع بسببه من الفتيا مطلقًا، فأقام مدة يفتي بلسانه، ويقول: لا يسعني كتم العلم.

وفي آخر الأمر: دبروا عليه الحيلة في مسألة المنع من السفر إلى قبور الأنبياء والصالحين، وألزموه من ذلك التنقص بالأنبياء، وذلك كفر، وأفتى بذلك طائفة من أهل الأهواء، وهم ثمانية عشر نفسًا، رأسهم القاضي الأخنائي المالكي وأفتى قضاة مصر الأربعة بحبسه، فحبس بقلعة دمشق سنتين وأشهرًا. وبها مات رحمه الله تعالى

وقد بين رحمه الله: أنَّ ما حكم عليه باطل بإجماع المسلمين من وجوه كثيرة جدًا، وأفتى جماعة بأنه يخطىء في ذلك خطأ المجتهدين المغفور لهم، ووافقه جماعة من علماء بغداد، وغيرهم. وكذلك ابنا أبي الوليد شيخ المالكية بدمشق أفتيا: أنَّه لا وجه للاعتراض عليه فيما قاله أصلاً، وأنَّه نقل خلاف العلماء في المسألة، ورجح أحد القولين فيها.

وبقى مدة في القلعة يكتب العلم ويصنفه، ويرسل إلى أصحابه الرسائل، ويذكر ما فتح الله به عليه هذه المرة من العلوم العظيمة، والأحوال الجسيمة.

وقال: قد فتح الله عليَّ في هذا الحصن في هذه المرة من معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشياء، كَانَ كثير من العلماء يتمنونها، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن، ثمَّ إِنَّه مُنع من

الكتابة، ولم يُتُرك عنده دواة ولا قلم ولا ورق، فأقبل على التلاوة والتهجد والمناجاة والذكر.

قال شيخنا أبو عبدالله ابن القيم: سمعت شيخنا شيخ الإسلام ابن تيميّة قدس الله روحه، ونور ضريحه، يقول: إِنَّ في الدنيا جنة من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة. قال: وقال لي مرة: ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جنتي وبستاني في صدري، أين رحت فهي معي، لا تفارقني، أنا حبسي خَلُوة، وقتلي شهادة، وإخراجي من بلدي سياحة.

وكان فى حبسه في القلعة يقول: لو بذلت ملء هذه القلعة ذهبًا ما عدل عندى شكر هذه النعمة \_أو قال: ما جزيتهم على ما تسببوا لي فيه من الخير \_ ونحو هذا.

وكان يقول في سجوده، وهو محبوس: اللهم أعنّي على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك، ما شاء الله.

وقال مرة: المحبوس من حُبِس قلبُه عن ربِّه، والمأسور من أسره هواه، ولما دخل إلى القلعة، وصار داخل سورها نظر إليه، وقال: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَمُ بَائِكُ بَالِمُنْهُ فِيهِ ٱلرَّحَمَةُ وَظَلِهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾.

قال شيخنا: وعلم الله ما رأيت أحدًا أطيب عيشًا منه قط، مع ما كَانَ فيه من الحبس والتهديد والإرجاف، وهو مع ذلك أطيب النّاس عيشًا، وأشرحهم صدرًا، وأقواهم قلبًا، وأسرُّهم نفسًا، تلوح نضرة النعيم على وجهه وكنا إذا اشتد بنا الخوف وساءت بنا الظنون، وضاقت بنا الأرض: أتيناه، فما هو إلا أن نراه، ونسمع كلامه، فيذهب عنا ذلك كله، وينقلب انشراحًا وقوة ويقينًا وطمأنينة. فسبحان من أشهد

عباده جنته قبل لقائه! وفتح لهم أبوابها في دار العمل! فأتاهم من روحها ونسيمها وطيبها ما استفرغ قواهم لطلبها، والمسابقة إليها اهـ.

وأما تصانيفه رحمه الله: فهى أشهر من أن تُذْكَر، وأعرف من أن تُنْكَر. سارت مسير الشمس في الأقطار، وامتلأت بها البلاد والأمصار. قد جاوزت حد الكثرة، فلا يمكن أحدًا حصرها، ولا يتسع هذا المكان لعدً المعروف منها، ولا ذكرها.

ولنذكر نبذة من أسماء أعيان المصنفات الكبار: كتاب «الإيمان» مجلد، كتاب «الاستقامة» مجلدان، «جواب الاعتراضات المصرية على الفتوى الحموية» أربع مجلدات، كتاب «تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية» في ست مجلدات كبار، كتاب «المحنة المصرية» مجلدان، «المسائل الاسكندرانية» مجلد، «الفتاوى المصرية» سبع مجلدات.

وكل هذه التّصانيف ما عدا كتاب «الإيمان» كتبه وهو بمصر في مدة سبع سنين صنفها في السجن. وكتب معها أكثر من مائة لَفّة ورق أيضًا، كتاب «درء تعارض العقل والنقل» أربع مجلدات كبار. والجواب عما أورده الشّيخ كمال الدين ابن الشريشي على هذا الكتاب، نحو مجلد، كتاب «منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية» أربع مجلدات. «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح» مجلدان. «شرح أول المحصل للرازي» مجلد. «شرح بضعة عشر مسألة من الأربعين للرازي» مجلدان. «الرد على المنطق» مجلد كبير. «الرد على البكرى في مسألة الاستغاثة» مجلد. «الرد على أهل كسروان الروافض» مجلدان. «الرد على أهل كسروان الروافض» مجلدان. «المعقدية». «جواب من قال: إنّ معجزات الأنبياء قوى مجلدان. «الصفدية». «جواب من قال: إنّ معجزات الأنبياء قوى

نفسانية» مجلد. «الهلاوونية» مجلد. «شرح عقيدة الأصبهاني» مجلدات. «شرح العمدة» للشيخ موفق الدين. كتب منه نحو أربع مجلدات. «الصارم المسلول «تعليقة على المحرر» في الفقة لجده عدة مجلدات. «الصارم المسلول على شاتم الرسول» مجلد. «بيان الدليل على بطلان التحليل» مجلد. «اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم» مجلد. «التحرير في مسألة حفير» مجلد. في مسألة من القسمة، كتبها اعتراضً على الخويي في حادثة حكم فيها. «الرد الكبير على من اعترض عليه في مسألة الحلف بالطلاق» ثلاث مجلدات، كتاب «تحقيق الفرقان بين التطليق والأيمان» مجلد كبير. «الرد على الأخنائي في مسألة الزيارة» مجلد.

وأما القواعد المتوسطة والصغار وأجوبة الفتاوى: فلا يمكن الإحاطة بها، لكثرتها وانتشارها وتفرقها. ومن أشهرها «الفرقان بين أولياء الرَّحمن وأولياء الشيطان» مجلد لطيف. «الفرقان بين الحق والبطلان» مجلد لطيف. «الفرقان بين الطلاق والأيمان» مجلد لطيف. «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية» مجلد لطيف. «رفع الملام عن الأئمة الأعلام» مجلد لطيف.

### ذكر نبذة من مفرداته وغرائبه

اختار ارتفاع الحدث بالمياه المتعصرة، كماء الورد ونحوه، واختار جواز المسح على النعلين، والقدمين، وكل ما يحتاج في نزعه من الرِّجل إلى معالجة باليد أو بالرجل الأخرى، فإنه يجوز عنده المسح عليه مع القدمين.

واختار أُنَّ المسح على الخفين لا يتوقف مع الحاجة، كالمسافر

على البريد ونحوه، وفعل ذلك في ذهابه إلى الديار المصرية على خيل البريد ويتوقف مع إمكان النزع وتيسره.

واختار جواز المسح على اللفائف ونحوها.

واختار جواز التيمم لخشية فوات الوقت في حق غير المعذور، كمن أخّر الصلاة عمدًا حتَّى تضايق وقتها. وكذا من خشي فوات الجمعة والعيدين وهو محدث. فأما من استيقظ أو ذكر في آخر وقت الصلاة: فإنه يتطهر بالماء ويصلي، لأن الوقت متسع في حقه.

واختار أنَّ المرأة إِذا لم يمكنها الاغتسال في البيت، أَو شقَّ عليها النزول إِلى الحمام وتكرره: أنها تتيمم وتصلي.

واختار أن لا حَدَّ لأقلِّ الحيض ولا لأكثره، ولا لأقل الطهر بين الحيضتين، ولا لسن الإياس من الحيض. وأنّ ذلك راجع إلى ما تعرفه كل امرأة من نفسها، واختار أنَّ تارك الصلاة عمدًا: لا يجب عليه القضاء، ولا يشرع له، بل يكثر من النوافل، وأن القصر يجوز في قصير السفر وطويله، وأن سجود التلاوة لا يشترط له طهارة.

### ذكر وفاته

مكث الشَّيخ في القلعة من شعبان سنة ست وعشرين إلى ذي القعدة سنة ثمان وعشرين، ثمَّ مرض بضعة وعشرين يومًا، ولم يعلم أكثر الناس بمرضه، ولم يفجأهم إلاَّ موته.

وكانت وفاته في سحر ليلة الاثنين عشري ذي القَعْدة، سنة ثمان وعشرين وسبعمائة.

وذكره مؤذن القلعة على منارة الجامع، وتكلم به الحرس على الأبراج، فتسامع الناس بذلك، وبعضهم أعلم به في منامه، وأصبح الناس، واجتمعوا حول القلعة حتَّى أهل الغوطة والمرج، ولم يطبخ أهل الأسواق شيئًا، ولا فتحوا كثيرًا من الدكاكين الَّتي من شأنها أن تُفْتح أَوَّل النهار. وفتح باب القلعة.

وكان نائب السلطنة غائبًا عن البلد، فجاء الصاحب إلى نائب القلعة، فعزاه به وجلس عنده، واجتمع عند الشَّيخ في القلعة خلق كثير من أصحابه، يبكون ويثنون، وأخبرهم أخوه زين الدين عبدالرَّحمن: أَنَّه ختم هو والشيخ منذ دخلا القلعة ثمانين ختمة، وشرعا في الحادية والثمانين، فانتهيا إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ فِي فَقَ فِي مَقَّعَدِ صِدْقِ عِندَمَلِيكُ مُقَّلَدِم فَي .

فشرع حينئذ الشيخان الصالحان: عبدالله بن المحب الصالحي، والزُّرَعيّ الضرير ـ وكان الشَّيخ يحب قراءتهما ـ فابتدءا من سورة الرَّحمن حتَّى ختما القرآن. وخرج الرجال، ودخل النساء من أقارب الشَّيخ، فشاهدوه ثمَّ خرجوا، واقتصروا على من يغسله، ويساعد على تغسيله، وكانوا جماعة من أكابر الصالحين وأهل العلم، كالمزِّي وغيره، ولم يفرغ من غسله حتَّى امتلأت القلعة بالرجال وما حولها إلى الجامع، فصلى عليه بدركات القلعة: الزاهد القدوة محمَّد بن تمام. وضجَّ الناس حينئذ بالبكاء والثناء، وبالدعاء والترحم.

وأخرج الشَّيخ إلى جامع دمشق في الساعة الرابعة أو نحوها. وكان قد امتلأ الجامع وصحنه، والكلاسة، وباب البريد، وباب الساعات إلى الميادين والفوارة. وكان الجمع أعظم من جمع الجمعة، ووضع الشَّيخ

في موضع الجنائز، مما يلي المقصورة، والجند يحفظون الجنازة من الزحام، وجلس الناس على غير صفوف، بل مرصوصين، لا يتمكن أحد من الجلوس والسجود إلاً بكلفة. وكثر الناس كثرة لا توصف.

فلما أذن المؤذن الظهر أقيمت الصلاة على السدة، بخلاف العادة، وصلوا الظهر، ثمَّ صلوا على الشَّيخ. وكان الإمام نائب الخطابة علاء الدين ابن الخراط لغيبة القزويني بالديار المصرية، ثمَّ ساروا به، والناس في بكاء ودعاء وثناء، وتهليل وتأشف، والنساء فوق الأسطحة من هناك إلى المقبرة يدعين ويبكين أيضًا. وكان يومًا مشهودًا، لم يعهد بدمشق مثله، ولم يتخلف من أهل البلد وحواضره إلاَّ القليل من الضعفاء والمخدرات، وصرخ صارخ: هكذا تكون جنائز أئمة أهل السنة. فبكى الناس بكاء كثيرًا عند ذلك.

وأخرج من باب البريد، واشتد الزحام، وألقى الناس على نعشه مناديلهم وعمائمهم، وصار النعش على الرءوس، يتقدم تارة، ويتأخر أخرى. وخرج الناس من أبواب الجامع كلها وهى مزدحمة. ثمَّ من أبواب المدينة كلها، لكن كانَ المُعظم من باب الفرج، ومنه خرجت الجنازة، وباب الفراديس، وباب النصر، وباب الجابية، وعظم الأمر بسوق الخيل.

وتقدم في الصلاة عليه هناك أخوه زين الدين عبدالرَّحمن.

ودفن وقت العصر أو قبلها بيسير إلى جانب أخيه شرف الدين عبدالله بمقابر الصوفية، وحُزِر الرجال بستين ألفًا وأكثر، إلى مائتى ألف، والنساء بخمسة عشر ألفًا، وظهر بذلك قول الإمام أحمد «بيننا وبين أهل البدع يوم الجنائز».

وختم له ختمات كثيرة بالصالحية والمدينة، وتردد الناس إلى زيارة قبره إيامًا كثيرة، ليلاً ونهارًا، ورئيت له منامات كثيرة صالحة. ورثاه خلق كثير من العلماء والشعراء بقصائد كثيرة من بلدان شتى، وأقطار متباعدة، وتأسَّف المسلمون لفقده. رضي الله عنه ورحمه، وغفر له.

وصُلِّي عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام القريبة والبعيدة، حتَّى في اليمن والصين. وأخبر المسافرون: أَلَّه نودى بأقصى الصين للصلاة عليه يوم جمعة «الصلاة على ترجمان القرآن».

وقد أفرد الحافظ أبو عبدالله بن عبدالهادي له ترجمة في مجلَّدة، وكذلك أبو حفص عمر بن علي البزار البغدادي في كراريس. وإنما ذكرناها هنا على وجه الاقتصار ما يليق بتراجم هذا الكتاب.

وقد حدّث الشَّيخ كثيرًا. وسمع منه خلق من الحفاظ والأئمة من الحديث ومن تصانيفه، وخرَّج له ابن الواني أُربعين حديثًا حدّث بها.

#### كتاب

### العِقْد الفاخر الحَسَن في طبقات أكابر اليمن(١)

للمؤرِّخ/ شمس الدين على بن الحسن الخزرجي اليمني (٨١٢)

وفي سنة ثمانِ وعشرين: توفي شيخُ الإسلام، عالم العصر، بقيَّة المجتهدين، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تيمية (٢) الحراني، ثم الدمشقي، الحافظ المفسِّر صاحب التصانيف.

وكان إمامًا مجتهدًا، عارفًا بالعربية والتفسير، والأصول والفروع، يتوقَّد ذكاءً، قوَّالاً بالحق، آمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، وكان موصوفًا بالقناعة والتعقُف، والسخاء والجود، والشجاعة والإقدام، قليل الراحة والتنغم، قليل النوم، مُكِبًّا على العلم والعمل، قليل الأكل، لم يتزوَّج قطُّ ولا تَسَرَّى.

وكان ميلاده: عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين بحرًان، وكان معتقلاً في قلعة دمشق، بعد أن أقام خمسة أشهر ممنوعًا من الدواة والورق.

وكان وفاته ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة، وله يومئذ ثمان

<sup>(</sup>١) (ق/ ١٤١ب - ١٤٢ أ) ميكروفلم بمركز البحث بجامعة أم القرى.

<sup>(</sup>٢) في النسخة: بن أبي التيمية!.

وستون سنة، وشَهِدَه خلقٌ كثير لا يُحْصَون، وصُلِّي عليه في الجامع، ودُفن في مقابر الصوفية عند أخيه، وحضر دَفُنه نحوًا من مثتي ألف، وامتنع طائفة كثيرة من الصلاة عليه تديُّنًا (١) والأعمال بالنيَّات.

أعاد الله علينا من بركاته.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) هذا نقله المؤلف عن «نزهة العيون...» للرسولي، والذي ذكره معاصروه \_ كما تقدم \_ أنه لم يتخلف أحد في الصلاة عليه إلا من خاف على نفسه من الناس بسبب معاداته لشيخ الإسلام.

# ذَيل التقييد لمعرفة رواة الشنن والمسانيد<sup>(۱)</sup> لتقي الدين محمَّد بن أَحمد الفاسي (۸۳۲)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم، واسمه الخضر بن محمَّد بن الخضر بن عليّ بن عبدالله الحَرَّاني، ثمَّ الدِّمشقي، الشَّيخ تقي الدين أبو العَبَّاس ابن الشَّيخ شهاب الدين ابن الشَّيخ مجد الدين، المعروف بابن تَيْميَّة.

سمع على أمين الدِّين القاسم بن أبي بكر الإربلي "صحيح مسلم" وعلى الشَّيخ تاج الدين الفزاري، وعلى بن بَلْبَان، ويوسف بن أبي نصر الشقاري<sup>(۲)</sup> المجلدة الأولى من "صحيح البخاريّ" نسخة السميساطية، والمجلدة الثانية منه، والمجلدة الثالثة، والمجلدة الرابعة، والسادسة بقراءة الصفي العراقي سنة اثنتين وثمانين وستمائة.

وكان واسع المعرفة بالتفسير، والحديث، والفقه، والأصول، والعربية، وغير ذلك، موصوفًا بالاجتهاد.

مات سنة ثمان وعشرين وسبع مئة مسجونًا بقلعة دمشق.

وسمع من ابن عبدالدَّاثم، وابن أبي اليسر، وغيرهم.

وحدَّث، سمع منه الحافظان البرزالي، والذهبي.

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۷۲–۷۳) مركز البحوث وإحياء التراث الإسلامي بمكة المكرمة (ط: ۱) (۱) (۱۲/ ۱۲۵) تحقيق محمد صالح المراد.

<sup>(</sup>٢) في بعض المصادر: «السفاري».

### التَّبْيَان لِبَدِيْعَةِ البَيَان(١)

للعلاَّمة / محمَّد بن ناصر الدين الدِّمشقي الشَّافعيّ (٨٤٢)

ثم فَتَى تَيْمِيُّةٍ حَرَّانِي ذَكَّرَهُمْ كَلاَّمُهُ المَعَانِيْ

حرّاني: نسبة إلى حرّان مدينة مشهورة بين الموصل والشام والروم، بينها وبين الرّها يوم، وبين الرقة يومان، قيل: سميت بهاران أخي إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، وهو والد لوط عليه السلام لأنّه أوّل من بناها، ثمّ عُرّبت فقيل: حران، وذكر قوم فيما حكاه ياقوت في «معجم البلدان»: أنها أوّل مدينة بنيت في الأرض بعد الطوفان، فتحت في أيام عمر -رضي الله عنه على يدي عِياض بن غنم بن زهير الفهري -رضي الله عنه ملحًا في سنة تسع عشرة، ونزلها أنس بن مالك وغيره من الصّحابة - رضي الله عنهم، وخرج منها أئمة، ذكر غالبهم أبو عَروبة الحرّاني في «تاريخه»، وكذلك أبو عليّ محمّد بن سعيد الحَرّاني في «تاريخه»، وكذلك أبو عليّ محمّد بن سعيد الحَرّاني في «تاريخه»، وأبو الحسن عليّ بن الحسن بن علان بن عبدالرّ حمن الحَرّاني.

وقولي: (ذكّرهم) أي: أعلمهم، (والمعاني) جمع معنى، وهو مراد الكلام، وفي الحاء والذال والكاف<sup>(٢)</sup>: رمز وفاة ابن تَيْميَّة المذكور بلا خلاف.

<sup>(</sup>۱) راجعنا نسختین من الکتاب، إحداهما علیها خط المؤلف، میکروفیلم رقم (۷۹۸) بجامعة أم القری، والثانیة \_وفیها زیادات\_ نسخة مکتبة عارف حکمت بالمدینة النبویة برقم (۵۲۱\_ تاریخ) [ق/ ۱۵۱ب\_۱۵۲ب].

<sup>(</sup>۲) يعني هذه الحروف في البيت المتقدم، وقيمته العددية على حساب الجُمَّل = (۲۸) فالحاء = ۸، والذال = 4.7 والكاف = 4.7

وهو: أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم الخضر بن محمَّد بن الخضر بن إبراهيم بن عليّ بن عبدالله النَّميري<sup>(۱)</sup> الحَرَّاني ثمَّ الدِّمشقي، أبو العَبَّاس، ابن تَيْميَّة الإمام شيخ الإسلام أستاذ الحفاظ، علم الأثمة الأيقاظ، المنعوت بتقي الدين.

ذكر أبو عبدالله بن محمّد بن النجار مؤرّخ المحدّثين في (تَيْميّة) المعوّل في شهرته عليها (۲) أَنَّ أُم جده محمّد بن الخضر كانت واعظة تسمّى تَيْميّة، فنُسب إليها، وقيل: حج جدّه المذكور فمرّ على درب تيّماء المشهور، فخرج عليه من خباء جارية طفلة سنية، فلما رجع رأى زوجته، وكانت حاملاً قد وضعت بنتا، فقال لها: يا تَيْميّة يا تَيْميّة! فلزمه هذا الاسم لقبًا مذكورًا، وصار لذريته من بعده علمًا مشهورًا، ومن زعم أنّ أُمهم من وادي التيم فقد تقوّل، وليس بصحيح ما عليه عوّل.

ولد أبو العَبَّاس بحرَّان يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل، وقيل: ثاني عشره، وعلى الأوَّل المعوَّل. سنة إحدى وستين وست مئين، وأوّل سماعه من ابن عبدالدَّائم في سنة سبع وستين، ثمَّ برع في التفسير والفقه وأُصوله والعربية، ولم يصل عمره إلى العشرين.

ثمَّ سمع من خلق من الأعيان، منهم: إسماعيل بن أبي اليسر، ويحيى بن أبي منصور بن الصيرفي، والمسلم بن علان.

حدّث عنه خلق منهم: الذَّهَبيّ والبرزالي وأَبو الفتح ابن سيد النَّاس وحدثنا عنه جماعة من شيوخنا الأكياس.

<sup>(</sup>١) ووافقه على هذه النسبة العلامة: العدوي في كتابه «الزيارات»، انظره في هذه المجموعة.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصلين، والأولى: عليه.

وقال الذَّهَبِيّ في عَدِّ مصنفاته المجودة: وما أُبعد أَنَّ تصانيفه إلى الآن تبلغ خمس مئة مجلدة، وأثنى عليه الذَّهَبِيّ وخلق بثناء حميد، منهم: الشَّيخ عماد الدين الواسطي العارف، والعلامة تاج الدين عبدالرَّحمن الفزاري، وكمال الدين أبو المعالي محمَّد بن الزَّمْلكاني، وأبو الفتح ابن دقيق العيد، وحسبه من الثناء الجميل، قول أستاذ أئمة الجرح والتعديل: أبي الحجاج المزِّي الحافظ الجليل، قال عنه: ما رأيت مثله ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسنة رسوله، ولا أتبع لهما منه.

وترجمه بالاجتهاد وبلوغ درجته، والتمكن في أنواع من العلوم وفنون: ابن الزَّمْلكاني، والنَّهبيّ، والبرزالي، وابن عبدالهادي وآخرون. وقال النَّهبيّ ـ بعد أن أَشار إلى بعض ما كَانَ فيه، وما كَانَ يحويه من العلوم ويدريه: وهو أعظم من أن تصفه كلمي، ويُنبّه على شَأْوِه قلمي؛ فإنَّ سيرته وعلومه ومعارفه ومحنه وتنقلاته تحتمل أن توضع في مجلدتين.

وذكر وفاته في كتابه «الدول الإسلامية»، وقال: وشيَّعه خلق أقل ما حُزروا بستين ألفًا، ولم يخلف بعده من يقاربه في العلم والفضل. انتهى. وقيل: كَانَ من حضر جنازته أكثر من مئتي ألف إنسان، لأنّ أهل دمشق حضروه إلاَّ نفرًا قليلاً، ومن عجز عن الإتيان، وكان بين الحاضرين بكاءٌ عظيم، وتضرع إلى الله تعالى وأذكار. وتردد النَّاس إلى قبره بالصوفية الليل والنهار، ورُثِيَتْ له منامات حسنة خطيرة، ورثاه جماعة بقصائد كثيرة.

قال أبو عبدالرَّحمن السلمي: حضرت جنازة أبي الفتح القوّاس الزاهد مع الشَّيخ أبي الحسن الدارقطني، فلما بلغ إلى ذلك الجمع الكثير أقبل علينا فقال: سمعت أبا سهل بن زياد القطان يقول: سمعت ابن أحمد

ابن حنبل يقول: سمعت أبي يقول: قولوا لأهل البدع: بيننا وبينكم الجنائز.

أنبأنا شيخنا الحافظ الكبير أبو بكر محمَّد بن عبدالله السعدي قال: أنشدنا الحافظ الكبير أبو عبدالله محمَّد بن أحمد بن الذَّهبيّ لنفسه يرثي شيخ الإسلام أبا العَبَّاس ابن تَيْميَّة ـرحمة الله تعالى عليه ـ:

مَحوتَ رسم العلوم والورع عُرى التُّقى فاشتفى أُولوا البِدَع حبرًا تقيًّا مجانب الشبع وإِنْ يُناظر فصاحب «اللمع» بكلِّ معنى في الفنِّ مخترع كشعبةٍ أو سعيــد الضبعــي وذا جهاد عارٍ من الجزع وزهده القادري في الطمع(٢) زال عليًّا في أجمل الخِلعَ سعمان والشافعي والخِلَعِي<sup>(٣)</sup> مع خصمه يومَ نفخةِ الفزعِ

يا موت نحد من أردت أو فدع أخذت شيخ الإسلام وانفصمت غيبت بحرًا مفسرًا جبلًا في في نال يحد أن فمسلم ثقة وإن يخض نحو سيبويه يَفُه (١) وصار عالي الإسناد حافظة والفقه فيه فكان مجتهدًا وجوده الحاتمي مشتهر أسكنه الله في الجنان ولا مع مالك والإمام أحمد والنم مضى ابن تيمية وموعده

<sup>(</sup>١) فِي نَسْخَةُ: يُهُدُ.

٢) كذا، وفي «العقود»: «الطبع».

 <sup>(</sup>٣) في العقود: «النخعي».

## العلامة أحمد بن علي المقريزي (٨٤٥)

١ \_ المقفّى الكبير

٢ ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار

٣ ـ السلوك لمعرفة دول الملوك



# المُقَفَّى الكَبيْرُ (١)

### ابن تَيْمِيَّة

أحمد بن عبدالحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم [بن] محمَّد بن تَيْمِيَّة، تقيّ الدين، أبو العبَّاس، المنعوت «شيخ الإسلام» ابن الإمام شهاب الدين أبي المحاسن، ابن العلامة مجد الدين أبي البركات، الحرّانيّ الأصل، الدمشقيّ المنشإ والدار والوفاة.

ولد بحرّان يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستّمائة. وقدم مع والده وأهله دمشق في سنة سبع وستّين وستّمائة. وسمع من ابن عبد الدائم وطبقته. ثمَّ طلب بنفسه قراءةً وسماعًا من خلق كثير، وقرأ بنفسه الكتب، وكتب الطّباق والأثبات، ولازم السّماع مدّة سنين فبلغت شيوخه نحو [مئتي] (٢) شيخ. واشتغل بالعلوم، وكان من أذكى الناس، كثير الحفظ، قليل النسيان، قلّما حفظ شيئًا فنسيه، إلى أَنْ صار إمامًا في التفسير وعلوم القرآن، عارفًا بالفقه واختلاف وعلم الهيئة، والمجبر والمقابلة، وعلم الحساب، وعلم أهل الكتابين وأهل البدع، وغير ذلك من العلوم النقلية والعقلية، حتَّى أَنَّه ما تكلّم وأهل البدع، وغير ذلك من العلوم النقلية والعقلية، حتَّى أَنَّه ما تكلّم معه فاضل في فنّ من الفنون إلاً ظنَّ أَنَّ ذلك الفنَّ فتُه. وصار حُفَظَةً

<sup>(</sup>١) (١/٤٥٤\_٤٨٣) دار الغرب الإسلامي، بيروت، (ط: ١) ١٤١١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: مئة، والتصويب من المصادر.

للحديث، مُميِّزًا بين صحيحه وسقيمِه، عارفًا برجاله وعلله، مُتضلَّعًا من ذلك، مع التبحّر في علم التاريخ.

ومات أبوه في السابع والعشرين من ذي الحجّة سنة اثنتين وثمانين بدمشق. وفي يوم الاثنين ثامن المحّرم سنة ثلاث وثمانين، ذُكر الشَّيخ تقيّ الدين للدرس موضع والده، بدار الحديث من القصّاعين، وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين، والشيخ تاج الدين الفزاريّ، وزين الدين ابن المُنجّى/ وجماعة. وفي يوم الجمعة ابن المرحّل، وزين الدين ابن المُنجّى/ وجماعة. وفي يوم الجمعة عاشر صفر، جلس بجامع دمشق على المنبر لتفسير القرآن الكريم مكان والده، وابتدأ من أوّل الفاتحة.

وفي يوم الجمعة رابع شهر ربيع الآخر سنة تسعين وستمائة، ذكر على كرسية شيئًا من الصّفات، فشتع عليه نور الدين بن مصعب، وساعده الفقير المعتقد نجم الدين محمّد الحريريّ، وصدر الدين ابن الوكيل، وجماعة. ومَشوا إلى الشيخين شرف الدين المقدسيّ وزين الدين الفارقاني، ومنعوه من الجلوس فلم يمتنع، وجلس في الجمعة الثانية. وقال قاضي القضاة شهاب الدين محمّد بن أحمد الخويي حاكم دمشق: أنا على عقيدة الشّيخ تقيّ الدّين فعوتب على ذلك. فقال: لأنّ ذهنه صحيح، وموادّه كثيرة، فلا يقول إلاّ الصحيح.

ثمَّ إِنَّ القاضي شرف الدين المقدسيّ قال: أَنَا أَرجو بركته ودُعاءَه، وهو صاحبي وأخي.

واجتمع به وجيه الدين ابن المنجَّى، وزين الدين الخطيب، فتبرّأ من القضيّة، وعتب ولده صدر الدين، فسكن الأمرُ بعد ذلك.

وتوجّه إلى الحجّ في سنة اثنتين وتسعين وعاد. فلمّا كَانَ في شهر رجب سنة ثلاث وتسعين، دخل هو والشّيخ زين الدين الفارقيّ إلى الأمير عزّ الدين أيبك الحمويّ ناثب دمشق وكلّماه في أمر النصرانيّ اللّذي سبّ النّبي عَلَيْ الله في أجار النصرانيّ، فكلّموه في أمره، وكان معه ابن أحمد بن حجّي الّذي أجار النصرانيّ، فكلّموه في أمره، وكان معه رجل من العرب، فقال للناس عن النصرانيّ: إنّه خيرٌ منكم! فرجموه بالحجارة. وهرب عسّاف. فأحضر الناثب لمّا بلغه ذلك، ابن تَيْمِيّة والفارقاني وأخرق بهما، وأمر بهما فضربا، وحُبسا في العذراوية، وضرب عدة من العامّة وحبس منهم ستة نفر، وضرب والي البلد جماعة وضرب عليه، ليخلّصه. فخاف النصرانيّ عاقبة هذه الفتنة وأسلم. فعقد النائب عنده مجلسًا حضره قاضي القضاة وجماعة من الشافعيّة، وأفتوا بحَقْنِ عنده مجلسًا حضره قاضي القضاة وجماعة من الشافعيّة، وأفتوا بحَقْنِ دم النصرانيّ، بعد الإسلام. وطلب الفارقانيّ فوافقهم، وطلب ابن تَيْمِيَّة وطيّب خاطره وأطلقه.

وفي يوم الأربعاء سابع عشر شعبان سنة خمس وتسعين، درّس ابن تيميّة بالمدرسة الحنبليّة عوضًا عن زين الدين ابن المنجّى. وفي شهر ربيع الأوّل سنة ثمان وتسعين، قام جماعة من الشافعيّة عليه، لكلامه في الصفات. ووقعت بأيديهم فتيّاه الحمويّة، فردّوا عليه وانتصبوا لعناده. ووافقهم القاضي جلال الدين الحنفيّ. وأمر بإطلاق النداء على إبطال العقيدة الحمويّة، فنودي بذلك. فانتصر له الأمير سيف الدين جاغان المشدّ، وطلب الّذين قاموا عليه، وضرب المنادي، وجماعة ممّن كانوا معه. وفي يوم الجمعة ثالث عشره، جلس على عادته وتكلّم على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، [القلم: ٤]. وحضر عنده من على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، [القلم: ٤].

الغد قاضي القضاة إمام الدين القزويني، وقُرثت التقيدة الحموية بحضور جماعة، وحُوقِقَ على ما فيها فأجاب بما عنده وانفصل المجلس فسكنت القضية.

وفي شهر ربيع الآخر سنة تسع وتسعين وستمائة، خرج من دمشق في جماعة إلى غازان متملك التتر لمّا قدم إلى الشّام، وكان قد نزل تلّ راهط. فلم يمكّنه الوزير [سعد الدين] من لقاء غازان فعاد. ثمّ إِنّه توجّه إليه ثانيًا واجتمع به وكلّمه بغلظة، فكفّ الله يد غازان عنه وذلك أنّه قال لترجمان الملك غازان: قل للقان: أنت تزعم أنك مسلم، ومعك قاض، وإمام، وشيخ ومؤذّنون على ما بلغنا، فغزوتنا. وأبوك وجدّك هولاكو كانا كافرين، وما عملا الّذي عملت، عاهدا فوفيا. وأنت عاهدت فغدرت، وقلت فما وفيت! \_ ومرّ في مثل هذه المحاسبة، وقد حضر قضاة دمشق وأعيائها. فقدم إليهم غازان طعامًا فأكلوا، إلّا ابن حضر قفيل له: لم لا تأكل؟

فقال: كيف آكلُ من طعامكم، وكلّه ممّا نهبتُم من أغنام الناس وقطعتُم من أشجار الناس؟

ثم إِنَّ غازان طلب منه الدعاء. فقال في دعائه: اللهم، إِنْ كَنتَ تَعلمُ أَنّه إِنّما قاتلَ لتكون كلمةُ الله هي العليا، وجهادًا في سبيلك، فأيده وانصره. وإن كَانَ للمُلك والدنيا والتكاثر، فافعل به واصنع! \_ يدعو عليه، وغازان يؤمن على دعائه، وقضاة دمشق قد خافوا القتل وجمعوا ثيابهم خوفًا أَن يبطش به غازان فيصيبهم من دمه. فلما خرجوا قال قاضي القضاة ابن الصصريّ لابن تَيْمِيَّة: كدتَ تُهلكنا معك. ونحن ما نصْحَبُك من هنا!

فقال: وأنا لا أصحبُكم!

فانطلقوا عُصبةً وتأخَر ابن تَيْمِيَّة في خاصّة من معه. فلم يبق أحدٌ من الحرّاس والأمراء حتَّى أتوه من كلّ جهة وتلاحَقوا به ليتبرَّكُوا برؤيته. فما وصل دمشق إلاَّ في نحو ثلاثمائة فارس في ركابه، ودخلوا. وأمّا القضاة فخرج عليهم جماعة فجرّدُوهم من ثيابهم، ودخلوا المدينة عُراةً.

فلمّا عاد غازان إلى بلاده، ركب ابن تَيْمِيَّة البريد إلى مهنّأ بن عيسى واستُحضره إلى الجهاد. وركب بعده إلى القاهرة واستَنْفَر السلطان. وواجه بالكلام الغليظ أمراءه وعسكره. ولمّا جاء السلطان إلى شَقْحب لاقاه وجعل يشجّعه ويثبّته. فلمّا رأى السلطان كثرة التّتار قال: يا لخالد بن الوليد!

فقال له: لا تقُل هذا. بل قل: يالله! واستغث بالله ربّك ووحّدُه وحدَه تُنصَرْ، وقل: يا مالكَ يوم الدين، إيّاك نعبد وإيّاك نستعين! \_ وما زال يطلّ تارة على الخليفة المستكفي بالله، وتارة على الملك الناصر محمّد بن قلاوون ويُهَدِّئهما ويربط جأشَهما، حتَّى جاء نصر الله والفتح. وقال للسلطان: أنت منصور فاثبت!

فقال له بعض الأمراء: قل: إِن شاء الله!

فقال: إِنْ شاء الله، تحقيقًا، لا تعليقًا! \_ فكان كما قال.

ولمّا أعيدت الخطبة بجامع دمشق \_ بعد رحيل غازان \_ للملك الناصر محمّد بن قلاوون في يوم الجمعة سابع عشري شهر رجب من السنة المذكورة، دار [ابن تَيْمِيّة] بنفسه على ما جُدّد من الخمّارات، وأراق خمورها وكسر أوانيها وشقّ ظروفها، وعزّر الخمّارين هو

وجماعتُه. وكان الناس يمشون معه، وهو يدور على الجماعات ويقرأ على الجماعات ويقرأ عليهم سورة القتالِ وآيات الجهاد وأحاديث الغزو والرباط والحرس، ويحثّهم على ذلك.

فلمّا عاد التّتار إلى حلب في سنة سبعمائة، وانجفَل الناس منهم وكان قد حرج عسكر ورجع - ركب ابنُ تَيْمِيّة خيَل البريد إلى مصر فدخل قلعة الجبل في اليوم الثامن من خروجه من دمشق، وذلك في شهر جمادى الأولى، وحصّ على الجهاد في سبيل الله وأغلظ في القول. واجتمع بالسلطان وأركان الدولة. وأنزل بالقلعة ورُتّب له في كل يوم دينار ومحفيّة (۱)، وبعَثَ إليه السلطان بَقْجة قُماش. فلم يقبل من ذلك شيئًا. ثمّ عاد إلى دمشق وقد حرّض الدولة على قتال التّتار.

فلمّا كَانَ أوّل ذي القعدة سنة إحدى وسبعمائة، قام عليه جماعة وسألوا الأمير أيبك الأفرم نائب دمشق منعك مِمّا يتعاطاه من التعزير وإقامة الحدود. وكان قد حلق رؤوسًا وضرب جماعة. ثمّ سكنت القضية.

وفي شهر رجب سنة ثلاث وسبعمائة، أحضر ابن تَيْمِيَّة إبراهيم القطّان صاحب الدلق الكبير، وقص أظفاره وشعره المفتّل وشاربه المسبل، وأمره بترك الصياح والفحش وأكل الحشيشة وتركِ لباس الدلق الكبير، وفتقه، وكان فيه قطع كثيرة من بسط وعبيّ. وفي سابع عشر أحضر الشَّيخ محمَّد البلاسيّ فتاب على يده، وأشهد عليه بترك المحرّمات واجتنابها، وأنَّه لا يخالط أهل الذّمة ولا يتكلّم في تعبير

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

الرؤيا ولا في شيءٍ من العلوم بغير معرفة. وكتب عليه بذلك مكتوبًا.

وفي يوم الأثنين سادس عشريه، حضر، ومعه عدّة من الحجّارين، وقطع الصخرة الَّتي بجوار مصلّى دمشق حتَّى زالت، وأراح الناس من أمرها، فإنها كانت تزارُ وينذرها الناس ويتبرّكون بها.

وفي مخرم سنة خمس وسبعمائة توجّه مع الأفرم إلى جبل كسروان وغزا أهله وشدّ في وسطه السيف والتركاش وأفتى بقتالهم، وعاد وقد انتصر عليهم.

وفي جمادى الأولى اجتمع عند الأفرم جماعة من الفقراء الأحمدية الرّفاعيّة، وحضر ابنُ تَيْمِيَّة. وأراد الفقراء إظهار شيء من أحوالهم. فقال: لا يسع أحدًا الخروج عن الشريعة بقول ولا فعل. (وقال) هذه حيّل يتحيّلون بها في دخول النار وإخراج الزبّد من الحلق. ومَن أراد دخول النار فليغسل جسده في الحمّام ثمّ يدلكه بالخلّ وبعد ذلك يدخل النار أولو دخل لا يلتفت إلى ذلك، بل هو نوع من فعل الدجّال عندنا. وكان جمعًا كبيرًا. فقال الشّيخ الصالح شيخ المنيبع: نحن أحوالنا تنفقُ عند التّتار، وما تنفق عند أهل الشرع.

وانفصل المجلس على أنّهم يخلعون أطواقَ الحديد، وأنّ من خرج عن الكتاب والسنّة تضرب رقبَتُه. وكتب ابن تَيْمِيّة عُقيب هذه الواقعة جزءًا في حال الأحمديّة ومبدإ أمرهم وأصل طريقتهم، وما فيهم من الخير والشرّ.

وكان قد ظهر الشَّيخ نصر الدين المنبجيّ بمصر، واستولى على أرباب الدولة حتَّى شاع أمره. فقيل لابن تَيْمِيَّة: إِنَّه اتّحاديّ وإنَّه ينصر

مذهب ابن العربيّ وابن سبعين. فكتب إليه نحو ثلاثمائة سطر ينكر عليه. فتكلّم نصر المنبجيّ مع قضاة مصر في أمره، وقال: هذا مبتلعٌ، وأخاف على الناس من شرّه! \_ فحسّن القضاة للأمراء طلبه إلى القاهرة وأن يعقد له مجلس بدمشق. فلمّا كَانَ في يوم الاثنين ثامن شهر رجب، طلب ابن تَيْمِيَّة والفقهاء إلى القصر الأبلق عند الأفرم. وسأله عن العقيدة فأحضر عقيدته الواسطيّة وقرئت في المجلس، وبحث معه فيها، وانفصل المجلس ولم يُكمل قراءتها. ثمّ اجتمعوا يوم الجمعة ثاني عشره بعد الصلاة، وحضر الشيخ صفيّ الدين الهنديّ وأقامو[ه] للبحث معه من عمه. ثمّ أقاموا الشيخ كمال الدين ابن الزملكانيّ فحاققه وبحث معه من غير مسامحة، فرضُوا ببحثه وأثنوا على فضائله وانفضُوا، والأمر قد انفصل.

فاتفق بعد ذلك أنَّ بعض قضاة دمشق عزَّر شخصًا من أصحاب ابن تيْمِيَّة وطلب جماعة ثمَّ أُطلِقُوا، فوقع هرج في البلد. وكان الأفرم قد خرج للصيد، فقرأ في يوم الاثنين ثاني عشري رجب المذكور الشيخ جمالُ الدين المزّيّ فصلاً في الردّ على الجهْمِيّة من كتاب: «أفعال العباد» للبخاري، تحت [قبة] النسر فغضب بعض الفقهاء لذلك وقالوا: نحن المقصودون بهذا! - ورفعوا الأمر إلى قاضي القضاة الشافعيّ. فطلبه ورسم عليه. فقام ابن تَيْمِيّة وأُخْرَجَ المزيّ من الحبس بنفسه، وخرج إلى القصر واجتمع هناك بقاضي القضاة وأثنى على المزيّ. فغضب القاضي وأعاد المزيّ إلى الحبس فبقي أيّامًا. فرسم الأفرم فنودي في البلد بمنع الكلام في العقائد، ومن تكلّم فيها حلّ دمُه ومالُه ونُهبت داره وحانوتُه.

وعقد في تاسع شعبان مجلس ثالث بالقصر الأبن تَيْمِيَّة، فرضى

الجماعة بالعقيدة، وعزل قاضي القضاة نجم الدين نفسه بسبب كلام سمعه من ابن الزملكاني. ثمَّ وردت ولايتُه من مصر.

فقام نصر المنبجيّ بالقاهرة وقال لقاضي القضاة زين الدين بن مخلوف المالكيّ: قل للأمراء بأنّ ابن تَيْمِيَّة يُخْشى على الدولة منه، كما جرى لابن تومرت في بلاد المغرب.

فحدّ ثهم بذلك حتَّى تَخَيَّلوا منه. فورد كتاب السلطان بإحضار ابن تَيْمِيَّة وإحضار قاضي القضاة نجم الدين ابن الصصري إلى مصر. فمانع الأفرم نائب دمشق وقال: قد عُقد له مجلسان بحضرتي وحضره القضاة والفقهاء، وما ظهر عليه شيءٌ.

فقال له الرسول: أَنا لك ناصحٌ. وقد قال عنه الشَّيخ نصر المنبجي إِنَّه يجمع الناس عليك ويعقد البيعة لغير السلطان.

فخاف النائب وبكى<sup>(١)</sup> منه.

فتوجّها في ثاني عشر شهر رمضان على البريد. فلمّا دخل ابن تَيْمِيّة مدينة غزّة عمل بجامعها مجلسًا.

وتوجّه إلى قلعة الجبل وقد كتب الأفرمُ معه كتابًا إلى السلطان، وكُتب معه محضر فيه خطوط عدّة من القضاة وكبار الصلحاء والعلماء يصفون ما جرى في المجلسَين بدمشق، وأنّه لم يثبت عليه فيهما شيءٌ، ولا منع من الإفتاء. فلم يلتفت إلى ذلك.

وقصد ابن تَيْمِيَّة أَنْ يعقد بالقلعة مجلسًا، وأراد أَن يتكلم فلم يمكّن

<sup>(</sup>۱) کذا.

من الكلام على عادته، وحبس في البرج أيّامًا. ثمَّ نُقِل إِلَى الجبّ ليلة عيد الفطر، هو وأخواه.

وأُكرِم قاضي القضاة نجم الدين وخُلع عليه، وأعيدَ إلى دمشق، ومعه كتاب قُرِىء بدمشق يتضمَّن مخالفة ابن تَيْمِيَّة في العقيدة وإلزامَ النَّاس بذلك، خصوصًا أهل مذهبه، والوعيدَ بالعزل والحبس. ونودي بذلك في البلاد الشاميّة.

وكثر المتعصّبون على ابن تَيْمِيّة بالقاهرة، وأوذي الحنابلة، وحبس تقيّ الدين عبد الغنيّ ابن الشّيخ شرف الدين الحنبليّ. وألزم سائر الحنابلة بالرجوع عن عقيدة ابن تَيْمِيّة، وشُنع عليه. وأشار القضاة على رفيقهم قاضي القضاة شرف الدين أبي محمّد عبد الغني بن يحيى بن محمّد الحرّاني بموافقة الجماعة، فوافق وألزم جماعة من أهل مذهبه بذلك وأخذ خطّهم. ومرّ على الحنابلة ما لم يجر عليهم مثله. وكان ذلك كلّه بقيام الأمير ركن الدين بيبرس الجاشِنكير، تعصّبًا للشيخ نصر المنبجيّ.

وفي أوائل شهر ربيع الأوّل سنة ستّ وسبعمائة، اعتُقِل شرفُ اللهِينِ محمَّد بن بُخيخ الحَرَّاني، أحد أصحاب ابن تَيْمِيَّة، بقلعة الجبل، بعد أن اجتمع بالأمير سلار والأمير بيبرس وتكلّم عندهما كلامًا طويلًا. واستمرّ في الحبس إلى سادس شعبان فأطلقه الأمير سلار.

وفي سلخ شهر رمضان جمع الأمير سلار القضاة، ما خلا الحنبلي، والجزري، والنمراوي، وتكلّم في إخراج ابن تَيْمِيَّة. فقال الفقهاء والقضاة: بشرط أَنْ يلتزم أمورًا، منها الرجوع عن بعض العقيدة.

وبعثوا إليه ليحضر فلم يوافق على الحضور، وتكرّر إليه الرسول مرّاتٍ، وهو مصمّم على عدم الحضور، فانصرفوا من غير شيء.

فلمّا كَانَ في ثامن عشري ذي الحجّة منها، ورد كتاب ابن تَيْمِيّة من الجبّ على الأفرم يخبره بحاله. فأثنى الأفرم على علمه وشجاعته وقال: إِنَّه ما قبل شيئًا من الكسوة السلطانيّة ولا من الأمراء، ولم يأخذ شيئًا، قلّ ولا جلّ.

فلمّا كَانَ في صفر سنة سبع وسبعمائة اجتمع قاضي القضاة بدر الدين محمّد بن جماعة الشافعيّ بالشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة في دار الأمير الأوحديّ بكرة الجمعة رابع عشريه بقلعة الجبل، وطال بينهما الكلام، وتفرّقا قبل الصلاة.

وفي شوّال شكا الشَّيخ كريم الدين الآمليّ شيخ الصوفيّة بالقاهرة، وابن عطاء وجماعة نحو الخمسمائة نفس، من ابن تَيْمِيَّة وكلامه في ابن العربيّ الصوفيّ وغيره، إلى أمراء الدولة. فردُّوا الأمر في ذلك إلى ابن جماعة. فعُقد له مجلس، وادّعى عليه ابن عطاء بأشياء لم يثبت منها شيء. لكنّه اعترف بأنّه قال: لا يُستغاث بالنبي عَيِّ استغاثة بمعنى العبادة، ولكن يُتوسَلُ به. فقال بعض الحاضرين: ليس في هذا شيءٌ.

ورأى ابن جماعة أنَّ هذا إساءةُ إدب وعنّفه على ذلك، فحضرت رسالة إليه أَنْ يعمل في ابن تَيْمِيَّة ما تَقْتضيه الشريعة في ذلك فقال: قد قلتُ له ما يقال الأمثاله.

فلم يقنعهم ذلك. وخيروا ابن تَيْمِيَّة بين الإقامة بدمشق أَو الإسكندريَّة بشرط الحبس، فاختار الحبس.

ودخل عليه جماعة في السفر إلى دمشق، ملتزمًا ما شُرط، فأجابهم، وركب البريد ليلة الثامن عشر من شوّال وسار. فأرسل إليه من الغد بريدٌ آخر ردّه إلى عند ابن جماعة، وقد اجتمع الفقهاء. قال بعضهم: ما ترضى الدولة إلا بالحبس.

فقال ابن جماعة: وفيه مصلحة له.

فاستناب شمس الدين التونسيّ المالكيّ، وأذن له أَنْ يحكم عليه بالحبس، فامتنع وقال: ما ثبت عليه شيء.

فأذن لنور الدين الزواوي المالكيّ، فتحيّر فقال ابن تَيْمِيَّة: أَنا أَمْ وَأَدُن لَكُورَ اللهِ عَلَمِيَّة أَنَا أَمْ أَمْضِي إِلَى الحبس وأتَبُع ما تقتضيه المصلحة

فقال الزواوي: فيكون في موضع يصلح لمثله.

فقيل له: ما ترضى الدولة إِلاَّ بالحبس.

فأرسل إلى حبس القاضي. وأجلس في الموضع الَّذي أجلس فيه قاضي القضاة تقي الدين ابن بنت الأعزّ لمّا حبس. وأُذن له أَنْ يكونَ عنده مَن يخدمه. وكان هذا جميعه بإشارة الشَّيخ نصر المنبجيّ.

فاستمر في الحبس، يُستَفتَى، ويزوره الناس، وتأتيه الفتاوي الغريبة المشكلة من الأمراء والأعيان، إلى ليلة الأربعاء العشرين من شوال [ف] طُلِب أخواه زين الدين وشرف الدين، فوُجد زين الدين ورُسم عليه، وحُبس عند الشَّيخ تقى الدين.

فلم يزالا إلى أَنْ قدِم مهنّاً بن عيسى أمير العرَب إلى السلطان. فدخل على الشّيخ وهو بالسجن، في أوائل ربيع الأوّل سنة تسع

وسبعمائة، وزاره، وأُخْرَجَه بعدما استأذنَ في ذلك.

فخرج يوم الجمعة ثالث عشريه إلى دار النيابة بالقلعة. وحضر الفقهاء وحصل بينهم وبينه بحث كبير إلى وقت الصلاة. ثمَّ عادوا إلى البحث حتَّى دخل الليل، ولم ينفصل الأمر.

ثمَّ اجتمعوا بَمرْسوم السلطان يوم الأحد خامس عشريْه مجموع النهار، وحضر أكثر الفقهاء، فيهم نجم الدين ابن الرفعة، وعلاء الدين التاجي، وفخر الدين ابن بنت أبي سعد، وعزّ الدين النصراوي، وشمس الدين ابن عدلان، ولم يحضر القضاة. وطُلبوا فاعتذروا. وانفصل المجلس، وبات ابن تَيْمِيَّة عند النائب. فأشار الأمير سلار بتأخيره أيّامًا ليرى الناس فضلَه ويجتمعُوا به. فعُقِد له مجلسٌ آخر بالمدرسة الصالحيّة بين القصرين.

ثمَّ أخرج من القاهرة [إلى] الإسكندرية [و] معه أمير، ولم يمكن أحدٌ من جماعته أن يسافرَ معه. ودخل إليها ليلاً وحُبس في برج. ثمَّ توجّه إليه أصحابُه واجتمعوا به. فأقام إلى ثامن شوّال. وطلب فسار إلى القاهرة، واجتمع بالسلطان في يوم الجمعة رابع عشريه فأكرمه وتلقّاه في مجلس حفل فيه القضاة والفقهاء، وأصلح بينهم وبينَه.

ونزل إلى القاهرة فسكن بجانب المشهد الحسيني، وتردّد الفقهاء والأمراء والأجناد وطوائف الناس إليه.

فلمّا كَانَ في العشر الأوسط من شهر رجب سنة إحدى عشرة وسبعمائة، ظفر به أحد المتعصّبين عليه في مكان خال، فأساء عليه الأدب. وعلم بذلك أصحابه فحضر إليه كثير من الجند وتحدّثُوا

بالانتصار له، فأبى ذلك ومنعهم منه.

ثمَّ خرج إلى دمشق مع العسكر قاصدًا الغزاة، وتوجّه إلى القدس وسار على عجلون وزرع، فدخل دمشق في أوّل ذي القعدة ـ وقد غاب عنها أكثر من سبع سنين ـ ومعه أحواه وجماعة من أصحابه. فخرج إليه خلق كثير، وسُرّوا به سرورًا كبيرًا.

وفي يوم الأربعاء العشرين من شوال سنة ستّ عشرة وسبعمائة، توفّيت والدتُه ستُّ النعم بنت عبد الرَّحمن بن عليّ بن عبدوس الحرّانية بدمشق، ودُفنت بمقابر الصوفيّة. وكان مولدها في سنة خمس وعشرين وستّمائة تقريبًا. وولدت تسعة أولاد من الذكور، ولم ترزق بنتًا.

وفي يوم الخميس منتصف شهر ربيع الآخر سنة ثماني عشرة وسبعمائة اجتمع قاضي القضاة شمس الدين الحنبليّ بالشيخ تقيّ الدين، وأشار عليه بترك الإفتاء في مسألة الحلف بالطلاق، فقبل إشارتَه.

فلمّا كَانَ مستهلّ جمادى الأولى منها، ورد البريد من مصر، ومعه مرسوم السلطان بمنعه من ذلك، وفيه: «من أفتى بذلك نكّل به». ونُودِي بذلك في البلد.

فلمّا كَانَ يوم الثلاثاء تاسع عشر شهر رمضان سنة تسع عشرة وسبعمائة، جُمع الفقهاء والقضاة عند الأمير تنكز نائب الشّام، وقُرىء عليهم كتاب السلطان، وفيه فصل يتعلّق بالشيخ تقيّ الدين بسبب فتياه في مسألة الطلاق. فعوتب على فتياه بعد المنع، وانفضّ المجلس على توكيد المنع.

ثم عقد له مجلس في يوم الخميس ثاني عشري شهر رجب سنة

عشرين وسبعمائة بدار السعادة من دمشق، وعاودوه في فُتيا الطلاق وحاققوه عليها وعاتبوه بسببها. ثمَّ إنهم حبسوه بقلعة دمشق فأقام بها إلى يوم الاثنين يوم عاشوراء سنة إحدى وعشرين. فأخرج بعد العصر بمرسوم السلطان وتوجّه إلى منزله، فكانت مدّةُ سَجنه بالقلعة خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا.

وفي يوم الاثنين بعد العصر، السادس من شعبان سنة ست وعشرين، اعتقل بقلعة دمشق بعدما حضر إليه الأمير بدر الدين أمير مسعود ابن الخطير الحاجب، بمرسوم السلطان بذلك، ومعه مركوب. فأظهر السرور وقال: أنا كنت منتظرًا لذلك، وهذا فيه خير كثير! وركب وهو معه إلى القلعة فأخليت له دار، وأجري له فيها الماء، وأقام معه أخوه زين الدين يخدمه بإذن السلطان، ورسم له بما يقوم بكفايته. وكان سبب هذه الكائنة فتوى وبجدت بخطّه في المنع من السفر وإعمال المطيّ إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين، وفتوى في أنّ الطلاق الثلاث بكلمة يُرَدُّ إلى واحدة.

وفي يوم الأربعاء منتصف شعبان، أمر قاضي القضاة جلال الدين القزوينيّ بحبس جماعة من أصحابه بسجن الحكم. وكان ذلك بإشارة تنكز نائب الشام. وعزّر جماعة على دوابّ ونودي عليهم، ثمَّ أطلقوا إلاَّ شمس الدين ابن قيّم الجوزية، فإنه حُبِس بالقلعة.

وفي يوم الاثنين تاسع عشر جمادى الآخرة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، أخرج ما كَانَ قد اجتمع عند ابن تَيْمِيَّة بالمكان الَّذي هو فيه معتقل بقلعة دمشق من الكتب والكراريس والأوراق، ومن دواة وأقلام، ومُنع من الكتابة وقراءة الكتب وتصنيف شيء من العلوم أَلبتةَ. وحُملت

في مستهل شهر رجب من القلعة إلى مجلس الحكم، فوضعت بخرانة في المدرسة العادليّة وكانت أكثر من ستين مجلّدًا وأربع عشرة ربطة كراريس. فنظر القضاة والفقهاء فيها، وتفرّقت في أيديهم. وكان سببُ هذا أنّه وُجد له جواب عمّا ردّه عليه القاضي المالكيّ بديار مصر، وهو زين الدين ابن مخلوف، فأعلم السلطان بذلك فشاور القضاة فأشاروا بهذا.

ولم يزل بالقلعة حتى مات يوم الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة. فحضر جمع كبير إلى القلعة، وأذن لبعضهم في الدخول وغُسّل وصلّي عليه بالقلعة. ثمَّ حُمل على أصابع الرجال، وأتوا بنعشه من القلعة إلى الجامع الأمويّ. وحالَما أذّن لصلاة الظهر، صلّى الإمام الشافعيّ، من غير أنْ ينتظر صلاة المشهد على العادة. ثمَّ صلّي عليه، وتوجّهوا به إلى مقابر الصوفية. فما وصلوا به إليها حتَّى أذن للعصر. وأراد جماعة أن يخرجوا من باب الفرج أو باب النصر فلم يقدروا من شدّة الزحام وحُمِل على الأيدي والرؤوس والأصابع. وكان الناس يُلقون عمائمهم على النعش ويجرّونها إليهم طلبًا للتبرّك بذلك!! وحُرِرَ مَن صلّى عليه من الرجال فكانوا ستين ألفًا، وخمسة آلاف امرأة. وقيل أكثر من ذلك. وكان في عُنقه خيط عُمل بالزئبق لأجل القمل وطرده، فاشتُري بجملة مال.

وكتَب بخطّه من التَّصانيف والتعاليق المفيدة، والفتاوي المشبعة، في الأصول، والفروع، والحديث، وردِّ البدَع بالكتاب والسنّة، شيئًا كثيرًا يبلغ عدّة أحمال فممًّا كمل منها:

ـ كتاب الصارم المسلول على منتقص الرسول ﷺ.

ـ كتاب تبطيل التحليل.

\_ وكتاب اقتضاء السراط المستقيم.

ـ وكتاب [في الردّ على] تأسيس التقديس [للرازي]، في عدّة مجلّدات.

- وكتاب الردّ على طوائف الشيعة، أربع مجلّدات، وكتاب دفع الملام عن الأئمة الأعلام، وكتاب السياسة الشرعيّة، وكتاب التصوّف، وكتاب مناسك الحجّ، وكتاب الكلم الطيّب. ومسائل كثيرة جدّا يقوم منها عِدّات كثيرة من المجلّدات.

وأكثر مصنّفاته مسوّدات لم تُبيَّضْ، وأكثرُ ما يوجدُ منها الآن بأيدي الناس قليل من كثير. فإنّه أُحرقَ منها شيءٌ كثير، ولا قوّة إِلاَّ بالله.

ومع ذلك قال القاضي (١) الذهبيّ: ولعل تصانيفه في هذا الوقت تكون أربعة آلاف كرّاس وأكثر. \_ وفسّر كتاب الله تعالى مدّة سنين من صدره أيّامَ الجُمع.

ولمّا ولي مشيخة دار الحديث بعد والده، وهو شاب، وحضره الأعيانُ وأثنوا عليه وعلى فضائله وعلومه قال الشَّيخ إبراهيم الرقيّ: الشَّيخ تقيّ الدين يؤخذ عنه ويُقلّد في العلوم. فإنْ طال عمرُه ملأ الأرض علمّا وهو على الحقّ. ولا بدّ أن يعاديه الناسُ فإنّه وارثُ علم النبوّة. وقال كمال الدين ابن الزملكانيّ: لقد أعطي ابن تَيْمِيّة اليدَ الطولى في حسن التّصنيف وجودة العبارة والترتيب والتقسيم والتبيين. وقد ألان الله له العلوم كما ألان لداود الحديد! .. ثمّ كتب على بعض

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

تصانيفه هذه الأبيات من نظمه:

ماذا يقول الواصفون له وصفاتُهُ جَلَّتُ عن الحَصْرِ هـو حجَّةٌ للهِ قاهـرةٌ هـو بينَا أعجـوبـةُ الـدهـرِ هـو آيـةٌ في الخَلْقِ ظاهـرةٌ أنوارُها أرْبَتْ على الفجرِ ثمَّ نزغ الشيطان بينهُما وغلبت على ابن الزملكانيّ أهويته فمالَ عليه مع مَن مال.

وقال قاضي القضاة تقيّ الدين أبو الفتح محمَّد ابن دقيق العيد لمّا اجتمع به عند حضوره إلى القاهرة في سنة سبعمائة: رأيت رجلاً كلُّ العلوم بين عينيه، يأخذ ما يريد ويدّع ما يُريد.

وحضر عنده العلامة أثير الدين أبو حيّان فقال عنه: ما رأت عيناي مثلَه، ومدحه في المجلس بقوله:

لمّا أتينا تقيّ الدين لاح لنا داع إلى الله فردٌ ماله وَزَرُ على مُحَيّاهُ من سِيْمَا الألَى صَحِبُوا خيرَ البريّةِ نورٌ دونَه القَمَرُ حَبْرٌ تَسَرْبَلَ منه دَهرُه حِبرًا بَحرٌ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ قامَ ابنُ تَيميّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فأظهرَ الحقّ إِذ آثارُهُ دَرسَتْ وأخمدَ الشّرّ إِذ طارتْ له الشّرَرُ فأظهرَ الحقّ إِذ آثارُهُ دَرسَتْ وأخمدَ الشّرّ إِذ طارتْ له الشّرَرُ كُنّا نُحدّت عن حَبْرٍ يجيءُ فها أنتَ الإمامُ الذي قد كان يُنتظر ثمّ دار بينهما كلام جرى فيه ذكر سيبويه. فتسرّع ابن تَيْمِيّة فيه

بمَقول نافره عليه أَبو حيَّان وقاطعه بسببه، ثمَّ عاد أكثرَ الناس له ذمًّا، واتخذه ذنبًا لا يُغفر.

وكان قاضي القضاة نجم الدين أبو العبّاس ابن صصريّ لا يسمح لمناظريه في بلوغ مرادهم من ضرره ويقول: ما لي وله؟(١)

وحكى أبو حفص عمر بن عليّ بن موسى البزاز البغداديّ قال: حدّثني الشَّيخ المقرىء تقيّ الدين عبد الله بن أَحمد بن سعيد قال: مرضت بدمشق مرضة شديدة فجاءني ابن تَيْمِيَّة فجلس عند رأسي وأنا مُثقَل بالحمَّى والمرض. فدعا لي وقال: قُم، جاءت العافية! \_ فما كَانَ إلاَّ [أن] قام وفارَقَني، وإذا بالعافية قد جاءت وشُفِيتُ لوقتي.

وقال فيه الإمام الأوحد القاضي الرئيس كاتب الأسرار شهاب الدين أحمد بن يحيى بن فضل الله العمري: هو البحر من أيّ النواحي جئته، والبدرُ من أيّ الضواحي أتيته. جرت آباؤه لِشأو ما قنع به، ولا وقف طليحًا مريحًا من تَعَبِه، طلبًا لا يرضى بغاية، ولا تُقضى له نهاية. رضع ثديّ العلم منذ فُطِمَ، وطلع وجهُ الصباح ليحاكيه فلُطم، وقطع الليل والنهار دائبين، واتّخذ العلم والعمل صاحبين، إلى أَنْ أَنْسَى السلف بِهُداه، وأنأى الخلف عن بلوغ مداه:

وَثَقَفَ الله أَمْرًا بِاتَ يَكَلُوهُ يَمضِي خُساماه فيه السيفُ والقلمُ بهمَّةِ في الثريًّا أثرُ أَخْمَصِها وعَزْمَةٍ ليسَ من عادتِها السَّأَمُ على أنّه من بيت نشأت منه علماء في سالف الدهور، ونَسأت منه

<sup>(</sup>١) كذا هنا، وينظر «مسالك الابصار» ففيه مايخالف ماهنا.

عظماء على المشاهير الشهور، فأحيى معالم بيته القديم إذ درس، وجنى من فَننِه الرطيب ما غرس. وأصبح في فضله آيةً إِلاَّ أنّه آية الحرس. عرضت له الكدى فدحرجها، وعارضته البحارُ فضحضحَهَا، ثمَّ كَانَ أمّة وحده، وفردًا حتَّى نزل لحدَه، أخمل من القرناء كلّ عظيم، وأخمد من أهل الفناء كلّ قديم، ولم يكن منهم إِلاَّ من يجفل عنه إجفالَ الظليم، ويتضاءل لديه تضاؤلَ الغريم:

مَا كَانَ بِعِضُ النَّاسِ إِلاَّ مِثْلَمًا لِبِعِضُ الحِصَا الياقوتةُ الحمراءُ

جاء في عصر مأهول بالعلماء، مشحون بنجوم السماء، تَمُوجُ في جانبيه بحور خَضَارمُ، وتطيرُ بين خافقيه نُسُورٌ قَشَاعِمُ، وتُشْرِقُ في أنديته بُدورُ دُجُنَّة، وصدورُ أسِنَّة، وتَثَاّرُ جُنُودُ رَعيل، وتَجْارُ أسودُ غِيْل، إِلاَّ أَنَّ صَبَاحَه طَمَسَ تلك النجوم، وبَحْرهُ طَمَّ على تلك الغيوم، ففَاءَتْ سُمْرَتُه على تلك التَّلاع، وأطلَّتْ قَسورتُه على تلك السِّبَاع، ثُمَّ عُبِيتُ له الكَتَائبُ فحطم صفوفها، وخطم أُنوفها، وابتلع غَدِيرُهُ المطمئنُ عَداولها، وابتلع غَدِيرُهُ المطمئنُ جَداولها، واقتلع طَوْدُهُ المُرْجَحِنُ جَنادِلها، وأخمدتْ أنفاسهم ريحُه، وأكْمَدَت شَرَاراتِهم مصابيحُه:

تَقَـدُّمَ راكبًا فيهم إمامًا ولولاه لما رَكِبُوا وَراءَا

فجَمعَ أَشْتَاتَ المذاهب، وشُتَّاتَ المذاهب، ونَقَلَ عن أَثْمةِ الإجماعِ فَمَنَ سِواهم مذاهبَهم المختلفة واستَحْضَرها، ومَثَلَ صُورَهم الذاهبة وأَحْضَرها، فلو شعَرَ أبو حنيفة بزمانِه ومَلَكَ أمرَه لأَدْنَى عَصْرَهُ إليه مُقرِّبًا، أو الشَّافعيُّ لقالَ: إليه مُقرِّبًا، أو الشَّافعيُّ لقالَ: ليتَ هذا كَانَ للأمِّ وَلَدًا، أو: ليتني كنت له أبًا، أو الشيبانيُّ ابنُ حنبلِ لما لامَ عِذَارَه إذا غَدا منه لفَرْطِ العَجبِ أَشْيبًا، لا بل داودُ الظاهريُّ لما لامَ عِذَارَه إذا غَدا منه لفَرْطِ العَجبِ أَشْيبًا، لا بل داودُ الظاهريُّ

وسنَان الباطنيُّ لظَنَّا تحقيقَه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْمٍ والشَّهْرستانيُّ لحَشَرَ كُلُّ منهما ذِكرَه أُمَّةً في نِحَلِه، والحاكمُ النَّيسابوري والحافظ السَّلَفي لأضافه هذا إلى استداركِه وهذا إلى رِحَلِه.

تَرِدُ [إليه] الفتاوي ولا يَرِدُها، وتَفِدُ عليه فيُجِيب عليها بأجوبةٍ كأنَّهُ كَانَ قاعدًا لها يُعِدُّهَا:

أَبدًا على طَرَفِ اللسانِ جوابُه فكأنَّما هي دَفعةٌ مِن صَيِّبِ
يَعْدُو مُسَاجِلُه بِغُرَّةِ صافحٍ ويَرُوحُ مُعتَرِفًا بِذَلَّةِ مُذْنِبِ

ولقد تَضَافَرتْ عليه عُصَبُ الأعداءِ فَأَلْجِمُوا إِذْ هَدَرَ فَحْلُه، وأُفْحِمُوا إِذْ هَدَرَ فَحْلُه، وأُفْحِمُوا إِذْ زَمَزَمَ لِيَجْنِيَ الشهدَ نَحْلُه، ورُفِعَ إِلَى السلطانِ غيرَ مَا مَرَّةٍ ورُمِيَ بِالكَبَاثِر، وتُرُبِّصَتْ به الدَّواثِرُ، وسُعِيَ به ليُؤخذَ بالجَراثِر، وحَسَدَه مَن لم يَنَل سَعْيَه وكثر فَارتَابَ، ونَمَّ فما زادَ على أَنَّه اغتابَ.

وأُزْعِجَ من وَطنِه تارةً إلى مِضْرَ ثمَّ إلى الإسكندرية، وتارةً إلى مَحْبَسِ القَلْعَةِ بدَمَشْقَ، وفي جميعها يُودَعُ أَخْبِئَةَ السُّجونِ، ويُلْدَغُ بِزُبَانَي المَنُونِ، وهو على علم يُسَطِّرُ صُحُفَه، ويَدَّخِرُ تُحَفَه، وما بينه وبين الشيء إلاَّ أَنْ يُصنِّفَه، ويُقرِّطَ به ولو سَمْعَ امْرِي واحدٍ ويُشَنِّفَه، حتَّى الشيء إلاَّ أَنْ يُصنِّفَه، ويُقرِّطَ به ولو سَمْعَ امْرِي واحدٍ ويُشَنِّفَه، حتَّى تَسْتَهديَ أطرافُ البلادِ طُرَفَه، وتَسْتَطلعَ ثَنايا الأقاليم شُرَفَه، إلى أَنْ خَطَفَتْه آخرَ مَرَّةٍ من سِجْنِه عُقَابُ المنَايا، وجَذَبَتْهُ إلى مَهْوَاتِها قرارةُ الرزايا.

وكَانَ قبلَ مَوتِه قَد مُنِعَ الدَّواةَ والقَلَم، [وطُبِعَ على قلبه] منه طابعُ الأَلَمِ، فكان مبدأُ مَرَضِه ومَنْشَأُ عَرَضِه، حتَّى نزلَ قِفارَ المقابر، وتركَ فَقَارَ المنابِر، وحَلَّ ساحةَ تُربِه ومَا يُحاذِر، وأخذَ راحةَ قَلبِه من اللائِم والعاذِر، فماتَ لا بل حَيِي، وعُرِفَ قَدْرُه لأنَّ مِثلَه ما رئِي.

وكان يومُ دَفْنِه يَومًا مشهودًا ضاقت به البلدُ وظواهِرُها، وتُذُكِّرتْ به أوائِلُ الرَّزايا وأواخِرُها، ولم يكن أعظم منها مُنذُ مِئِينَ سِنِينَ جنازة رُفِعَتْ على الرَّقَاب، ووُطِئَتْ في زِحَامِهَا الأَعقابُ، وسارَ مرفوعًا على الرُّعوس، متبوعًا بالنفوس، تَحْدُوهُ العَبَرات، وتَتْبَعُه الزَّفَرات، وتقولُ له الأُمم: لا فُقِدتَ مِن غائب، ولأقلامه النافعةِ: لاَ أَبْعَدَكُنَّ اللهُ مِن شَجَرات.

وكان في مَدَد ما يؤخذ عليه في مقاله ويُنْبَدُ في حُفْرةِ اعتقالِه، لا تَبرُد له غُلَّة في الجمع بينه وبين خُصَماته بالمناظرة، والبحثِ حيث العيونُ ناظرة، بل يَبدُر حاكمٌ فيحكمُ باعتقاله، ويمنعه من الفتوى، أو بأشياء من نوع هذه البلوى، لا بعد إقامة بيّنةٍ ولا تقدُّم دعوى، ولا ظهور حجّةٍ بالدليل، ولا وضوح محجّةٍ للتأميل، وكان يَجد لهذا ما لا يُزاح فيه ضَرَرُ شَكُوى، ولا يُطْفَأُ ضَرَمُ عَدُوى:

#### وكلُّ المري حازَ المكارمَ محسود

كضَرائرِ الحسناءِ قُلْنَ لِوَجْهِها حسَـدًا وبُغضًا إنـه لَـدَميـمُ

كل هذا لتبريزه في الفضل حيثُ قصَّرتِ النَّظَراءُ، وتَجليه كالمصباح إذْ أظلمت الآراءُ، وقيامِه في دفع حُجَّةِ التَّتَارِ، واقتحامه وسيوفُهم تتدفَّقُ لُجَّةَ البِدار، حتَّى جَلَسُ إلى السلطان محمود غازان حيث تَجِم الأُسْدُ في آجامِها، وتَسَقُط القلوبُ في دواخلِ أجسامِها، وتَجِدُ النارُ فتورًا في ضرَمِها، والسيوفُ فَرَقًا في قَرَمِها، خوفًا من ذلك السَّبُع المغتال، والنمروذِ المختال، والأجل الَّذي لا يُدفَّع بحيلةِ مُحتال، فجلس إليه وأوما بيده إلى صدرِه، وواجَهه ودراً في نَحْرِه، فطلَبَ منه الدُّعَاء، فرفع يديه ودعًا، دُعاء مُنصفِ أكثرُه عليه، وغازانُ يؤمِّنُ على دعائه وهو مُقبلٌ إليه. ثمَّ كَانَ على هذه المواجهة القبيحة، والمشاتمة الصريحة، وهو مُقبلٌ إليه. ثمَّ كَانَ على هذه المواجهة القبيحة، والمشاتمة الصريحة،

أعظم في صدرِ غازانَ والمُغَل من كلّ من طلعَ معه إليهم، وهم سلف العلماء في ذلك الصَّدْر، وأهلُ الاستحقاقِ لرِفعةِ القَدْر.

هذا مع ماله من جهاد في الله لم تُفزِعْه فيه ظلل الوشيج، ولم يُجزِعْه فيه ارتفاع النشيج، مواقفُ حروب باشرَها، وطوائفُ ضُروب عاشرَها، وبَوارِقُ صِفاح كاشرَها، ومضايقُ رِماح حاشرَها، وأصناف خصوم لُدَّ اقتحم معها الغمراتِ، وواكلَها مختلف الثَّمرات، وقَطَع جدالَها قويُّ لسانِه، وجلادَها شبا سِنانِه، قام بها وصابَرها، وبُلِيَ بأصاغِرها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بِدَع قامَ في دِفاعِها، وجَاهدَ في حَطَّ بأصاغِرها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بِدَع قامَ في دِفاعِها، وجَاهدَ في حَطَّ فَي يَفَاعِها، ومخالفةِ مِلَلِ بَيَّنَ لها خطأ التأويلِ، وسَقَمَ التَّعليلِ، وأسكت طِنينَ الدُّباب في خياشيم رؤوسهم بالأضاليل، حتَّى ناموا في مراقدِ الخضُوع، وقاموا وأرجلُهم تَساقَطُ للوقوع، بأدِلَةٍ أقطعَ من السيوف، وأجمعَ من السَّبُوف، وأجلَى من فلَقِ الصَّباح، وأجلبَ من فلَقِ الرَّماح:

إذا وَثَبَتْ في وجهِ خَطْبٍ تمزَّقَتْ على كتفيهِ الدِّرْعُ وانْتَثَرَ السَّرْدُ

إِلاَّ أَنَّ سابقَ المقدور أوقَعَه في خَلَلِ المَسَائِل، وخَطَل خَطَلٍ لا يأمَنُ فيه مع الإكثارِ قائِلٌ، وأظنه \_ والله يُغفِرُ له \_ عُجِّلَتْ له في الدنيا المقاصَّة، وأخذ نَصِيبَه من بلواها عامَّةً وله خاصَّة، وذلك لحطه على بعض سلف العلماء، وحَلِّه لقواعد كثيرة من نواميس القدماء، وقلَّة توقيرِه للكُبَراء، وكثرة تكفيرِه للفُقراء، وتزييفه لغالبِ الآراء، وتقريبه لجهلة العوامِّ وأهلِ المبراء، وما أفتى به آخرًا في مسألتي الزيارة والطلاق، وإذاعتِه لهما حتَّى تكلّم فيهما من لا دينَ له ولا خلاق، فسلّط وبالَ الأعداء على سَلِيطه، وأطلقَ أيدي الاعتداء في تفريطِه، ولَقَّمَ نارَهم سَعَفَه، وأرى أقساطَهم وأطلقَ أيدي الاعتداء في تفريطِه، ولَقَّمَ نارَهم سَعَفَه، وأرى أقساطَهم شَرَفَه، فلم يَزَلْ إلى أن ماتَ عِرْضُه منهوبًا، وعَرْضُه مَوْهُوبًا، وصَفَاتُه وصَفَاتُه

تَتصدَّع، ورُفَاتُه لاتتجمَّع، ولعلَّ هذا لخيرٍ أُريدَ به، وأُريِعَ له بحُسنِ مُنقَلَبه

وكان تعمُّده للخلاف، وتَقصُّده لغير طريق الأسْلاَف، وتقويتُه للمسائل الضعاف<sup>(۱)</sup>، وتعويضُه عن رؤوسِ السِّعاف، تُغيِّر مكانتَه من خاطِر السلطان، وتُسَبِّبُ له التغرُّبَ عن الأوطان، وتُنفَّذُ إليه سِهامَ الألسنةِ الرواشِق، ورماحَ الطَّعنِ في يدِ كلِّ ماشق، فلهذا لم يَزَلْ مُنغَصًا عليه طولَ مُدَّتِه، لاَ تكادُ تَنفرِجُ عنه جوانبُ شِدَّتِه.

هذا مع ما جَمع من الورع، وإلى ما فيه من العُلَى، وما حازَه بحذافير الوجود من الجود: كانت تأتيه القناطير المقنطرة من الذهب والفضة، والخيل المُسَوَّمةِ والأنعام والحرثِ، فيهَبُه بأجمعِه، ويَضعُه عند أهل الحاجةِ في موضعِه، لا يأخذ منه شيئًا إلاَّ ليهَبه، ولا يَحفَظُه إلاَّ ليهَبه، كلَّه في سبيل البرّ، وطريق أهلِ التواضع لا أهلِ الكِبْر.

لم يَمِلْ به حُبُّ الشَّهُوات، ولا حُبِّبَ إِليه من ثلاثِ الدنيا غير الصلاة إ

ولقد نافستْ ملوك جَنكِزْ خان عليه، ووَجَّهَت دسائِسَ رُسُلِها إليه، وبعثَتْ تجدُّ في طلبه، فنُوسِيَتْ عليه لأمور أعظمُها خوفُ توثَّيه، وما زال على هذا ومثلِه إلى أَنْ صَرعَه أجلُه، وأتاهُ بَشِيْرُ الجَنَّةِ يَستعجلُه، فانتقل إلى اللهِ والظنُّ به أَنَّه لا يُخجلُه.

(قال) وحكي عن شجاعتِه في مواقف الحرب نوبةُ شَقْحب، ونوبة كسروان، مالم يسمع إلاً عن صناديد الرجال، وأبطال اللقاء، وأحلاس الحرب، تارة يباشر القتال وتارة يحرّض عليه.

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق، من التعليق على هذا الكلام في «مسالك الأبصار».

(قال) وكان يجيئه من المالِ في كلّ سنة ما لا يكاد يُحصَى فينفقه جميعَه آلافًا ومئين، لا يلمس منه درهمًا ولا ينفقه في حاجةٍ له. وكان يعود المرضى، ويشيّع الجنائز، ويقوم بحقوق النّاس، ويتألّف القلوب، ولا ينسب إلى باحث لديه مذهبًا، ولا يحفظ لمتكلّم عنده زلّة، ولا يتشَهّى طعامًا ولا يمتنع عن شيء منه، بل هو مع ما حضر لا يتجهّم مرآه، ولا يتكدّر صفّوه ولا يسأم عفوه، (قال) ورُئيتَ له منامات صالحة.

ورثاه جماعات من النّاس بالشام ومصر والعراق والحجاز والعرب من آل فضل.

(قال) ورثيتُه بقصيدة لي، وهي:

أهكذا بالدياجي يُحجب القمر أهكذا تُمنع الشمسُ المنيرة عن أهكذا الدهر ليلاً كلّه أبدًا أهكذا السيف لا تمضي مضاربُه أهكذا القوس تُرمَى بالعراء وما أهكذا يترك البحرُ الخِضمُّ ولا أهكذا بتقيّ الدينِ قد عَبِثتْ أهكذا بتقيّ الدينِ قد عَبِثتْ ألابنِ تيميّة تُرمى سهامُ أذَى بنّ السوابق ممتدً العبادة لا

ويُحبس النوءُ حتى يذهب المطرُ؟ منافع الأرض أحيانًا فتستترُ؟ فليس يُعْرَف في أوقاته سحر؟ والسيف في الفتك مافي عزمه خور؟ تُصمِي الرَمايا ومافي باعها قصر؟ يُلوى عليه، وفي أصدافه الدّرر؟ أيدي العِدى وتعدّى نحوه الضررُ؟ أيدي العِدى وتعدّى نحوه الظفر؟ من الأنام ويدمى النابُ والظفر؟ ينالُه ملَلٌ فيها ولا ضجر

علم عظيم وزهد ماله خطرُ بها أبو بكر الصدّيقُ أو عمرُ أ جاؤوا على أثر السُّبَّاقِ وابتدروا بنی وعمّر منها مثلَ ما عمَروا كأنّه كان فيهم وهو منتَظَر فحقُّه الرفع أيضًا إنَّه خبرُ حتى يطيح له عمدًا دمٌ هدَرُ؟ تنوبه منكُمُ الأحداثُ والغِير لكان منكم على أبوابه زُمَرُ حتى يموت ولم يُكحَل به بصر بحبسِه ولكُمْ في حبسِه عِذر َ والسجن كالغمد وهو الصارمُ الذكر ولیس یُجلی قذی منه ولا نظَرُت وليس يُلقط من أفنانِه الزَّهَرُ وما ترقُ لها الآصال والبكر بمسكه العاطِر الأردانُ والطُّرَرُا: له سيوفٌ ولا خطيّة سُمر

ولم يكن مثله بعد الصحابة في طريقة كان يمشي قبل مشيته فردُ المذاهب في أقوال أربعةٍ لمّا بنوا قبله عُليا مذاهبهم مثل الأئِمّة قد أحيى زمانَهُمُ إن يرفعوهم جميعًا رفع مبتدإ أمثله بينكم يُلفَى بمَضيَعةٍ يكون وهُوَ أمانيٌّ لغيركُمُ والله لو أنّه في غير أرضكمُ مثل ابن تيميّة يُنسى بمحبسه مثل ابن تيميّة ترضى حواسدُه مثل ابن تيميَّة في السجن معتقلٌ مثل ابن تيميّة يُرمى بكلِّ أذّى مثل ابن تيميَّة تذوٰى خمائلُه مثل ابن تيميَّة شمسٌ تغيبُ سُدّى مثل ابن تيميّة يمضي وما عبقت مثل ابن تيميَّة يمضي وما نهلَت.

وجوهُ فرسانها الأوضاحُ والغرَرُ كأنهُم أنجمٌ في وسطها قمَر يومًا ويضحكُ في أرجائه الظفرُ ويستقيم على منهاجه البشر يُبلى اصطبارهمُ جهدًا وَهُمْ صبرُ فيهم مضرّةُ أقوام وكم هُجروا لمن يكابدُ ما يلقى ويصطبرُ والله يُعقِبُ تأييدًا وينتصرُ به الظماءُ ويَبْقى الحمأةُ الكدر؟ وكلُّهم وضرٌ في الناس أو وذر كأنّما الطودُ من أحجاره حجرُ فغاضت الأبحرُ العظمي وماشعروا نظيره في جميع القوم إن ذُكِروا يميّزُ النقدَ أو يُروى له خبر؟ أو مثله من يضمّ البحثُ والنظرُ؟ كفعل فرعَوْنَ مَعْ مُوسى لتعتبروا؟ قدّامَنا وانظروا الجهّال إن قدروا

ولا تجاري له خيلٌ مسوّمَةٌ ولا تحفّ به الأبطالُ دائرةً ولا تعبّس حربٌ في مواقِفِه حتى يقوم هذا الدين مِن مَيل بل هكذا السلفُ الأبرارُ ما برحُوا تأسّ بالأنبياءِ الطُّهر كم بلغَتْ في يوسف في دخول السجن منقبة ما أُهمِلوا أبدًا بل أمهلوا لمدّى أيذهب المنهل الصافى وما نُقعت مضى حميدًا ولم يعلق به وضرٌ طوْدٌ من الحِلم لا تُرقى له قُننٌ بحر من العلم قد فاضت بقيته ياليت شعريَ هل في الحاسدين له هلْ فيهمُ لحديث المصطفى أحدٌ هل فيهَم من يضمّ البحث في نظر هلاّ جَمعتُمْ له من قومكم ملأً قولوا لهم: قال هذا فابحثوا مَعه

فيلقفُ الحقُّ ما قالوا وما سحرُوا حتى يكون لكم في شأنِه عِبَر فآمنوا كلُّهم من بعد ما كفرُوا وليتَهم نفَعوا في الضيم أو نفروا أو خائض للوغي والحرب تَسْتَعِرُ؟ سِهامَه من دعاء عونه القدَرُ على الشآم وطار الشرّ والشرر طوائف كلُّها أو بعضُها التتر مثلَ النساء بظلّ الباب مُستتر أقام أطوادها والطود منفطر وطالما بطلوا طغوى وما بطروا حَقًا أَللكوكب الدرّيّ قد قبرُوا؟ أ وإنّما تذهبُ الأجسام والصور 🖯 تجري به ديَمًا تهمي وتنهمِر لمَّا قَضَيتَ قضي من عمره العمرُ ا وزانَ مغنــاك قَطْـرٌ كلُّـه قطـر حلوُ المراشف في أجفانه جور

تُلقى الأباطيلَ أسحَارٌ لها دهَشٌ فليتهُم مثل ذاك الرهطِ من ملإِ وليتهم أذعنوا للحق مثلهم يا طالما نفروا عنه مجانبةً هل فيهُمُ صادح بالحقّ مِقولُه رمي إلى نحر غازانٍ مواجهةً بتلِّ راهطَ والأعداءُ قد غلبوا وشُقّ في المرج والأسياف مسلطةٌ هذا وأعداؤه في الدور أشجعهم ويعدها كسروان والجبال وقد واستحصد القوم بالأسياف جهدهُمُ قالوا: قبرناه، قلنا: إنَّ ذا عجبٌ وليس يذهبُ معنّى منه متّقدٌ لم يَبْكِه ندمًا من لا يصبّ دمًا لهفي عليه أبا العبّاس كم كرم سَقَى ثراك من الوسمِيّ صيّبُه ولا يىزال لىه بىرقٌ يغازله

تأسى المحاريب والآياتُ والسورُ أورثتَ قلبيَ نارًا وقدُها الفِكُرُ من الأنام ولا أُبقى ولا أذرُ أعنك تحفظ زلآتٌ كما ذكروا؟ أهلُ الزمان، وهذا البدوُ والحضرُ من الطريق فما حارُوا ولا سهروا مجادلاً، وهمُ في البحث قد حَصِرُوا رُشدَ المقال فزال الجهلُ والغرَر عظيم قدرك لكن ساعد القدر وقد تكون، فهلا منك تُغْتَفَرُ؟ أَمَا أَجَدتَ إصاباتِ فتعتذر ؟ له الثوابُ على الحالَين، لا الوزرُ سُئِلتَ تعرفُ ما تأتي وما تذر؟ كلاهُما منك لا يبقى له أثرُ «وما عليك إذا لم تفهم البقر» وماعليك بهم، ذمّوك أو شكروا ومن سَمائك تبدو الأنجمُ الزُّهُر

لِفقدِ مثلِك يا من ما له مثل يا وارثًا من علوم الأنبياء نُهُى يا واحدًا لستُ أستَثْنِي به أحدًا يا عالمًا بنقول الفقهِ أجمعِها يا قامع البدّع اللاتي تجنّبها ومُرشد الفرقةِ الضلاّل نهجَهُم ألم تكن للنصاري واليهود معًا وكم فتّى جاهلٍ غِرِّ أمنتَ له ما أنكروا منك إلاّ أَنَّهُمْ جَهلوا قالوا بأنّك قد أخطأتَ مسألةً غَلِطْتَ في الدهر أو أخطأتَ واحدةً ومَن يكون على التحقيق مجتهدًا ألم تكن بأحاديث النبي إذا حاشاك من شُبَهِ فيها ومن شَبَهِ عليك في البحث أن تبدي غوامضَهُ قدّمتَ الله ما قدّمتَ من عمل هَل كان مثلُك من يخفي عليه هدًى وكيف تحذر من شيء تزلّ به أنت التقيّ فماذا الخوفُ والحذرُ ؟ وقال زين الدِّين عمر بن الوردي يرثيه:

لهم من نَثْر جوهره التقاطُ خُروق المعضلات به تُخاطُ وليس له إلى الدنيا انساطُ ملائكةَ النعيم به أحاطوا ويالله مــا غطّــى البـــلاط مناقبه فقد مكروا وشاطوا ولكـن فـي أَذاه لهـم نشـاط وعند الشيخ بالسجن اغتباط فقد ذاقوا المنون وما تواطوا ولا وقبف عليمه ولا رباط ولم يُعهَد له بكمُ اختلاطُ ونيتكم إذا نُصب الصراط فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط

عَثَا في عرضه قومٌ سِلاطٌ تقي الدِّين أُحمد حيرُ حبرِ توقّي وهو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروه حين قضى لألفوا فيالله ماذا ضم لحدد هم حسدوه لمّا لم ينالوا وكانوا عن طرائقه كُسالى وحَبْسُ الدُّرِّ في الأَصداف فخر بآل الهاشمي له اقتداء إمام لا ولاية كأن يرجو ولا جَاراكمُ في كُسْبِ مالٍ سيظهر قصدكم يا حابسيه فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واعقدوا من غير رد

## المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار(١)

[قال بعد كلامه على أبي الحسن الاشعري]:

لم يبقَ اليومَ مذهبٌ يخالفه إلا أن يكون مذهب الحنابلة أتباع الإمام أبي عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل \_ رضي الله عنه \_ فإنهم كانوا على ما كان عليه السلف؛ لا يرون تأويل ما ورد من الصّفات.

إلى أن كان بعد السبع مئة من سني الهجرة: اشتهر بدمشق وأعمالها تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيميّة الحرَّاني؛ فتصدَّى للانتصار لمذهب السَّلف، وبالغ في الرد على مذهب الأشاعرة، وصَدَع بالنكير عليهم، وعلى الرافضة وعلى الصوفية؛ فافترق الناسُ فيه فريقان:

فريق يقتدي به، ويعوّل على أقواله، ويعمل برأيه، ويرى أنه شيخ الإسلام، وأجلّ حفّاظ أهل الملّة الإسلامية.

وفريق يبدَّعه ويضلَّله، ويُزري عليه بإثباته الصَّفات، وينتقد عليه مسائل منها ماله فيه سلف، ومنها ما زعموا أنه خَرَق فيه الإجماع، ولم يكن له فيه سلف.

وكانت له ولهم خطوب كثيرة، وحسابُه وحسابُهم على الله الذي

<sup>(</sup>١) (٣٥٨ ـ ٣٥٩) دار الطباعة المصريّة، تصحيح الشيخ قطة العدوي (١٢٧٠).

لا يخفى عليه شيءٌ في الأرض ولا في السَّماء، وله إلى وقتنا هذا عدة أتباع بالشام، وقليل بمصر.

\* \* \*

### السلوك لمعرفة دول الملوك(١)

ومات في هذه السنة من الأعيان: شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحراني، بدمشق ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة، في سجنه بالقلعة. ومولده يوم الاثنين عاشر ربيع الأول، سنة إحدى وستين وست مئة.

张 恭 卷

<sup>(</sup>١) ٣٠٤/٢ تحقيق: محمد مصطفى زيادة، ط. القاهرة ١٩٧١.

#### مختصر ذيل طبقات الحنابلة(١)

للشيخ/ أحمد بن نصر الله البغدادي الحنبلي (٨٤٦)

«أحمد بن عبدالحليم . . . . . . . . . . . . . . . . . ».

(تنبيه): لم نثبت الترجمة هنا؛ لأنها بنصها من «ذيل طبقات الحنابلة» لابن رجب، أصل هذا الكتاب، فقد أثبتها المُخْتَصِر كما هي في الأصل لم يُغيِّر فيها شيئًا، وقد ذكر (المؤلِّف) في مقدمة مُخْتَصَرِه هذا أن بعض التراجم يثبتها كما هي = فهذا من ذاك.

张 张 张

<sup>(</sup>۱) ق/۹۸ ـ ۱۰۶، نسخة مكتبة عمومية بايزيد رقم ٥١٣٥، بعضها بخط المؤلّف وبعضها بخط عز الدين الكناني، أتحفنا بصورة من هذه الترجمة الشيخ العلامة عبدالرحمن العثيمين. وللمؤلف تقريظ على «الرد الوافر» بهامش «جلاء العينين» (ط. بولاق ١٢٩٨) ص١٣٠ ـ ١٣٤.

الحافظ أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (٨٥٢)

١ \_ الدرر الكامنة

٢ ــ تقريظه للرّد الوافر لابن ناصر الدين



# الدُّرر الكَامِنَة في أَعْيان المائة الثَّامِنَة (١)

أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تَيْمِيَّة الحَرَّاني ثمَّ الدِّمشقي الحنبلي تقي الدين أبو العَبَّاس بن شهاب الدين بن مجد الدين.

ولد في عاشر ربيع الأوّل سنة (٦٦١) وتحوّل به أبوه من حرّان سنة (٦٦٧) فسمع من ابن عبدالدّائم والقاسم الإربلي والمسلم بن علان وابن أبي عمر والفخر في آخرين، وقرأ بنفسه ونسخ «سنن أبي داود»، وحصّل الأجزاء، ونظر في الرجال والعلل، وتفقّه وتمهر وتميز وتقدّم، وصنّف ودرّس وأفتى وفاق الأقران، وصار عجبًا في سرعة الاستحضار وقوة الجنان، والتوسع في المنقول والمعقول، والاطلاع على مذاهب السلف والخلف.

وأُول ما أنكروا عليه من مقالاته في شهر ربيع الأول سنة (٦٩٨) قام عليه جماعة من الفقهاء بسبب الفتوى الحموية وبحثوا معه ومُنع من الكلام، ثمَّ حضر مع القاضي إمام الدِّين القزويني؛ فانتصر له، وقال هو وأخوه جلال الدين: من قال عن الشَّيخ تقي الدين شيئًا عزرناه.

ثمَّ طلب ثاني مرة في سنة (٧٠٥) إلى مصر فتعصب عليه بيبرس الجاشنكير وانتصر له سلار، ثمَّ آل أمره أنْ حُبس في خزانة البنود مدة،

<sup>(</sup>١) (١/١٤٤/١) طبعة المستشرق كرنكو.

ثم نقل في صفر سنة (٧٠٩) إلى الإسكندرية، ثم أفرج عنه وأعيد إلى القاهرة ثم أعيد إلى الإسكندرية، ثم حضر الناصر من الكرك فأطلقه، ووصل إلى دمشق في آخر سنة (٧١٢). وكان السبب في هذه المحنة أن مرسوم السلطان ورد على النائب بامتحانه في معتقده لما وقع إليه من أمور تُنكر في ذلك، فعقد له مجلس في سابع رجب، وسئل عن عقيدته، فأملى منها شيئًا ثم أحضروا العقيدة التي تُعرف بالواسطية فقرىء منها، وبحثوا في مواضع ثم اجتمعوا في ثاني عشره، وقرروا الصّفي الهندي يَبْحث معه، ثم أخروه وقدموا الكمال الزملكاني، ثم انفصل الأمر على أنه شهد على نفسه أنّه شافعي المعتقد، فأشاع أتباعه أنّه انتصر فغضب خصومه ورفعوا واحدًا من أتباع ابن تَيْمِيّة إلى الجلال القزويني نائب الحكم بالعادلية فعزّره وكذا فعل الحنفي باثنين منهم.

ثم في ثاني عشري رجب قرأ المزّي فصلاً من كتاب «أفعال العباد» للبخاري في الجامع فسمعه بعض الشافعية فغضب، وقالوا: نحن المقصودون بهذا ورفعوه إلى القاضي الشّافعيّ فأمر بحبسه، فبلغ ابن تَيْمِيَّة فتوجّه إلى الحبس فأخرجه بيده، فبلغ القاضي فطلع إلى القلعة فوافاه ابن تَيْمِيَّة فتشاجرا بحضرة النّائب، واشتط ابن تَيْمِيَّة على القاضي لكون نائبه جلال الدِّين آذى أصحابه في غيبة النائب، فأمر النائب من ينادي: أن من تكلّم في العقائد فعل كذا به، وقصد بذلك تسكين الفتنة.

ثمَّ عقد لهم مجلس في سلخ رجب وجرى فيه بين ابن الزمُلكاني وابن الوكيل مباحثة، فقال ابن الزَّمْلكاني لابن الوكيل: ما جرى على الشَّافعية قليل حتَّى تكون أنت رئيسهم، فظن القاضي نجم الدين بن صصري أنَّه عناه، فعزل نفسه وقام فأعانه الأمراء، وولاه النائب وحكم الحنفي بصحة الولاية، ونفذها المالكي، فرجع إلى منزله وعلم أنَّ

الولاية لم تصح، فصمم على العزل فرسم النائب لنوَّابه بالمباشرة إلى أن يرد أمر السلطان.

ثمَّ وصل بريدي في أواخر شعبان بعوده، ثمَّ وصل بريدي في خامس رمضان بطلب القاضي والشَّيخ وأن يرسلوا بصورة ما جرى للشَيخ في سنة (٦٩٨). ثمَّ وصل مملوك النائب وأخبر أنَّ الجاشنكير والقاضي المالكي قد قاما في الإنكار على الشَّيخ، وأن الأمر اشتدّ بمصر على الحنابلة حتَّى صفع بعضهم.

ثمَّ توجّه القاضي والشَّيخ إلى القاهرة ومعهما جماعة فوصلا في العشر الأخير من رمضان، وعقد مجلس في ثالث عشريه بعد صلاة الجمعة، فادُّعِيَ على ابن تَيْمِيَّة عند المالكي فقال: هذا عدوِّي ولم يُجب عن الدَّعوى، فكرّر عليه فأصر فحكم المالكي بحبسه، فأقيم من الممجلس وحبس في برج، ثمَّ بلغ المالكي أنَّ النَّاس يترددون إليه فقال: يجب التضييق عليه إن لم يُقتل وإلا فقد ثبت كفره، فنقلوه ليلة عيد الفطر إلى الجبّ، وعاد القاضي الشَّافعيّ إلى ولايته ونُودي بدمشق: من اعتقد عقيدة ابن تَيْمِيَّة حلّ دمه وماله خصوصًا الحنابلة، فنودي بذلك وقرىء المرسوم وقرأها ابن الشِّهاب محمود في الجامع، ثمَّ جمعوا الحنابلة من الصّالحية وغيرها وأشهدوا على أنفسهم أنهم على معتقد الإمام الشَّافعيّ، وذكر ولد الشَّيخ جمال الدِّين ابن الظاهري في كتاب كتبه لبعض معارفه بدمشق أن جميع من بمصر من القضاة والشُّيوخ والفقراء والعلماء والخواص يحطّون على ابن تَيْمِيَّة، إلاَّ الصّافي فإنه يتعصّب له، وإلاّ الشَّافعيّ فإنه ساكت عنه.

وكان من أعظم القائمين عليه الشَّيخ نصر المنبجي لإنه كَانَ بلغ

ابن تَيْمِيَّة أَنَّه يتعصب لابن العربي فكتب إليه كتابًا يُعاتبه على ذلك، فما أعجبه لكونه بالغ في الحطَّ على ابن العربي وتكفيره، فصار هو يحطّ على ابن تَيْمِيَّة ويغري به بيبرس الجاشنكير، وكان بيبرس يفرط في محبة نصر ويعظِّمه، وقام القاضي زين الدِّين ابن مخلوف قاضي المالكية مع الشَّيخ نصر وبالغ في أذية الحنابلة، واتفق أنَّ قاضي الحنابلة شرف الدِّين الحَرَّاني كَانَ قليل البضاعة في العلم، فبادر إلى إجابتهم في المعتقد واستكتبوه خطه بذلك، واتفق أنَّ قاضي الحنفية بدمشق، وهو شمس الدِّين ابن الحريري انتصر لابن تَيْمِيَّة، وكتب في بعمشرًا بالثناء عليه بالعلم والفهم، وكتب فيه بخطه ثلاثة عشر سطرًا من جملتها أنَّه منذ ثلاثمائة سنة ما رأى النَّاس مثله، فبلغ ذلك ابن مخلوف فسعى في عزل ابن الحريري، فعُزِل وقرر عوضه شمس الدِّين الأذرعي أن عُزِل في السنة المقبلة

وتعصّب سلار لابن تَيْمِيّة وأحضر القضاة الثلاثة الشّافعيّ والمالكي والحنفي وتكلم معهم في إخراجه فاتفقوا على ألّهم يشترطون فيه شروطًا، وأن يرجع عن بعض العقيدة، فأرسلوا إليه مرّات فامتنع من الحضور إليهم واستمر، ولم يزل ابن تَيْمِيَّة في الجب إلى أن شفع فيه مهنّا أمير آل فضل فأخرج في ربيع الأول في الثالث وعشرين منه، وأحضر إلى القلعة، ووقع البحث مع بعض الفقهاء، فكتب عليه محضر بأنه قال: أنا أشعري، ثمّ وجد خطه بما نصه: الّذي أعتقد أنّ القرآن معنى قائم بذات الله، وهو صفة من صفات ذاته القديمة، وهو غير مخلوق، وليس بحرف ولا صوت، وأن قوله: القديمة، وهو غير مخلوق، وليس بحرف ولا صوت، وأن قوله: المراد به، بل لا يعلمه إلا الله، والقول في النزول كالقول في الاستواء. وكتبه

أَحمد بن تَيْمِيَّة (١). ثمَّ أَشهدوا عليه أَنَّه تاب مما ينافي ذلك مختارًا، وذلك في خامس عشري ربيع الأول سنة (٧٠٧) وشهد عليه بذلك جمع جمّ من العلماء وغيرهم، وسكن الحال وأُفرج عنه وسكن القاهرة.

ثمَّ اجتمع جمع من الصوفية عند تاج الدِّين ابن عطاء، فطلعوا في العشر الأوسط من شوال إلى القلعة، وشكوا من ابن تَيْمِيَّة أَلَه يتكلَّم في حق مشايخ الطريق، وأَلَّه قال: لا يستغاث بالنبي ﷺ فاقتضى الحال أن أمر بتسييره إلى الشَّام، فتوجه على خيل البريد . . . (٢) وكل ذلك والقاضي زين الدِّين ابن مخلوف مشتغل بنفسه بالمرض، وقد أشرف على الموت وبلغه سفر ابن تَيْمِيَّة فراسل النائب، فرده من بلبيس وادعي عليه عند ابن جماعة، وشهد عليه شرف الدِّين ابن الصابوني، وقيل إنَّ علاء الدِّين القونوي أيضًا شهد عليه؛ فاعتقل بسجن بحارة الدَّيلم في علاء الدِّين القونوي أيضًا شهد عليه؛ فاعتقل بسجن بحارة الدَّيلم في يترددون إليه، وأنَّه يتكلَّم عليهم في نحو ما تقدم فأمر بنقله إلى يترددون إليه، وأنَّه يتكلَّم عليهم في نحو ما تقدم فأمر بنقله إلى الإسكندرية، فنقل إليها في سلخ صفر، وكان سفره صحبة أمير مقدم، ولم يمكن أحدًا من جهته من السفر معه، وحبس ببرج شرقي، ثمَّ توجّه ولم يمكن أحدًا من جهته من السفر معه، وحبس ببرج شرقي، ثمَّ توجّه وكان موضعه فسيحًا، فصار النَّاس يدخلون إليه ويقرؤون عليه ويبحثون وكان موضعه فسيحًا، فصار النَّاس يدخلون إليه ويقرؤون عليه ويبحثون معه. قرأت ذلك في «تاريخ البرزالي».

فلم يزل إلى أن عاد النّاصر إلى السلطنة فشفع فيه عنده، فأمر بإحضاره، فاجتمع به في ثامن عشر شوال سنة تسع، فأكرمه، وجمع

<sup>(</sup>١) فصَّلنا القول في هذا الرجوع والمكتوب في مقدمة الطبعة الثانية ص/٣٩\_٤٧.

<sup>(</sup>٢) بياض بالأصل.

القضاة وأصلح بينه وبين القاضي المالكي، فاشترط المالكي أن لا يعود، فقال له السلطان: قد تاب.

وسكن القاهرة وتردد النّاس إليه إلى أَنْ توجه صحبة الناصر إلى الشّام بنية الغزاة في سنة (٧١٢) وذلك في شوال، فوصل دمشق في مستهل ذي القعدة فكانت مدة غيبته عنها أكثر من سبع سنين، وتلقاه جمع عظيم فرحًا بمقدمه، وكانت والدته إذ ذاك في قيد الحياة.

ثمَّ قاموا عليه في شهر رمضان سنة (٧١٩) بسبب مسألَة الطَّلاق، وأكد عليه المنع من الفتيا، ثمَّ عقد له مجلس آخر في رجب سنة عشرين، ثمَّ حبس بالقلعة، ثمَّ أُخرج في عاشوراء سنة (٧٢١).

ثمَّ قاموا عليه مرة أُخرى في شعبان سنة (٧٢٦) بسبب مسألة الزيارة، واعتقل بالقلعة، فلم يزل بها إلى أن مات في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة (٧٢٨). قال الصّلاح الصّفدي: كَانَ كثيرًا ما ينشد:

تموتُ النفوسُ بأوْصابِها ولم تدرِ عوَّادُها ما بها وما أَنْصَفَتْ مهجةٌ تشتكي أذاها إلى غير أحبابها وكان تُنشد كثرًا:

مَنْ لَم يُقَدُّ ويُدَسَّ في خَيْشُومِهِ رَهَجُ الخَميسِ فلن يقودَ خميسا وأنشد له على لسان الفقراء:

والله ما فَقْرُنا اختيارُ وإنّما فقرنا اضطرارُ

جماعة كُلُنا كُسالى وأكلُنا ما له عيسارُ تسمع منّا إذا اجتمعنا حقيقة كُلّها فشارُ

وسرد أسماء تصانيفه في ثلاثة أوراق كبار، وأورد فيه من أمداح أهل عصره كابن الزَّمْلكاني قبل أنْ ينحرف عليه، وكأبي حيّان كذلك وغيرهما، قال: ورثاه محمود بن عليّ الدقوقي ومجير الدِّين ابن الخياط وصفي الدِّين عبدالمؤمن البغدادي وجمال الدِّين ابن الأثير وتقي الدِّين محمَّد بن سليمان الجعبري وعلاء الدِّين بن غانم وشهاب الدِّين ابن فضل الله وزين الدِّين ابن الوردي وجمع جمّ وأورد لنفسه فيه مرثية على قافية الضاد المعجمة.

قال الذَّهَبيِّ ما ملخصه: كَانَ يقضى منه العجب إذا ذكر مسأَلة من مسائل الخلاف واستدل ورجّح وكان يحق له الاجتهاد لاجتماع شروطه فيه.

قال: وما رأيتُ أسرع انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة الَّتي يوردها منه، ولا أشد استحضارًا للمتون وعزوها منه كأن السُّنة نصب عينيه وعلى طرف لسانه بعبارة رشيقة وعين مفتوحة، وكان آية من آيات الله في التفسير والتوسع فيه. وأما أُصول الديانة ومعرفة أقوال المخالفين فكان لا يشق غباره فيه. هذا مع ما كانَ عليه من الكرم والشجاعة والفراغ عن ملاذً النفس، ولعلَّ فتاويه في الفنون تبلغ ثلثمائة مجلد بل أكثر، وكان قوالاً بالحق، لا تأخذه في الله لومة لائم.

ثمَّ قال: ومن خالطه وعرفه ؛ فقد ينسبني إلى التقصير فيه، ومن نابذه وخالفه قد ينسبني إلى التغالي فيه، وقد أوذيت من الفريقين؛ من

أصحابه وأضداده، وكان أبيض أسود الرأس واللحية قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه وكأن عينيه لسانان ناطقان، ربَّعة من الرُّجال، بعيد ما بين المنكبين، جهوري الصوت فصيحًا سريع القراءة تعتريه حِدّة لكن يقهرها بالحلم.

قال: ولم أر مثله في ابتهاله واستغاثته وكثرة توجُهه، وأنا لا أعتقد فيه عصمة، بل أنا مُخالف له في مسائل أصلية وفرعية، فإنه كان مع سعة علمه، وفرط شجاعته، وسيلان ذهنه، وتعظيمه لحرمات الدِّين، بشرًا من البشر تعتريه حدة في البحث، وغضب وشظف للخصم؛ تزرع له عداوة في النفوس وإلا لو لاطف خصومه لكان كلمة إجماع ؛ فإن كبارهم خاضعون لعلومه معترفون بشفوفه مقرّون بندور خطئه وأنّه بحر لا ساحل له، وكنز لا نظير له، ولكن ينقمون عليه أخلاقًا وأفعالاً وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك.

قال: وكان محافظًا على الصلاة والصوم، معظّمًا للشرائع ظاهرًا وباطنًا لا يؤتى من سوء فهم فإنّ له الذكاء المفرط، ولا من قلة علم فإنّه بحر زخار، ولا كَانَ متلاعبًا بالدين ولا ينفرد بمسائله بالتشهّي ولا يطلق لسانه بما اتفق، بل يحتج بالقرآن والحديث والقياس ويبرهن ويناظر أُسوة من تقدمه من الأئمة، فله أجر على خطئه، وأجران على إصابته.

إلى أن قال: تمرَّض أيامًا بالقلعة بمرض جد إلى أَنْ مات ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة وصلي عليه بجامع دمشق وصار يضرب بكثرة من حضر جنازته المثل، وأقل ما قيل في عددهم أنَّهم خمسون ألفًا.

قال الشهاب ابن فضل الله: لما قدم ابن تَيْمِيَّة على البريد إلى القاهرة في سنة سبع مئة نزل عند عمي شرف الدين، وحض أهل المملكة على

الجهاد فأغلظ القول للسلطان والأمراء، ورتَّبوا له في مقرِّ إِقامته في كل يوم دينارًا ومخفقة (١) طعام فلم يقبل شيتًا من ذلك، وأُرسل له السلطان بقجة قماش فردّها، قال: ثمَّ حضر عنده شيخنا أَبو حيّان فقال: ما رأْت عيناي مثل هذا الرجل، ثمَّ مدحه بأبيات ذكر أَنَّه نظمها بديهًا وأُنشده إِيَّاها.

داع إلى الله فرد ماله ورَرُ خير البريَّة نور دونه القَمَرُ بَحرُ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ مَقامَ سَيِّدِ تَيْم إذْ عَصَتْ مُضَرُ وأخمد الشَّرَّ إذ طارت له شرر أنت الإمامُ الذي قد كان يُنتظر

لمَّا أَتَانَا تَقَيُّ الدينِ لاحَ لنَا على مُحَيَّاهُ من سِيْمَا الألَّى صَحِبُوا حَبْرُ تَسَرُبَلَ منه دَهرُه حِبرًا قَامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا وأظهرَ الحقَّ إذ آثارُهُ اندرست كُنّا نُحدَّث عن حَبْر يجيءُ فها

ثمَّ دار بينهما كلام فجرى ذكر سيبويه فأغلظ ابن تَيْمِيَّة القول في سيبويه فنافره أبو حيان وقطعه بسببه، ثمَّ عاد ذامًا له وصيَّر ذلك ذبًا لا يغفر، قال<sup>(٢)</sup>: وحجَّ ابن المحب سنة (٣٤) فسمع من أبي حيان أناشيد فقراً عليه هذه الأبيات فقال: قد كشطتها من «ديواني» ولا أذكره بخير، فسأله عن السبب في ذلك فقال: ناظرته في شيء من العربية فذكرت له كلام سيبويه فقال: يفشر سيبويه، قال أبو حيان: وهذا لا يستحق الخطاب، ويُقال إنَّ ابن تَيْمِيَّة قال له: ما كَانَ سيبويه نبي النَّحو، ولا كَانَ معصومًا بل أَخطأ في الكتاب في ثمانين موضعًا ما تفهمها أنت،

 <sup>(</sup>١) كذا هنا، وتقدم في «مسالك الأبصار»: «دينار ومحفية وبقجة قماش».

<sup>· (</sup>٢) هذا القول ليس للشهاب بن فضل الله.

فكان ذلك سبب مقاطعته إياه وذكره في تفسيره «البحر» بكل سوءٍ، وكذلك في مختصره «النَّهر»(۱).

ورثاه شهاب الدِّين ابن فضل الله بقصيدة رائية مليحة، وترجم له ترجمة هائلة تُنقل من «المسالك» إِنْ شاء الله، ورثاه زين الدِّين ابن الوردي بقصيدة لطيفة طائية، وقال جمال الدِّين السُّرمري في «أَماليه»: ومن عجائب ما وقع في الحفظ من أهل زماننا: أَنَّ ابن تَيْمِيَّة كَانَ يمر بالكتاب مطالعة مرّة فينتقش في ذهنه وينقله في مصنَّفاته بلفظه ومعناه، وقال الاقشهري في «رحلته» في حق ابن تَيْمِيَّة بارع في الفقه والأصلين والفرائض والحساب وفنون أُخر، وما من فنِّ إلا له فيه يدٌ طُولى، وقلمه ولسانه متقاربان.

قال الطوفي: سمعته يقول: من سألني مستفيدًا حقَّقت له، ومن سألني متعنتًا ناقضته فلا يلبث أَنْ ينقطع فأكفى مؤنته.

وذكر تصانيفه وقال في كتابه «إبطال الحيل»: عظيم النقع، وكان يتكلّم على المنبر على طريقة المفسرين مع الفقه والحديث فيورد في ساعة من الكتاب والسنة واللغة والنظر مالا يقدر أحد على أن يورده في عدّة مجالس كأنَّ هذه العلوم بين عينيه يأخذ منها ما يشاء ويذر، ومن ثمَّ نُسِب أصحابه إلى الغلو فيه واقتضى له ذلك العُجْب بنفسه! حتَّى زُهي على أبناء جنسه! واستشعر ألَّه مجتهد فصار يرد على صغير العلماء وكبيرهم قديمهم وحديثهم، حتَّى انتهى إلى عمر فخطاًه في شيء، فبلغ الشَّيخ إبراهيم الرقي فأنكر عليه فذهب إليه واعتذر واستغفر، وقال في

<sup>(</sup>١) لم نجد ذمَّه لشيخ الإسلام في «البحر» وهو في «النهر» في مواضع ا.

حق عليّ: أخطأ في سبعة عشر شيئًا ثمَّ خالف فيها نص الكتاب منها اعتداد المتوفى عنها زوجها أطول الأجلين، وكان لتعصُّبه لمذهب الحنابلة يقع في الأشاعرة حتَّى أنَّه سبَّ الغزالي، فقام عليه قوم كادوا يقتلونه (۱). ولما قدم غازان بجيوش التتر إلى الشَّام خرج إليه وكلمه بكلام قوي فهمَّ بقتله (۲) ثمَّ نجا واشتهر أمره من يومئذ.

واتفق [أن] الشّيخ نصر المنبجي كَانَ قد تقدم في الدولة لاعتقاد بيبرس الجاشنكير فيه فبلغه أنّ ابن تيّميّة يقع في ابن العربي لأنّه كَانَ يعتقد أنّه مستقيم وأن الّذي ينسب إليه من الاتحاد أو الإلحاد من قصور فهم من ينكر عليه، فأرسل ينكر عليه وكتب إليه كتابًا طويلاً ونسبه وأصحابه إلى الاتحاد الّذي هو حقيقة الإلحاد، فعطُم ذلك عليهم وأعانه عليه قوم آخرون ضبطوا عليه كلمات في العقائد مغيرة وقعت منه في مواعيده وفتاويه فذكروا أنّه ذكر حديث النزول فنزل عن المنبر درجتين فقال: كنزولي هذا فنسب إلى التجسيم (٣)، ورده على من توسّل بالنبي فقال: كنزولي هذا فنسب إلى التجسيم (٣)، ورده على من توسّل بالنبي فجرى عليه ما جرى وحبس مرارًا فأقام على ذلك نحو أربع سنين أو فجرى عليه ما جرى وحبس مرارًا فأقام على ذلك نحو أربع سنين أو أكثر وهو مع ذلك يشغل ويفتي إلى أن اتفق أنّ الشّيخ نصرًا قام على الشّيخ كريم الدّين الآملي شيخ خانقاه سعيد السعداء فأخرجه من

<sup>(</sup>١) ما نقله الحافظ هنا عن الاقشهري أو غيره لم نجده في المصادر السابقة! ولم نجد ما يوافق ما ذكر في مؤلفات الشيخ \_رحمه الله \_.

<sup>(</sup>٢) هذا مخالف لما ورد في المصادر، من تعظيم غازان لشيخ الاسلام وطلب الدعاء

<sup>(</sup>٣) هذا ذكره ابن بطوطة في رحلته، وهو غير ثابت تاريخيًّا، وقد نقضه غير واحد من العلماء، ذكرناهم في تعليقنا على «رحلة ابن بطوطة» من هذا الكتاب: ٣٩٨.

الخانقاه، وعلى شمس الدِّين الجزري فأحرجه من تدريس الشريفية، فيقال: إِنَّ الآملي دخل الخلوة بمصر أربعين يومًا فلم يخرج حتَّى زالت دولة بيبرس وخمل ذكر نصر وأطلق ابن تَيْمِيَّة إِلى الشَّام.

وافترق النَّاس فيه شيعًا فمنهم من نسبه إلى التّجسيم لما ذكر في «العقيدة الحموية» و «الواسطية» وغيرهما من ذلك كقوله: إنَّ البد والقدم والسَّاق والوجه صفات حقيقية لله، وأنَّه مستو على العرش بذاته، فقيل له: يلزم من ذلك التحيز والانقسام فقال: أَنَا لا أسلَّم أَنَّ التحيز والانقسام من خواصِّ الأجسام، فألزم بأنه يقول بتحيز في ذات الله، ومنهم من ينسبه إلى الزندقة لقوله: إِنَّ النَّبِي ﷺ لا يُستخاث به، وأن في ذلك تنقيصًا ومنعًا من تعظيم النَّبي ﷺ، وكان أَشد النَّاس عليه في ذلك النور البكري فإنه لما عقد له المجلس بسبب ذلك قال بعض الحاضرين: يُعزَّر فقال البكري: لا معنى لهذا القول فإنه إن كَانَ تنقيصًا يُقتل وإنَّ لم يكن تنقيصًا لا يعزَّر، ومنهم من ينسبه إلى النفاق لقوله في على ما تقدّم، ولقوله: إِنَّه كَانَ مخذولاً حيثما توجُّه وانه حاول الحلافة مرارًا فلم ينلها وإنما قاتل للرياسة لا للديانة، ولقوله: إِنَّه كَانَ يحب الرياسة، وأن عثمان كَانَ يحب المال، ولقوله: أَبو بكر أسلم شيخًا [لا] يدري ما يقول، وعليّ أسلم صبيًا والصبي لا يصح إسلامه على قول، وبكلامه في قصة خطبة بنت أبي جهل ومات ما نسبها من الثناء على(١) وقصة أبي العاص بن الربيع وما يؤخذ من مفهومها فإنه شنع في ذلك فَالْزَمُوهُ بِالنَّفَاقُ لَقُولُهُ ﷺ: «ولا يبغضك إِلاَّ منافق»، ونسبه قَوْم إِلَى أَنَّهُ يسعى في الإمامة الكبرى فإِنَّه كَانَ يلهج بذكر ابن تومرت ويطريه فكان

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والعبارة قلقة.

ذلك مؤكدًا لطول سَجنه، وله وقائع شهيرة وكان إِذا حوقق وأَلزم يقول: لم أُرد هذا إِنما أردت كذا فيذكر احتمالاً بعيدًا(١).

قال: وكان من أذكياء العالم وله في ذلك أُمور عظيمة، منها: أَنَّ محمَّد بن أَبِي بكر السّكاكيني عمل أبياتًا على لسان ذمِّي في إِنكار القدر وأُولها:

أيا علماء الدِّين ذمِّي دينكم تحير دُلُوه باعظم حُجَّة إذا ما قضى ربي بكفري بزعمكم ولم يرضه مني فما وجه حيلتي

فوقف عليه ابن تَيْمِيَّة فثنى إحدى رجليه على الأخرى وأجاب في مجلسه قبل أن يقوم بمائة وتسعة عشر بيتًا أولها:

سُوالك يا هذا سؤال معاند مخاصم ربِّ العرش باري البرية وكان يقول: أنا فاقرت في الأقفاص (٢).

وقال شيخ شيوخنا الحافظ أبو الفتح اليعمري في ترجمة ابن تَيْمِيَّة: حداني \_ يعني المزي \_ على رؤية الشَّيخ الإمام شيخ الإسلام تقي الدِّين فألفيته ممن أدرك من العلوم حظًا وكاد يستوعب السنن والآثار حفظًا، إن تكلّم في التفسير فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكرَ في الحديث فهو صاحب علمه وذُو روايته، أو حاضر

<sup>(</sup>۱) جميع ما نقله الحافظ عن الآقشهري في «رحلته» مخالف لكل ترجمات الشيخ، ونحن نستغرب من الحافظ استرواحه لهذه الأخبار التي لا أساس لها من الصحة، واعتماده على الآقشهري مع تفرُّده بها.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، ونسخة: «ناقرت».

بالمِلَل والنُّحَل لم يُرَ أَوْسَعُ مِن نَحْلتِه في ذلك ولا أرفعُ من درايته، برز في كلِّ فنّ على أبناء جنسه، ولم تَرَ عين من رآه مثلًه ولا رأتْ عينُهُ مثل نَفْسِه، كَانَ يتكلُّم في التفسير فيحضر مجلسه الجم الغفير، ويَردُون من بحره العذب النمير، يرتعون من ريع فضله في روضة وغدير، إلى أن دب إليه من أهل بلده داء الحسد، وأكب أهل النَّظر منهم على ما ينتمد عليه من أمور المعتقد، فحفِظُوا عنه في ذلك كلامًا، أوسعوه بسببه ملامًا، وفوَّقُوا لتبديعه سِهامًا، وزعموا أنَّه خالف طريقهم، وفرَّق فريقَهم، فنازعهم ونازعوه، وقاطع بعضَهم وقاطعوه، ثمَّ نازع طائفة أخرى ينتسبون من الفقر إلى طريقة، ويزعمون أنهم على أدقُّ باطن منها وأجلى حقيقة، فكشف تلك الطرائق، وذكر [لها] \_ على ما زعم \_ بوائق، فأضَتْ إلى الطَّائفة الأولى من منازعيه، واستعانت بذوي الضِّغْن عليه من مقاطعيه، فوصلوا بالأمراء أمرَه، وأعمل كلّ منهم في كُفْره فِكْرَه، فرتَّبوا محاضر، وألَّبوا الرُّورَيْبضَة للسَّعي بها بين الأكابر، وسعوا في نقله إلى حَضْرة المملكة بالدِّيار المِصْرِية فَنُقِلَ، وأُودع السِّجْن ساعةً حُضُوره واعْتُقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، وحشدوا لذلك قَوْمًا من عُمَّار الزَّوايا وسكَّان المدارس، مابين مُجَامل في المُنازعة، ومخاتِل بالمخادعة، ومُجاهر بالتَّكَفير مبارز بالمقاطعة، يسومونه رَيْبَ المَنُونَ، وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلَنُونَ.

وليس المجاهِر بكفره بأسوأ حالاً من المجامل، وقد دبَّتْ إليه عقارب مكره، فَرَدَّ الله كيد كلِّ في نحره، ونجاه على يد من اصْطَفَاه، والله غالب على أمره.

ثمَّ لم يَخْلُ بعد ذلك من فتنة بعد فتنة، ولم ينتقل طول عمره من محنة [إلاً] إلى محنة، إلى أَنْ فُوض أَمره إلى بعض القُضَاة فتقلَّد ما تقلَّد من

اعتقاله، ولم يزل بمحبسه ذلك إلى حين ذهابه إلى رحمة الله تعالى وانتقاله، وإلى الله ترجع الأمور، وهو مطّلع على خائنة الأعين وما تخفي الصُّدور.

وكان يومه مشهودًا، ضاقت بجنازته الطريق، وانتابها المسلمون من كلِّ فَجِّ عميق، يتقربون بمشهده يوم يقوم الأشهاد، ويتمسكون بسريره حتّى كسروا تلك الأعواد.

قال الذَّهَبِيِّ مترجمًا له في بعض الإجازات: قرأ القُرْآن والفِقْه، وناظر واستدلَّ وهو دون البلوغ، وبَرَعَ في العلم والتفسير، وأفتى ودرَّس وهو دون العشرين، وصنَّف التَّصانيف، وصار من كبار العلماء في حياة شيوخه، وتصانيفُه نحو أربعة آلاف كُرَّاسة وأكثر.

وقال في موضع آخر: وأمَّا نقله للفقه ومذاهب الصَّحابة والتابعين فضلاً عن المذاهب الأربعة فليس له فيه نظير.

وفي موضع آخر: وله باع طويل في معرفة أقوال السلف، وقلَّ أَنْ تذكر مسألة إِلاَّ ويذكر فيها مذاهب الأئمة، وقد خالف الأئمة الأربعة في عدة مسائل صنّف فيها واحتج لها بالكتاب والسنة، ولما كَانَ معتقلاً بالإسكندرية التمس منه صاحب سَبْتة أنْ يجيز له بعض مروياته؛ فكتب له جملة من ذلك في عشرة أوراق بأسانيده من حفظه بحيث يعجز أن يعمل بعضه أكبر من يكون، وأقام عدة سنين لا يفتي بمذهب معيَّن.

وقال في موضع آخر: [كان] بصيرًا بطريقة السَّلف، واحتج له بأدلة وأُمور لم يُسبق إليها وأطلق عبارات أحجم عنها غيره حتَّى قام عليه خلق من العلماء بالمصرين فبدّعوه وناظروه، وهو ثابت لا يداهن ولا

يحابي بل يقول الحق إذا أداه إليه اجتهاده وحدة ذهنه وسعة دائرته، فجرى بينهم حملات حربية ووقعات شآمية ومصرية، ورموه عن قوس واحدة ثمَّ نجّاه الله تعالى. وكَانَ دائم الابتهال كثير الاستغاثة قوي التوكل رابط الجأش، له أوراد وأذكار يُدْمنها بكيفية وجمعية.

وكتب الذَّهبيّ إلى السبكي يُعاتبه بسبب كلام وقع منه في حقِّ ابن تَيْميَّة فأجابه ومن جملة الجواب: وأما قول سيدي في الشَّيخ تقي الدِّين فالمملوك يتحقق كبير قدره، وزخارة بحره، وتوسعه في العلوم النقلية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وبلوغه في كلِّ من ذلك المبلغ الَّذي يتجاوز الوصف، والمملوك يقول ذلك دائمًا، وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجلّ، مع ما جمعه الله له من الزهادة والورع والديانة، ونصرة الحق، والقيام فيه لا لغرض سواه، وجريه على سنن السَّلف، وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزمان، بل من أزمان.

وقرأت بخط الحافظ صلاح الدِّين العلائي في ثبت شيخ شيوخنا الحافظ بهاء الدِّين عبدالله بن محمَّد بن خليل ما نصه: وسمع بهاء الدِّين المذكور على الشيخين: شيخنا وسيدنا وإمامنا فيما بيننا وبين الله تعالى شيخ التَّحقيق السالك بمن اتبعه أحسن طريق ذي الفضائل المتكاثرة والحجج القاهرة الَّتي أقرت الأمم كافة أَنَّ هممها عن حصرها قاصرة ومتعنا الله بعلومه الفاخرة ونفعنا به في الدنيا والآخرة وهو الشَّيخ الإمام العالم الرباني والحبر البحر القطب النوراني إمام الأثمة بركة الأمة علامة العلماء وارث الأنبياء آخر المجتهدين أوحد علماء الدِّين شيخ الإسلام حجة الأعلام قدوة الأنام برهان المتكلمين قامع المبتدعين سيف المناظرين بحر العلوم كنز المستفيدين ترجمان القرآن أعجوبة الزمان فريد العصر والأوان: تقي الدِّين إمام المسلمين حجّة الله على العالمين اللاحق

بالصَّالحين والمشبه بالماضين مفتي الفرق ناصر الحق علامة الهدئ عمدة الحفاظ فارس المعاني والألفاظ ركن الشريعة ذو الفنون البديعة أبو العَبَّاس ابن تَيْمِيَّة.

وقرأت بخط الشيخ برهان الدين محد علب قال: اجتمعت بالشيخ شهاب الدين الأذرعي سنة (٧٧٩) لما أردت الرحلة إلى دمشق فكتب لي كتبًا إلى الياسوفي والحسباني وابن الجابي وابن مكتوم وجماعة الشافعية إذ ذاك فحصل لي منهم تعظيم، وذكر لي في ذلك المجلس الشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة وأثنى عليه، وذكر شيئًا من كراماته، وذكر أله حضر جنازته، وأن النَّاس خرجوا من الجامع من كل باب، وخرجت من باب البريد فوقعت سرموزتي فلم أستطع أن أستعيدها وصرت أمشي على صدور النَّاس، ثمَّ لما فرغنا ورجعت لقيت السرموزة وذلك من بركة الشَّيخ رحمه الله.

#### تقريظه على الرد الوافر(١)

الحمد لله، وسلام على عباده الَّذين اصطفى.

وقفت على هذا التأليف النافع، والمجموع الَّذي هو للمقاصد الَّتي جُمع لأجلها جامع. فتحققت سعة اطلاع الإمام الَّذي صنّفه. وتضلعه من العلوم النافعة بمَا عظمه بين العلماء وشرفه.

وشهرة إمامة الشَّيخ تقي الدِّين أَشهر من الشمس. وتلقيبه بشيخ الإسلام في عصره باق إلى الآن على الألسنة الزكية ويستمر غدًا كما كَانَ بالأمس. ولا ينكر ذلك إلاَّ من جهل مقداره. أو تجنب الإنصاف. فمَا أَغْلطَ من تعاطى ذلك وأكثر عثاره. فالله تعالى هو المسؤول أن يقينا شرور أنفسنا وحصائد ألسنتنا بمنِّه وفضله.

ولو لم يكن من الدليل على إمامة هذا الرَّجل إِلاَّ ما نبّه عليه الحافظ الشهير علم الدِّين البرزالي في تاريخه: أنَّه لم يوجد في الإسلام من اجتمع في جنازة الشَّيخ تقي الدِّين. وأشار إلى أنّ جنازة الإمام أحمد كانت حافلة جدّا شهدها مئات ألوف. ولكن لو كانَ بدمشق من الخلائق نظير من كَانَ ببغداد أو أضعاف ذلك. لما تأخر أحد منهم عن شهود جنازته. وأيضًا فجميع من كَانَ ببغداد إلاَّ الأقل كانوا يعتقدون إمامة الإمام أحمد. وكان أمير بغداد وخليفة الوقت إذ ذاك في غاية المحبة له والتعظيم. بخلاف ابن تَيْمِيَّة فكان أمير البلد حين مات

<sup>(</sup>۱) ساقه في «الجواهر والدرر»: ۲/ ۷۳۶ - ۷۳۲ ، وهو ملحق بآخر الرد الوافر، طبعة المكتب الإسلامي. ونشر هذا التقريظ لأول مرة على هامش «جلاء العينين» (ط. بولاق ۱۲۹۸) ص۸۹ - ۹۷.

غائبًا. وكان أكثر من بالبلد من الفقهاء قد تعصبوا عليه حتَّى مات محبوسًا بالقلعة. ومع هذا فلم يتخلف منهم عن حضور جنازته والترحم عليه والتأسف عليه إلاَّ ثلاثة أنفس. تأخروا خشية على أنفسهم من العامة.

ومع حضور هذا الجمع العظيم فلم يكن لذلك باعث إلا اعتقاد إمامته وبركته، لا بجمع سلطان ولا غيره، وقد صحّ عن النّبي ﷺ أنّه قال: «أنتم شهداء الله في الأرض».

ولقد قام على الشَّيخ تقي الدِّين جماعة من العلماء مراراً بسبب أشياء أنكروها عليه من الأصول والفروع، وعقدت له بسبب ذلك عدة مجالس بالقاهرة وبدمشق، ولا يحفظ عن أحد منهم أنَّه أفتى بزندقته ولا حكم بسفك دمه، مع شدة المتعصبين عليه حينئذ من أهل الدولة، حتَّى حبس بالقاهرة ثمَّ بالإسكندرية، ومع ذلك فكلهم معترف بسعة علمه وكثرة ورعه وزهده، ووصفه بالسخاء والشجاعة، وغير ذلك من قيامه في نُصْرة الإسلام والدعاء إلى الله تعالى في السر والعلانية.

فكيف لاينكر على من أطلق: أنّه كافر؟ بل من أطلق على من سماه شيخ الإسلام: الكفر، وليس في تسميته بذلك ما يقتضي ذلك. فإنه شيخ في الإسلام بلا ريب. والمسائل الّتي أنكرت عليه ما كان يقولها بالتشهي. ولايصر على القول بها بعد قيام الدليل عليه عنادًا، وهذه تصانيفه طافحة بالرد على من يقول بالتجسيم والتبري منه، ومع ذلك فهو بشرٌ يخطىء ويصيب، فالذي أصاب فيه وهو الأكثر يستفاد منه ويترحم عليه بسببه، والذي أخطأ فيه لا يُقلد فيه، بل هو معذور، لأن أئمة عصره شهدوا له بأن أدوات الاجتهاد اجتمعت فيه. حتى كان أشد المتعصبين عليه، والقائمين في إيصال الشر إليه، وهو الشَّيخ كمال الدِّين الزملكاني يشهد له بذلك. وكذلك الشَّيخ صدر الدِّين ابن الوكيل الَّذي لم يثبت لمناظرته غيره.

ومن أعجب العجب، أنَّ هذا الرَّجل كَانَ أعظم النَّاس قيامًا على أهل البدع من الروافض، والحلولية، والاتحادية، وتصانيفه في ذلك كثيرة شهيرة، وفتاويه فيهم لا تدخل تحت الحصر، فيا قرة أعينهم إذا سمعوا بكفره، ويا سرورهم إذا رأوا من يكفره من أهل العلم (١)!

فالواجب على من تلبّس بالعلم، وكان له عقل أن يتأمل كلام الرَّجل من تصانيفه المشتهرة، أو من ألسنة من يوثق به من أهل النقل، فيفرد من ذلك ما يُنكر، فيُحذِّر منه على قصد النصح، ويثني عليه بفضائله فيماً أصاب من ذلك، كدأب غيره من العلماء الأنجاب.

ولو لم يكن للشيخ تقي الدِّين من المناقب إِلاَّ تلميذه الشهير الشَّيخ شمس الدِّين ابن قيم الجوزية، صاحب التَّصانيف النافعة السائرة، الَّتي انتفع بها الموافق والمخالف، لكان غاية في الدلالة على عظم منزلته

فكيف وقد شهد له بالتقدم في العلوم، والتميز في المنطوق والمفهوم، أثمة عصره من الشافعية وغيرهم! فضلاً عن الحنابلة.

فالذي يطلق عليه مع هذه الأشياء: الكفر، أو على من سماه شيخ الإسلام، لا يُلتفت إليه، ولا يعول في هذا المقام عليه، بل يجب ردعه عن ذلك، إلى أن يراجع الحق، ويذعن للصواب.

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

قاله وكتبه أحمد بن عليّ بن محمَّد بن حجر الشافعي، عفا الله عنه، وذلك في يوم الجمعة التاسع من شهر ربيع الأوَّل عام خمسة وثلاثين وثمان مئة حامدًا لله، ومصليًا على رسوله محمَّد وآله ومسلمًا.

<sup>(</sup>١) في نسخة: «من يكفّر من لا يكفّره»!.

العلامة/ بدر الدين محمود العيني (٨٥٥)

١ \_ عِقْد الجمان.

٢ ـ تقريظه للرّد الوافر لابن ناصر الدين.



### عقْدُ الجُمَان (١)

#### ابن تَيْمِيَّة

هو الشَّيخ الإمام العالم العلَّمة تقي الدِّين أَبو العَبَّاس أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمَّد بن تَيْمِيَّة الحَرَّاني الحنبلي.

كَانَ إمامًا فاضلاً بارعًا ذا فنون كثيرة، ولاسيما علم الحديث والتفسير والفقه الأصولين، وكان سيفًا صارمًا على المبتدعين، وكانت له مواعيد (٢) حسنة، وأوقات طيبة، وكان على مكانة عظيمة من الورع، وخشونة العيش، والقناعة، والكف عن حطام الدنيا، وله تصانيف مشهورة في علوم شتى.

وكان كثير الذِّكر والصّوم والصّلاة والعبادة، وكان أُمَّارًا للمعروف نهَّاءً عن المنكر، وكان ذا همّة وشجاعة وإقدام، وجرى له حكايات كثيرة فيما يتعلّق بمسائل الطلاق ونحوه، وقد ذكرنا بعضها في أَثناء السِّنِينَ الماضية، فآل حاله إلى أَنْ اعتُقِل بقلعة دمشق، وتوفي فيها في الثُلث الأخير من ليلة الاثنين المسْفِر صباحها عن عشرين من ذي القعدة من سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئة، وكان مرضه مدَّة سبعة عشر يومًا،

<sup>(</sup>١) نسخة طوب قابي برقم ٢٩١١ / ١٧ ، بخط المؤلف، (١٧/ ق ٤٢ب-٤٣ أ).

<sup>(</sup>Y) في الأصل: «مواعيده»!.

وصلَّى عليه بباب القلعة الشَّيخ محمَّد بن تمام، ثمَّ صلّوا عليه في الحامع، ثمَّ دفن في مقابر الصوفية إلى جانب أُخيه الشّيخ شرف الدين.

ومولده في عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة بحرّان، وقدم مع والده إلى دمشق، ثمَّ أُخذ العلوم من مشايخ كثيرة، قال ابن كثير: ويوم مات غلق جميع أسواق دمشق، وامتلأ الجامع أكثر من يوم الجمعة، وحضر الأمراء والحجاب وحملوه على رؤوسهم، وخرجوا به من باب الفرج، وامتد الخلق إلى مقابر الصُّوفية، وختموا على قبره ختمات، وبات أصحابه على قبره ليالي.

وكتب قاضي القضاة كمال الدِّين بن الزَّمْلَكاني على بعض مصنفاته: ماذا يقول الواصفون له وصفاتُه جَلَّتْ عن الحَصْرِ هـو حُجَّةٌ للّهِ قَاهـرةٌ هـو بيننا أعجـوبَـةُ العَصْرِ هـو آيـةٌ للخَلْـقِ ظاهـرةٌ أنوارُها أربتْ على الفَجْرِ وفيه يقول العلَّمة أثير الدِّين أبو حيَّان من أبيات:

قامَ ابنُ تَيميَّةِ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فَاطُهِرَ الحقَّ إِذ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرَ إِذ طارتْ له الشَّرَرُ كُنَا نُحدَّث عن حَبْرٍ يجيءُ فهَا أنتَ الإمامُ الذي قد كان يُنتظر ورثاه الأمام زين الدين عمر ابن الوردي بقصيدةٍ منها:

عشا في عِرضه قومٌ سِلاط لهم من نَثْر جوهره التقاطُ

خُروق المعضلات به تُخاطُ وليس له إلى الدُّنيا انبساطُ مَلائِكةَ النَّعيم به أَحاطُوا ويــالله مــا غطّــى البَــلاَطُ مناقبه فقد مكروا وشاطوا ولكن في أُذاه لهم نشاط وعند الشيخ بالسجن اغتباط فقد ذاقوا المنون ولم تواطوا ولا وقف عليه ولا رباط ولم يُعهد له بكم اختلاط ونيتكم إذا نُصب الصراط فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط تقى الدِّين أَحمد خير حَبْر توفّی وهمو محبوس فریلاً ولو حضروه حين قَضَى لألفوا فيالله ماذا ضم لحدً هم حسدوه لمّا لم ينالوا وكانوا عن طرائقه كسالي وحبس الدر في الأصداف فخر بآل الهاشمي له اقتداءٌ إمام لا ولاية كان يرجو ولا جاراكم في كسب مالٍ سيظهر قصدكم يا حابسيه فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واعقدوا من غير ردٍ

#### تقريظه للرّد الوافر لابن ناصر الدِّين<sup>(١)</sup>

#### بِنْ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهِ

إِنْ أَضُوعَ زَهِر تَفْتَق عنه أكمام ألسن الأنام. وأبدعَ ذكر يعبق منه طيب الأفهام، حمد من أجرى ماء التبيان في عود اللسان. لحمل ثمار المعانى والبيان، وكشف ضبابة الأوهام بشموس الحقائق، وأبان ما في القلوب بأقمار الدقائق، وأشرع أسنة الخواطر والأفكار، بأيدي أنوار البصائر والأبصار، إلى ثغر العلوم والأخبار، وأقلع عنا بنسائم ألطافه عجاجة الظنون والشكوك، ووقع لنا مناشير الصدق في السلوك، وأراحنا في ركوب أعناق الكلام، من العثرات والملام، وأزاحنا عن مقالات لا يُقال فيها العِثار، ومحالات يستحيل فيها الإعذار، اللهم صلِّ على صاحب الوحى والرسالة، المخلوق من طينة الفصاحة والبسالة، الَّذي أصعدته ذرى الملكوت وأعطيته الكتاب، وقرنت بطاعته ومعصيته الثواب والعقاب، محمَّد المصطفى المستأثر بالشفاعة يوم الحساب، وعلى آله الَّذين استأسدوا في رياض نبوته، وأصحابه الَّذين تقلدوا بسيوف النصرة في دعوته، وعلى علماء الأمة الذين استظهروا على صدمات الدهر وصولته بنزع ألسنتهم من تفويق سهام الطعن إلى أغراض العصبية، وإقلاع أسنة خوضهم في أعراض الأنفس الأبية، فلذلك صاروا أنجمًا للاهتداء، وبدورًا للاقتداء، فأجدر بهم أن يفوه لهم بمشايخ الإسلام، وأنصار شرائع خير الأنام.

<sup>(</sup>۱) ملحق بآخر «الرد الوافر» طبعة المكتب الإسلامي. ونشر هذا التقريظ لأول مرة على هامش «جلاء العينين» (ط. بولاق ۱۲۹۸) ص1۰۹ ـ ۱۲۳.

وبعد ؛ فإنَّ مؤلف كتاب «الرد الوافر» قد جد في هذا التَّصنيف البديع الزاهر وجلا بمنطقه السحار، الرد على من تفوه بالإكفار، علماء الإسلام، والأثمة الأساطين الأعلام، الَّذين تبوؤا الدار في رياض النعيم، واستنشقوا رياح الرحمة من رب كريم، فمن طعن في واحد منهم، أو نقل غير صحيح قيل عنهم، فكأنما نفخ في الرماد، أو اجتنى من خرط القتاد، وكيف يحل لمن يتسمَّ بالإسلام، أو يتسِمُ بسِمةٍ من علم أو فهم أو إفهام، أن يكفر من قلبه عن ذلك سليم بهيج، واعتقاده لا يكاد إلى ذلك يهيج، ولم يور زنَّد طبعه في القريض، لم يزل يجد العذب مرًا كالمريض، والعائب لجهله شيئًا يبدي صفحة معاداته، ويتخبط خبط العشواء في محاوراته، وليس هو إلاً كالجعل باشتمام الورد يموت حتف أنفه، وكالخفاش يتأذى ببهور سناء الضوء لسوء بصره وضعفه، وليس لهم سجية نقادة، ولا رويَّة وهاد، وماهم إلاً صلقع بلقع سلقع، والمكفر منهم صلمعة ابن قلمعة، وهيان بن بيان، وهي ابن بيّ، وضل ابن ضل، وضلال بن التلال.

ومن الشائع المستفيض أنَّ الشَّيخ الإمام العالم العلامة تقي الدين ابن تَيْمِيَّة من شُمّ عرانين الأفاضل، ومن جم براهين الأماثل، الَّذي كَانَ له من الأدب مآدب تغذي الأرواح، ومن نخب الكلام له سلافة تهز الأعطاف المراح، ومن يانع ثمار أفكار ذوي البراعة. طبعه المفلق في الصناعة، الخالية عن وصمة الفجاجة والبشاعة، وهو الكاشف عن وجوه مخدرات المعاني نقابها، والمفترع عرائس المباني بكشف جلبابها، وهو الذاب عن الدين طعن الزنادقة والملحدين، والناقد للمرويات عن النبي سيد المرسلين، وللمأثورات من الصَّحابة والتابعين.

فمن قال: هو كافر!! فهو كافر حقيق!! ومن نسبه إلى الزندقة!! فهو زنديق!! وكيف ذاك وقد سارت تصانيفه في الآفاق، وليس فيها شيء مما يدل على الزيغ والشقاق، ولم يكن بحثه فيما صدر عنه في مسألة الزيارة والطلاق: إلا عن اجتهاد سائغ بالاتفاق، والمجتهد في الحالتين مأجور مثاب، وليس فيه شيء مما يلام أو يعاب. ولكن حملهم على ذلك مسدهم الظاهر، وكيدهم الباهر، وكفى للحاسد ذمًّا آخر سورة الفلق في احتراقاته بالفلق، ومن طعن في واحد ممن قضى نحبه منهم، أو نقل غير ما صدر عنهم، فكأنما أتى بالمحال، واستحق به سوء النكال. وهو الإمام الفاضل البارع التقي النقي الوارع الفارس في علمي الحديث والتفسير، والفقه والأصولين بالتقرير والتحرير، والسيف الصارم على المبتدعين، والحبر القائم بأمور الدين، والأمّار بالمعروف والنهاء عن المنكر. ذو همة وشجاعة وإقدام فيما يَرْدَع ويزجر، كثير الذكر والصوم والصلاة والعبادة، خشن العيش والقناعة، من دون طلب الزيادة، وكانت له المواعيد الحسنة السنية، والأوقات الطيبة البهية، مع

ماذا يقول الواصفون له وصفاتُه جَلَّتْ عن الحَصْرِ هو حُجَّةٌ لله قاهرة هو بيننا أعجوبَةُ الدَّهر وقد عرفتَ ترجمة ابن الزَّمْلَكاني.

كفه عن حطام الدنيا الدنية، وله المصنفات المشهورة المقبولة،

والفتاوي القاطعة غير المعلولة. وقد كتب على بعض مصنفاته قاضي

القضاة كمال الدين ابن الزَّمْلَكاني رحمه الله تعالى:

وهو: الإمام أبو المعالي كمال الدين محمَّد ابن الإمام علاء الدين أبي الحسن على بن كمال الدين أبي محمَّد عبدالواحد بن عبدالكريم بن خلف بن نبهان الأنصاري، الشهير بابن الزَّمْلَكاني الشَّافعيّ، أَخذ النحو

عن بدر الدين بن مالك، والفقه عن الشَّيخ تاج الدين عبدالرَّحمن، والأصول عن قاضي القضاة بهاء الدين ابن الزكي.

وكان كثير الفضل سريع الإدراك يتوقد ذكاء وفطنة، وأجمع الناس على فضله، وانتهت إليه رئاسة المذهب في عصره، وتولى قضاء حلب وأقام بها إلى حين طلب إلى مصر.

ومات بمدينة بلبيس يوم الأربعاء السادس عشر من رمضان، من سنة سبع وعشرين وسبعمائة، وحمل من بلبيس إلى القرافة، ودفن بالقرب من قبر قاضي القضاة إمام الدين القزويني، بجوار قبة الإمام الشّافعيّ \_ بظاهر القاهرة \_ رحمهم الله تعالى، وكان قد طُلب ليتولى قضاء دمشق ومن شعره:

سواكم بقلبي لا يحِلُّ ولا يحلو كما أنه من حُبّكم قط لا يخلو حللتم عُرى صَبري وحلَّلتم دمي وحرَّمتُمُ وصلي فلذَّ لِيَ القتل إلى غير ذلك من الأبيات.

ولما قدم إلى حلب حاكمًا، نزل بمشهد الفردوس ظاهرها، فقال الأديب شمس الدين محمَّد بن يوسف الدِّمشقى:

يا حاكم الحكام يا مَنْ به قد شرفت رتبته الفاخره ومن سقى الشهباء مُذ حلها بحار علم وندًى زاخره نزلت بالفردوس فابشر به دارك في الدنيا وفي الآخره وكتب إليه الشَّيخ جلال الدين القلانسي أبياتًا كذلك، وكذلك

الشَّيخ جمال الدين ابن نُباتة المصري، ثمَّ رثاه بقصيدة يطول ذكر ذلك ها ههنا.

أفلا تكفي شهادة هذا الحبر لهذا الإمام، حيث أطلق عليه: حجة الله في الإسلام، ودعواه أنَّ صفاته الحميدة لا يمكن حصرها، ويعجز الواصفون عن عدها وزبرها.

فإذا كَانَ كذلك كيف لا يجوز إطلاق: شيخ الإسلام عليه؟ أو التوجه بذكره إليه ؟ وكيف يسوغ إنكار المعاند الماكر الحاسد؟ وليت شعري ما متمسك هذا المكابر، المجازف الجاهل المجاهر، وقد عُلم أنَّ لفظة الشَّيخ لها معنيان ؛ لغوي، واصطلاحي،

فمعناه اللغوي: الشَّيخ من استبان فيه الكبر.

ومعناه الاصطلاحي: الشَّيخ من يصلح أن يتلمذ له.

وكلا المعنين موجود في الإمام المذكور، ولا ريب أنّه كانَ شيخًا لجماعة من علماء الإسلام، ولتلامذة من فقهاء الأنام، فإذا كَانَ كذلك كيف لا يطلق عليه: شيخ الإسلام؟ لأن من كَانَ شيخ المسلمين يكون شيخًا للإسلام، وقد صرح بإطلاق ذلك عليه قضاة القضاة الأعلام، والعلماء الأفاضل أركان الإسلام، وهم الّذين ذكرهم مؤلف كتاب «الرد الوافر» في رسالته الّتي أبدع فيها بالوجه الظاهر، وقد استغنينا بذكره عن إعادته، فالواقف عليه يتأمله، والناظر فيه يتقبله.

وأما مَاجَرَيَات هذا الإمام فكثيرة في مجالس عديدة، فلم يظهر في ذلك لمعانديه فيما التُعِيَ به عليه برهان، غير تنكيدات رسخت في القلوب من ثمرات الشنآن، وقصارى ذلك أنّه حبس بالظلم والعدوان،

وليس في ذلك ما يعاب به ويشان، وقد جرى على جلّة من التّابعين الكبار، من قتل وقيد وحبس وإشهار، وقد حبس الإمام أبو حنيفة رضي الله عنه، ومات في الحبس فهل قال أحدٌ من العلماء: إنّه حبس حقًا.

وحُبِس الإمام أَحمد رضي الله عنه، وقُيِّد لما قال قولا صدقًا. والإمام مالك رضي الله عنه ضُرِب ضربًا مؤلمًا شديدًا بالسياط.

والإمام الشَّافعيّ رضي الله عنه، حمل من اليمن إلى بغداد بالقيد والاحتياط.

وليس ببدع أن يجري على هذا الإمام ما جرى على هؤلاء الأئمة الأعلام.

وكان آخر حبسه بقلعة دمشق، وتوفي فيها في الثلث الأخير من ليلة الاثنين المسفر صباحها عن عشرين من ذي القعدة، من سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، وكان مرضه سبعة عشر يومًا، وصلى عليه بباب القلعة الشَّيخ محمَّد بن تمام، ثمَّ صلوا عليه في الجامع الأموي، ثمَّ دفن في مقابر الصوفية إلى جانب أخيه الشَّيخ شرف الدين.

ومولده في عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وستمائة بحران، وقدم مع والده إلى دمشق.

ووقت الصلاة عليه امتلأ الجامع أكثر من يوم الجمعة، وحضرت الأمراء والحجاب وحملوه على رؤوسهم وخرجوا به من باب الفرج، وامتد الخلق إلى مقابر الصوفية، وختموا على قبره ختمات، وبات أصحابه على قبره ليالي عديدة. ورثاه الإمام زين الدين عمر ابن الوردي.

رحمه الله بقصيدة منها قوله:

لهم من نَثْر جوهره التقاطُ عثا في عرضه قومٌ سِلاط تقى الدِّين أحمد خير حَبْر خُروق المعضلات به تُخاطُ وليس له إلى الدُّنيا انبساطُ توفّي وهو محبوسٌ فريدٌ مَلائِكةَ النَّعيم بـه أَحـاطُـوا ولو حضروه حين قَضَى لألفوا فيالله ماذا ضامً لحدًا! ويسالله ما غطى البَــلاَطُ! مناقبه فقد مكروا وشأطوا هم حسدوه لمّا لم ينالوا ولكن في أذاه لهم نشاط وكانوا عن طرائقه كُسالى وعند الشيخ بالسجن اغتباط وحَبْسُ الدُّر في الأصداف فخر فقد ذاقوا المنون ولم يواطوا سآل الهاشمي له اقتداءً إمام لا وِلايـة كـإن يـرجـو ولا وقف عليه ولا ربساط ولم يُعهد له بكم اختلاط ولا جاراكم في كسب مالٍ ونيتكم إذا نُصب الصراط سيظهر قصدكم يا حابسيه فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا فهاهو مات عنكم واسترحتم عليكم وانطوى ذاك البساط وحلوا واعقدوا من غير ردٍّ والإمام زين الدين هذا كَانَ علامة متقنًا في العلوم. ومجيدًا في

المنثور والمنظوم. وله الأشعار الرائقة، والمقاطيع الفائقة، وكان ماهرًا

في العربية درس وأعاد وأفتى، وله مؤلفات مفيدة منها: «نظم الحاوي الصغير».

مات بحلب في سنة تسع وأربعين وسبعمائة.

وفيه يقول الإمام العالم العلامة أثير الدين أُبو حيان:

قامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فَاطَهِرَ الحَقَّ إِذ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرَ إِذ طارتْ له الشَّرَرُ فَاظَهِرَ الحَقَّ إِذ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرَ إِذ طارتْ له الشَّرَرُ كُنّا نُحدَّث عن حَبْرٍ يجيءُ فها أنت الإمامُ الذي قد كان يُنتظر

فإذا كَانَ هذا الإمام بهذا الوصف بشهادة هذا العلامة، وبشهادة غيره من العلماء الكبار، فماذا يترتب على من يطلق عليه: الزندقة أو ينبذه بالكفر؟ ولا يصدر هذا إلاً عن غبي جاهل، أو مجنون كامل.

فالأول: يعزر بغاية التعزير، ويُشَهَّر في المجالس بغاية التشهير، بل يؤبد في الحبس إلى أَنْ يحدث التوبة، أو يرجع عن ذلك بأحسن الأوبة.

والثاني: يداوى بالسلاسل والأصفاد، والضرب الشديد بلا أعداد، وهذا كله من فساد أهل هذا الزمان، وتواني ولاة الأمور عن إظهار العدل والإحسان، وقطع دابر المفسدين، واستئصال شأفة المدبرين، حيث يتصدى جاهل يدعي أنَّه عالم، بثلب أعراض علماء المسلمين، ولا سيما الَّذين مضوا إلى الحق بالحق، وبه كانوا عادلين.

وهذا الإمام مع جلالة قدره في العلوم، نقلت عنه على لسان جم غفير من الناس، كرامات ظهرت منه بلا التباس، وأجوبة قاطعة عند السؤال منه، عن المعضلات، من غير توقف منه بحالة من الحالات

ومن جملة ما سئل عنه وهو على كرسيه، يعظ الناس والمجلس غاص بأهله، في رجل يقول: ليس إِلاَّ الله. ويقول: الله في مكان، هل هو كفر أو إيمان؟

فأجاب على الفور: من قال: إِنَّ الله بذاته في كل مكان، فهو مخالف للكتاب والسنة وإجماع المسلمين، بل هو مخالف للملل الثلاث، بل الخالق سبحانه وتعالى بائن من المخلوقات ليس في مخلوقاته شيء من ذاته، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته، بل هو الغني عنها، البائن بنفسه منها. ولقد اتفق الأئمة من الصَّحابة والتابعين، والأثمة الأربعة وسائر أثمة الدين، أنَّ قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيِّنَ مَا كُنتُمُّ وَاللَّهُ بِمَا نَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ليس معناه أنَّه مختلط بالمخلوقات وحالٌ فيها، ولا أنَّه بذاته في كل مكان، بل هو سبحانه وتعالى مع كل شيء بعلمه وقدرته ونحو ذلك، فالله سبحانه وتعالى مع العبد أينمًا كَانَ، يسمع كلامه، ويرى أفعاله، ويعلم سره ونجواه، رقيب عليهم مهيمن عليهم، بل السماوات والأرض وما بينهمًا كل ذلك مخلوق لله، ليس الله بحالً في شيء منها سبحانه، ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنْتَ أُوُّهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ لافي ذاته ولا في صفاته، ولا أفعاله، بل يوصف الله بمَا وصف به نفسه، وبمًا وصفه به رسوله، من غير تكييف ولا تمثيل، ومن غير تحريف ولا تعطيل، فلا تمثل صفاته بصفات خلقه، ومدهب السلف: إثباتُ بلا تشبيه، وتنزيه بلا تعطيل.

وقد سئل الإمام مالك رضي الله عنه عن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَىٰ عَلَى اللهِ عَنْهُ عَلَى اللهِ الْمِعْنَ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ الهِ المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ الله

واجب، والسؤال عنه بدعة.

فهذا الإمام كما رأيتَ عقيدته، وكاشفتَ سريرته، فمن كَانَ على هذه العقيدة كيف ينسب إليه الحلول والاتحاد، أو التجسيم أو ما يذهب إليه أهل الإلحاد؟

أعاذنا الله وإياكم من الزيغ والضلال والعناد، وهدانا إلى سبيل الخير والرشاد، إِنَّه على كلِّ شيءٍ قدير، وبالإجابة جدير.

حرره مُنمَّقًا فقير رحمة ربه الغني، أبو محمَّد محمود بن أحمد العيني، عامله الله بلطفه الخفي والجلي. بتاريخ الثَّاني عشر من ربيع الأول، عام (٨٣٥) بالقاهرة المحروسة.

# تقريظ العلاَّمة صالح بن عمر البلقيني (٨٦٨) «للرد الوافر» لابن ناصر الدين(١)

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، اللهم صلّ وسلم على سيدنا محمّد سيد السادات، من أهل الأرضين والسموات، وعلى آله وأصحابه وأتباعه، ويسّر والطف واختم بخير.

وقفت على هذا التّصنيف الجامع، والمنتقى البديع للسامع، وعملت بشروط الواقفين من استيفاء النظر، فوجدته عقدًا منظمًا بالدرر، يفوق عقود الجُمان، ويزري بقلائد العقيان، ويضوع مسك الثناء على جامعه مدى الزمان، وقال لسان الحال في حقه: ليس الخبر كالعيان، وكيف لا وهو مشتمل على مناقب عالم زمانه، والفائق على أقرانه، والذابً عن شريعة المصطفى باللسان والقلم، والمناضل عن الدين الحنيفي وكم أبدى من الحكم، صاحب المصنفات المشهورة، والمؤلفات المأثورة، الناطقة بالرد على أهل البدع والإلحاد، القائلين بالحلول والاتحاد، الناطقة بالرد على أهل البدع والإلحاد، القائلين بالحلول والاتحاد، ومن هذا شأنه كيف لايلقب بشيخ الإسلام؟ وينوه بذكره بين العلماء الأعلام؟ ولا عبرة بمن يرميه بما ليس فيه، أو ينسبه بمجرد الأهواء لقول غير وجيه، فلم يضره قول الحاسد والباغي، والجاحد والطاغي

وما ضرَّ نور الشَّمسِ إِنَّ كان ناظرًا إليه عيونٌ لم تَزَل دَهْرَها عُميا

<sup>(</sup>۱) ملحق بآخر الرد الوافر. ونُشِر لأول مرة على هامش «جلاء العينين» (ط. بولاق

غير أَنَّ الحسد يحمل صاحبه على اتباع هواه، وأن يتكلم فيمن يحسده بمَا يلقاه: لله دَرُّ الحسدِ ما أعدله، بدأ بصاحِبِه فقتله.

وما أحق هذا العالم بقول القائل:

حَسِدُوا الفتى إذ لم ينالوا عِلمَه فالقومُ أعداءٌ له وخُصومُ

وقال النَّبِي ﷺ: "إِيَّاكُم والحسد، فإِنَّ الحَسَدَ يأكلُ الحسنات كما تأكل النَّار الحَطَب» أَو قال: «العشب» أعاذنا الله من حسد يسد باب الإنصاف، ويصد عن جميل الأوصاف.

وكيف يجوز أن يكفر من لقب هذا العالم بشيخ الإسلام، ومذهبنا: أنَّ من كفر أخاه المسلم بغير تأويل فقد كفر، لأنَّه سمى الإسلام كفرًا.

ولقد افتخر قاضي القضاة تاج الدين السبكي رحمه الله تعالى في ترجمة أبيه الشَّيخ تقي الدين السبكي في ثناء الأئمة عليه، بأن الحافظ المزي لم يكتب بخطه لفظة شيخ الإسلام إلاَّ لأبيه، وللشيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، وللشيخ شمس الدين ابن أبي عمر.

فلولا أَنَّ ابن تَيْمِيَّة في غاية العلو في العلم والعمل، ما قرن ابن السبكي أباه معه في هذه المنقبة، ولو كَانَ ابن تَيْمِيَّة مبتدعًا أَو زنديقًا ما رضى أَنْ يكون أبوه (١) قرينًا له.

نعم قد نسب الشَّيخ تقي الدين ابن تَيْمِيَّة لأشياء أنكرها عليه معاصروه وانتصب للرد عليه الشَّيخ تقي الدين السبكي في مسألتي: الزيارة، والطلاق، وأفرد كلاً منهما بتصنيف، وليس في ذلك ما يقتضي كفره

<sup>(</sup>١) في الأصل: أباه.

ولا زندقته أصلاً، وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا صاحب هذا القبر ـ يعني النَّبي ﷺ ـ والسعيد من عُدَّت غلطاته، وانحصرت سقطاته.

ثم ًإن الظن بالشيخ تقي الدين أنّه لم يصدر منه ذلك تهورا وعدوانا عليه برهانا، ولم نقف إلى الآن بعد التتبع والفحص على شيء من كلامه يقتضي كفره ولا زندقته، إنما نقف على رده على أهل البدع والأهواء، وغير ذلك مما يظن به براءة الرّجل وعلو مرتبته في العلم والدين، وتوقير العلماء والكبار وأهل الفضل متعين، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْمُونَ وَٱلَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ الفضل متعين، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْمُونَ وَٱلَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ وصح أنّ رسول الله على: الس منا من لم يرحم صغيرنا ويعرف شرف كبيرنا وفي رواية: «حق كبيرنا».

وكيف يجوز أَنْ يقدم على رمي عالم بفسق أَو كفر ولم يكن فيه ذلك؟ وقد صح أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يرمي رجلٌ رجلاً بالفسق أَو الكفر إلاَّ ارتدت عليه إِنْ لم يكن صاحِبُه كذلك».

ثمَّ كيف يجوز الإقدام على سب الأموات بغير حق وهو محرم، [و] صح أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تسبُّوا الأموات فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا».

وكيف يجوز أذى المؤمن بغير حق والله تعالى يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُّونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنْهَا مُيْبِنَا﴾.

وصح أنَّ رسول الله ﷺ قال: «المسلمُ مَنْ سَلِمَ المسلمون من لسانِهِ ويَدِه، والمهاجرُ مَنْ هَجَر ما نهى اللهُ عَنْه».

فالواجب على من أقدم على رمي هذا العالم بما ليس فيه، الرجوع إلى الله والإقلاع عما صدر منه، ليحوز الأجر الجزيل بالقصد الجميل، وإن اطلع على أمر يحتمل التأويل بغير دليل، وإن صح عنده أمر جازم عنه يقتضي إنكاره فينكره قاصدًا النصيحة، ولا يهضم مقام الرَّجل مطلقًا مع شهرته بالعلم والفضل والتصانيف والفتاوي الَّتي سارت بها الركبان، والله يحفظنا من الخطأ والخطَل، ويحمينا من الزيغ والزلل، آمين والحمد لله رب العالمين.

وكتب في اليوم المبارك الموافق ليوم ولادة النّبي ﷺ يوم الاثنين ثاني عشر ربيع الأوّل، سنة خمس وثلاثين وثمانمائة.

قال ذلك وكتبه الفقير إلى عفو ربه صالح بن عمر البلقيني الشَّافعيّ، لطف الله تعالى به.



العلاّمة/ جمال الدين يوسف بن تَغْري بَرُدي (٨٧٤)

\_ المنهل الصافي والمستوفى بعد الوافي

\_ الدليل الشافي

\_ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة



## المَنْهَل الصَّافي والمُسْتَوْفَى بعد الوافي(١)

#### ابن تَيْمِيَّة

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم الخضر ابن علي بن عبدالله، شيخ الإسلام تقي الدين أبو العبّاس بن أبي المحاسن شهاب الدين ابن أبي البركات مجدالدين الحرّاني الأصل والمولد، الدّمشقي الدار والوفاة، الحنبلي، المعروف بابن تَيْمِيّة، الإمام العلامة، الحافظ الحجة، فريد دهره، ووحيد عصره.

مولده بحران يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وستمائة، وقدم دمشق مع والده سنة تسع وستين، وسمع الحديث من أحما بن عبدالدَّائم، ومجدالدين بن عساكر، وابن أبي اليسر، وأكثر من أصحاب حنبل، وأبي حفص ابن طَبَرْزَد، وغيرهم. وقرأ واشتغل وانتقى، وبرع في علوم الحديث، وانتهت إليه الرئاسة في مذهب الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه، ودرس وأفتى، وتصدر للإقراء والإفادة عدة سنين، وفسر، وصنف التصانيف المفيدة. وكان صحيح الذهن، ذكيا، إمامًا متبحرًا في علوم الديانة، موصوفًا بالكرم، مقتصدًا في المأكل والملبس، وكان عارفًا بالفقه، واختلافات العلماء، والأصلين، والنحو، إمامًا في التفسير وما يتعلق به، عارفًا باللغة، إمامًا في المعقول والمنقول، حافظًا للحديث، مميزًا بين صحيحه وسقيمه.

أثنى عليه جماعة من أعيان علماء عصره، مثل الشَّيخ تقي الدين بن دقيق

<sup>(</sup>١) (١/ ٣٥٨\_٣٦٢) الهيئة العامة المصرية.

العيد، والقاضي شهاب الدين الخوبي، والشيخ شهاب الدين بن النحاس.

قال القاضي كمال الدين ابن الزَّمْلكاني: اجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

ثمَّ جرت له محن في مسألة الطلاق الثلاث، وشد الرحال إلى قبور الأنبياء والصالحين، وحبب للناس القيام عليه، وحُبِسَ مرَّات بالقاهرة والإسكندرية ودمشق، وعقد له مجالس بالقاهرة ودمشق، مع أنَّه حصل له في [بعضها] تعظيم من الملك الناصر محمَّد بن قلاوون، وأطلق وتوجه إلى دمشق فأقام بها إلى أن ورد مرسوم شريف من السلطان في شعبان سنة ست وعشرين وسبعمائة بأن يجعل في قلعة دمشق في قاعة حسنة، فأقام فيها مدة مشغولاً بالتصنيف، ثمَّ بعد مدة منع من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ماعنده من الكتب، ولم يتركوا عنده دواة ولا قلمًا ولا ورقة.

ومما وقع له قبل حبسه أنّه بحث مع بعض الفقهاء، فكتب عليه محضر بأنه قال: أنا أشعري، ثمَّ أخذ خطه بما نصه: أنا أعتقد أنّ القرآن معنى قائم بذات الله وهو صفة من صفات ذاته القديمة، وهو غير مخلوق، وليس بحرف ولا صوت، وأن قوله: ﴿ ٱلرَّحْنَ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ليس على ظاهره، ولا أعلم كنه المراد به، بل لا يعلمه إلاّ الله، والقول في النزول كالقول في الاستواء، وكتبه أحمد بن تَيْمِيَّة، ثمَّ أشهدوا عليه جماعة أنّه تاب مما ينافى ذلك مختارًا، وشهد عليه بذلك جمع من العلماء وغيرهم (١). انتهى.

قلت: وعلم الشَّيخ تقي الدين وفضله معروف لا يحتاج إلى التطويل في ذكره. وقد أثنى عليه جماعة من أكابر العلماء، من ذلك ما كتبه

<sup>(</sup>١) سبق التعليق على هذا في المقدمة.

القاضي كمال الدين بن الزَّمْلكاني على كتاب «رفع الملام عن الأئمة الأعلام» تأليف ابن تَيْمِيَّة مالفظه: تأليف الشَّيخ الإمام العالم العلامة، الأوحد، الحافظ المجتهد الزاهد العابد القدوة، إمام الأئمة، قدوة الأمة علامة العلماء، وارث الأنبياء، آخر المجتهدين، أوحد علماء الدين، بركة الإسلام، حجة الأعلام، برهان المتكلمين، قامع المبتدعين، محي السنة، ومن عَظُمَت به لله علينا المنة، وقامت به على أعدائه الحجة، واستبانت ببركته وهديه المحجّة، تقي الدين ابن تَيْمِيَّة، ثمَّ قال:

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جلّت عن الحصرِ هو جُجّةٌ لله قاهرةٌ هو بيننا أعجوبَةُ الدهرِ هو آيةٌ للخلق ظاهرةٌ أنوارُها أربتْ على الفَجْرِ انتهى باختصار [منه](۱)، ولما كتب له ذلك كَانَ عمره إذ ذاك نحو الثلاثين سنة.

ولم يزل الشَّيخ تقي الدين المذكور مُحْتَفَظًا به في قلعة دمشق إلى أَن توفى بها في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، ودفن من الغد بمقابر الصوفية، وحضر جنازته خلق كثير.

قال الحافظ أَبو عبدالله الذَّهبيّ: شيعه نحو من خمسين ألفًا، وحمل على الرؤوس، انتهى.

ومصنفاته تزيد على مائتي مصنف، استوعبها الشَّيخ صلاح الدين خليل بن أيبك في تاريخه «الوافي بالوفيات»، رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «نسبه»؟.

# الدَّليلُ الشَّافِي من المَنْهل الصَّافي<sup>(۱)</sup> لأَبي المحاسن بن تَغْري بَرْدي (۸۷٤)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي الهاسم الخضر ابن علي، الحافظ الحجة تقيّ الدين أبو العبّاس ابن تَيْمِيّة، الحَرّاني الدّمشقي الحنبلي، ولد بحرّان في يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وست مئة، ومات في قُلْعة دمشق مُعْتَقَلاً بها \_ في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ثمانٍ وعشرين وسبع مئة، ودُفِنَ من الغد.

<sup>(</sup>١) (١/٥٦) مركز البحث العلمي، وإحياء التراث بمكة المكرمة، تحقيق فهيم شلتوت.

# النُّجُومُ الزَّاهِرة فِي مُلُوكِ مِضرَ والقَاهِرَةِ (۱) للعلاَّمة/ جمال الدِّين أبي المحاسن يوسف بن تَغْري بَرْدي (۸۷٤)

فيها (أي سنة ثمان وعشرين وسبعمئة) توفي: شيخ الإسلام، تقي الدِّين، أَبو العَبَّاس، أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن عبدالله بن أَبي القاسم بن محمَّد بن تَيْمِيَّة، الحَرَّاني الدِّمشقي، الحنبلي بدمشق، في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة في سِجنه بقلعة دمشق.

ومولده في يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وستمائة، وكان سُجن بقلعة دِمشق لأمور حكيناها في غير هذا المكان.

وكان إمام عصره بلا مدافعة في الفقه، والحديث، والأصول، والنُّعة، وغير ذلك.

وله عدّة مصنفات مفيدة يضيق هذا المحلّ عن ذكر شيء منها.

أثنى عليه جماعة من العلماء، مثل الشَّيخ تقي الدِّين بن دقيق العيد، والقاضي شهاب الدِّين النحاس.

وقال القاضي كمال الدِّين بن الزَّمْلُكاني المقدَّم ذكره: اجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها. ثمَّ جرت له محنٌ في مسألة الطلاق الثلاث،

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۹۲\_۱۹۷) دار الكتب العلمية ۱٤١٣.

وشد الرحال إلى قبور الأنبياء والصالحين، وحُبِّبَ للناس القيام عليه، وحُبِّب للناس القيام عليه، وحُبس مرات بالقاهرة والإسكندرية ودمشق.

وعُقِد له مجالس بالقاهرة، ودمشق، مع أَنّه حصل له في بعضها تعظيم من الملك الناصر محمَّد بن قلاوون، وأُطلق، وتوجّه إلى دمشق وأقام بها، إلى أَنْ ورد مرسوم شريف في سنة ست وعشرين وسبعمئة؛ بأن يُجعل في قلعة دمشق في قاعة، فجُعل في قاعة حسنة، وأقام بها مشغولاً بالتصنيف والكتابة.

ثمَّ بعد مدة منع من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ما عنده من الكتب، ولم يتركوا عنده دواة، ولا قلمًا، ولا ورقة.

ثمَّ ساق ابن الزَّمْلَكَاني كلامًا طويلًا الأليق الإضراب عنه.

# المقصدُ الأرشدُ في ذِكْرِ أَضحَابِ الإِمامِ أَخمَدَ (١) للعلاَّمة: برهان الدِّين إِبراهيم بن مفلح (٨٨٤)

أحمد بن تيميّة الحرّاني، ثمّ الدّمشقيّ، الإمام الفقيه المُجتهد الحافظ محمد بن تيميّة الحرّانيّ، ثمّ الدّمشقيّ، الإمام الفقيه المُجتهد الحافظ المُفسِّرُ الزّاهِدُ، أبو العبّاس تقيُّ الدّين، شيخُ الإسلام، وعلمُ الأعلام. ولدّ يومَ الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستيّن وستمائة بحرّان. قدم به والده وبإخوته إلى دمشق عند استيلاء التّتر على البلاد. وسمع من ابن عبدالدَّائِم، وابن أبي اليسر، والمجد بن عساكر، والقاسم الإربلي، والشّيخ شمس الدّين بن أبي عُمر، وخلق كثير، سمع «المُسند» مرّات، والكتب السّتة، و «مُعْجَم الطّبراني» وما لا يُحْصَى. وكتب بخطه جملة والكتب السّتة، و أمعنجم العلبراني» وما لا يُحْصَى. وكتب بخطه جملة والده، وعن الشّيخ شمس الدّين بن أبي عمر، والخيد الفقه والأصول عن المُنجّى، وبرع في ذلك وناظر وقرأ العَربيّة على ابن عبدالقوىّ، ثمّ أخذ المُنجّى، وبرع في ذلك وناظر وقرأ العَربيّة على ابن عبدالقوىّ، ثمّ أخذ وأحكم الفَرائض والحِسَاب، والجَبر والمُقابلة وغير ذلك من العُلوم، ونظر في علم الكلام والفلسَفة وبرز في ذلك على أهله، وردّ على ونظر في علم الكلام والفلسَفة وبرز في ذلك على أهله، وردّ على ونظر في علم الكلام والفلسَفة وبرز في ذلك على أهله، وردّ على ونظر في علم الكلام والقلسَفة وبرز في ذلك على أهله، وردّ على من العُلوم،

<sup>(</sup>١) (١/ ١٣٢ \_ ١٣٩) مكتبة الرشد (ط، ١) ١٤١٠، تحقيق د/ عبدالرحمن العثيمين.

٢) في المطبوعة: «بن» بين القاسم والخضر، والصواب حذفها.

وأمدّه الله تعالى بكثرة الكُتب، وسرعة الحِفْظ، وقوَّة الإدراك والفهم، وكان بَطِيْءَ النِّسيان حتَّى ذَكَرَ جماعةٌ أَنَّه لم يكن يحفظ شيئًا فينساهُ.

وتوفى والده الشَّيخ شهاب الدين وكان عمره إذ ذاك إحدى وعشرين سنة، فقام بوظائفه ودرس بدار الحديث السُّكَرية في أول سنة ثلاث وثمانين، وحضر عنده قاضى القضاة بهاء الدّين بن الزَّكيّ (۱)، والشَّيخ تاج الدّين ابن المُرَحِّل، والشَّيخُ زين الدّين ابن المُرَحِّل، والشَّيخُ زين الدّين ابن المُرَحِّل، والشَّيخُ زين الدّين ابن المُرَجِّل، والمُّيخُ وذكر درسًا عظيمًا في البَسْمَلَة، وعظمه الجماعة الحاضرون فأثنوا عليه ثناءً كثيرًا.

قالَ الذَّهبيُّ: وكان الشَّيخ تاج الدين الفَزَارِئُ يبالغُ في تعظيمه بحيثُ إِنَّه علق بخطَّه دَرْسَهُ بالسُّكرية. ثمَّ جلس مكان والده بالجامع يفسّر القرآن الكريم وشرع من أوله، وكان يورد من حفظه في المجلس نحو كراسين أو أكثر، وبقي يفسّر في سورة نوح عدة سنين، وفي وقتِ ذَكر يومَ جُمعة شيئًا من الصفات فقام بعضُ المخالفين وسعوا في منعه فلم يمكنهم ذلك.

وقال قاضي القُضَاة شِهابُ الدَّين الخُويِّي: أَنَا على اعتقادِ الشَّيخ تَقِيّ الدِّين، فعُوتبَ في ذلك، فقال: لأن ذهنه صحيحٌ وموادّه كثيرة، فهو لا يقولُ إِلاَّ الصَّحيح.

وكان أعجوبة زمانِهِ في الحفظ وقد حُكى أَنَّ بعض مشايخ حَلَب قدم دمشق لينظر إلى حفظ الشَّيخ فسأل عنه فقيل الآن يحضر، فلما

 <sup>(</sup>١) في المطبوعة: «شهاب الدين بن المزكِّي»! والتصويب من المصادر.

٢) في المطبوعة: «شهاب الدين» والتصويب من المصادر.

حضر ذكر له أحاديث فحفظها من ساعته، ثمَّ أملى عليه عدة أسانيد انتخبها ثمَّ قال: اقرأ هذا فنظر فيه كما فعل أول مرة، فقام الشَّيخ الحلبى وهو يقول: إن عاشَ هذا الفَتى ليكونَن له شأنٌ عظيمٌ فإنَّ هذا لم يُرَ مثلُه، وقالَ الشَّيخُ شرفُ الدين: أَنا أرجو بركته ودعاءه ؛ وهو صاحبى وأخى. ذكر ذلك البرزاليُّ في "تاريخه".

ثمَّ شرع في الجَمع والتَّصنيف من العشرين، ولم يزَل في عُلُو وازْدياد في العِلم والقَدرِ إلى آخر عُمُرِه. قالَ الحافِظُ المِزَّى: ما رأَيْتُ مثلَه، ولا رأى هو مثل نَفْسِهِ. وذكرَهُ الذَّهبيُّ في «مُعْجَم شُيُوخِهِ»، ووصفه بأنَّه شيخُ الإسلام، وفريدُ عَصْرِه علمًا ومعرفة وشجاعة وذكاءً ونصحًا للأمَّة [و] أَمْرًا بالمعروفِ ونَهْيًا عن المُنكر إلى غير ذلك من الصُفاتِ الحَمِيْدة، والأخلاق المَرْضِيَّة.

وقال الشَّيخُ كمالُ الدِّين ابن الزَّملكانى: كَانَ ابن تَيْميَّة إِذَا سُئِلَ عن فَنَّ من العِلْم ظَنَّ الرائِى والسَّامع أَنَّه لا يَعرِفُ غيرَ ذلك الفَنَ، وحكمَ أَنَّ أحدًا لايعرفه مثلَهُ، وكان الفقهاءُ من سائِر الطَّوائِفِ إِذَا جالسُوه استفادوا منه في مذاهبهم أشياء، ولا يُعْرَفُ أَنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلَّم في علم من العلوم سواءً كَانَ من علومِ الشَّرع أَو غيرها إِلاَّ فاق فيه أهله واجتمعت فيه شُروط الاجتهاد على وجهها.

قالَ الشَّيخُ زينُ الدِّين ابن رَجَبِ: وقد عُرض عليه قضاء الحنابلة قبل التَّسعين ومشيَخَة الشُّيوخ فلم يَقْبَل شيئًا من ذلك. وقد كتبَ ابن الزِّملكاني بخطِّه على كتاب "إبطال الحِيل» ترجمةَ الكِتاب، واسم الشَّيخ وترجم له تَرجمة عظيمة وأثنى عليه شيئًا كثيرًا وكتب تحته بخطِّه:

ماذَا يَقُولُ الـوَاصِفُونَ لَـهُ وصِفَاتُهُ جَلَّتْ عن الحَصْرِ

وحَكَى الذَّهبيُّ، عن الشَّيخ تقى الدين ابن دَقيق العِيْدِ، أَنَّه قالَ له عند اجتماعه به وسماعه لكلامهِ: ما كنتُ أَظُنُّ أَنَّ الله تعالى بقي يخلق مثلك. وقد كتب العَلاَّمة قاضى القُضاة تقى الدين السُّبكيُّ إلى الحافظ الذَّهبيّ في أمر الشَّيخ تقى الدين: فالمملوك يتحقق أَن قدره وزخارة بحره وتوسعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده بلغ من ذلك كلَّ المبلغ الذي يتجاوزه الوصف، والمملوك يقول ذلك دائمًا، وقدره في نفسى أكثر من ذلك وأجل، مع ما جمعه الله تعالى [له] من الزّهادة والورع والدِّيانة ونُصرة الحق والقيام فيه لا لغرض سواه، وجريه على سنن السَّلف وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزَّمان، بل [من] أزمان.

وللشَّيخ أثير الدَّين أَبي حيَّان الأَنْدَلسيّ النَّحوي لما دَخلَ الشَّيخ إِلَى مصر واجتمع به قال، أبياتًا لم يَقُلْ خيرًا منها ولا أفحل:

داع إلى اللهِ فردٌ ماله وَزَرُ خيرَ البَرِيَّةِ نُورٌ دُوْنَهُ القَمَرُ الْحَرِرُ الْمُواجِهِ الدُّررَرُ مُقَامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إذْ عَصَتْ مُضَرُ مَقَامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إذْ عَصَتْ مُضَرُ وأَخْمدَ الشِّرْكَ إذ طاراتْ لَهُ شَرَرُ هذا الإمامُ الذي قَدْ كان يُنتظر

لمَّا رأيْنَا تَقِيَّ الدينِ لاحَ لَنَا على مُحَيَّاهُ مِنْ سِيْمَا الأُولَى صَحِبُوا حَبْرًا حَبْرٌ تَسَرْبَلَ مِنْهُ دَهْرُهُ حِبْرًا قامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْرِ شِرعَتِنَا فأظهرَ الحقَّ إذا آثارُهُ دَرَسَتْ فأظهرَ الحقَّ إذا آثارُهُ دَرَسَتْ يامَنْ يُحَدِّثُ عن عِلْم الكتابِ أصِحْ يامَنْ يُحَدِّثُ عن عِلْم الكتابِ أصِحْ

وأمّا مناظرتُهُ للخصوم وإفحامُهم وقطعُهُم لديه فهو ظاهرٌ، وكتبه التى صنّفَها فهى أشهر من أن تذكر وتعرف فإنها سارت مسيرَ الشّمس في الأقطار وامتلأت بها البلاد والأمصار، وقد جاوزت حد الكثرة فلا يمكن أحدًا حَصْرُها، ولا يتسع هذا المكان لعدها. وله اختيارات غريبة جمعها بعضهم في مجلّدٍ لطيف. ووقع له أمور وأحوال قام عليه فيها المعاندُ والحاسدُ إلى أن وصلَ الحالُ به أن وُضِعَ في قلعة دمشق في مقام أبي الدَّرْدَاء رضي الله عَنه سنة ستّ وعشرين في شَعبان إلى ذي القعدة سنة ثمانٍ وعشرين، ثمّ مرض أيّامًا ولم يَعْلَم أكثرُ النّاس مَرضه. وتوفي سحر ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ثمانٍ وعشرين واجتمع وتجدّم النّاسُ، ولم تفتح الأسواق المعتادة بالفتح أول النهار، واجتمع عنده خلق يبكون ويثنون خيرًا، وأخبرهم أخوه زين الدّين عبدالرّحمن عنده خلق يبكون ويثنون خيرًا، وأخبرهم أخوه زين الدّين عبدالرّحمن أنهما ختما في القلّعة ثمانين ختمةً، والحادية والثّمانين انتهيا فيها إلى أنهما ختما في القلّعة ثمانين ختمةً، والحادية والثّمانين انتهيا فيها إلى

وابتدأ عنده جماعة في القراءة من سورة الرَّحمن إلى ختمه، ولم يُفرغ من غَسله حتَّى امتلأ أكثر القلعة بالرجال فصلَّى عليه بدركاتِها الشَّيخُ الزَّاهدُ محمَّد بن تَمَّام، وضجَّ الناسُ، ثمَّ خرجوا به إلى جامع دمشق، وكثر الجَمْع حتَّى يقال: إنَّه فاق جميع الجُمَع، ثمَّ وضع عند موضع الجنائز حتَّى صلَّيتِ الظهرُ، ثمَّ صلى عليه نائب الخطيب علاء الدين الخَراَط لغيبة القَزْوِيْنى، ثمَّ خرجوا به من باب الفرج، وكثر الزِّحام وخرج الناس من غالب أبواب البلد، ثمَّ صلّى عليه أخوه زين الدين عبدالرَّحمن بسوق الخَيْل، ودفن وقت صلاة العصر بالصُّوفية إلى جانب أخيه شرف الدين. وحُزِرَ الرِّجال بستين ألفًا وأكثر، والنِّساء بخمسة أخيه شرف الدين. وحُزِرَ الرِّجال بستين ألفًا وأكثر، والنِّساء بخمسة

عشرَ أَلْفًا، وظهرَ بذلك قُولُ الإمامِ(١): بينَناوبينَهم الجنائز. وختم له ختمات كثيرة، وتردد النَّاسُ إِلَى قُبره، ورُئِيَتْ له منامات(٢) حسنة، وتأسف النَّاسُ لفقده رَضِي الله عنه .

أي: الإمام أحمد.
 (٢) في المطبوعة (مقامات).

### دستور الأعلام بمعارف الإسلام(١)

لمحمد بن عمر ابن عَزَم التميمي التونسي المكي (٨٩١)

ابن تيمية (٧٢٨) الحرَّاني الحنبلي، شيخ الإسلام وصاحب التصانيف الكثيرة، أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ق ٢٨ أ (نسخة مكتبة خدا بخش خان بباتنه ٢٣٧٦).

### غربال الزمان في وفيات الأعيان(١)

للعلامة/ يحيى بن أبي بكر العامري الحَرَضي اليماني (٨٩٣)

وفيها (٧٢٨) مات بقلعة دمشق محبوسًا الحافظ تقي الدين، عرف بابن تيمية، وهو أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله، ومنع قبل وفاته بخمسة أشهر من الدواة والورق، ولد بحران سنة إحدى وستين وستمائة، وبرع في الحديث والأصلين، وكان يتوقد ذكاءً، وصنف أكثر من مائتي مجلد، وله غرائب حبس بسببها مخالفة لمذهب أهل السنة، منها: نهيه عن زيارة قبر رسول الله على وإنكاره على مشايخ الصوفية العارفين بالله كالغزالي والقشيري وابن العريف والشاذلي وغيرهم ممن حقق في العلمين، وكذلك فتياه في الطلاق، وعقيدته في الجهة وغير ذلك.

قال اليافعي: وقد رأيت منامًا في حقه يدل على خطئه في عقيدته.

قال الفقيه حسين: إنما أنكر على المعينين مسائل معينة مع اعترافه بفضلهم. قال: واعتقاده في الجهة إنما يعني به ما فوق العالم وهو الله سبحانه، كذا رأيته في كلامه. قال: وفي ترجمة اليافعي له ضعف، وترجم الذهبي له ما هو لائق به وبجلالته وإمامته وعلومه التي انفرد بها.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) (ص/٥٩٥) تحقيق محمد ناجي زعبي، دار الخير ١٤٠٥.

#### طبقات الحفاظ(١)

للعلامة جلال الدين السيوطي (٩١١)

#### ابن تَيْمِيَّة

الشَّيخ الإمام العلامة الحافظ الناقد الفقيه المجتهد المفسر البارع، شيخ الإسلام، عَلَم الزُّهاد، نادرة العصر، تقي الدين أبو العبَّاس أحمد بن المفتي شهاب الدين عبدالحليم بن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين عبدالله بن أبي القاسم الحرَّاني، أحد الأعلام.

ولد في ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وستمائة، وسمع ابن أبي اليسر وابن عبدالدَّائم وعدةً، وعُنِي بالحديث، وخرَّجَ وانتقى، وبَرَعَ فى الرجال وعلل الحديث وفقهه، وفى علوم الإسلام وعلم الكلام وغير ذلك. وكان من بحور العلم، ومن الأذكياء المعدودين، والزَّهاد الأفراد.

أَلَّف ثلاثمائة مجلدة، وامتُحن وأوذِيَ مرارًا. مات في العشرين من ذي القَعْدة سنة ثمان وعشرين وسبع مئة.

※ ※ ※

<sup>(</sup>۱) (ص/ ٥١٦\_٥١٧) مكتبة وهبه، القاهرة ١٣٩٣، تجقيق علمي محمد عمر.

### صدق الأخبار(١)

للمؤرِّخ/ حمزة بن أحمد الغَرْبي المعروف بابن سباط<sup>(٢)</sup> (٩٢٦)

وفي هذه السنة (٣) ثاني عشرين ذي القعدة توفي الشيخ الإمام العالم العامل الزاهد العابد الورع الخاشع القدوة العارف تقي الدين، أحمد ابن الشيخ الإمام العالم شهاب الدين عبدالحليم ابن الشيخ الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسلام بن عبدالله ابن تيميّة الحراني الدمشقي بقلعة دمشق في القاعة التي كان محبوسًا بها، وغسّلوه وكفنوه وأخرجوه من القلعة، وصلى عليه بباب القلعة الشيخ محمد بن تمام، أتوا به إلى الجامع، وغُلِّق جميع الأسواق بدمشق، وامتلأ الجامع أكثر من يوم الجمعة، وحضروا(٤) الأمراء والحُجَّاب، وصلوا عليه صلاة الظهر، وحملوه (٥) الناس على رؤسهم وأخرجوه من القلعة إلى باب الفرح، وبعض الناس من باب الفراديس، ومن باب النصر، ومن باب الفرع، ومن باب النصر، ومن باب الفرع،

<sup>(</sup>۱) ۲۶۲/۲ مطبعة جرس برس، بطرابُلُس ط. الأولى (۱٤۱۳) تحقيق د. عمر عبدالسلام تدمري.

 <sup>(</sup>٢) ويقال: أسباط، وقيل: شباط، انظر الأعلام: ٢٧٦/٢ ومقدمة تحقيق «تاريخه».

<sup>.(</sup>YYA) (T)

<sup>(</sup>٤) على لغة أكلوني البراغيث.

<sup>(</sup>٥) كسابقه.

الجابية، وامتدَّ العالم إلى سوق الخيل إلى مقبرة الصوفية، ودفن إلى جانب قبر أخيه الشيخ شرف الدين، وانصرف الناس متأسِّفين عليه، وختموا على قبره الختمات.

وكان مولده بحران عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة، سمع الحديث، واشتغل في العلوم، وحَصَّل في أسرع وقت مالا يحصله غيره في سنين (١) كثيرة، وعلوم شتى (٢)، وكان كثير الذكر والصوم والصلاة والعبادة.

张 朱 张

<sup>(</sup>١) كذا، والصواب: اسنى٩.

<sup>(</sup>٢) كذا، والصواب: ﴿وعلومًا شتى ال

### الدَّارِس في تاريخ المَدَارس(١١)

للعلامة/ عبدالقادر بن محمد النعيمي (ت٩٢٧هـ)

في يوم الاثنين ثاني المحرم منها(١): درّس الشّيخ الإمام العالم العلامة تقي الدين أبو العبّاس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تَيْمِيّة الحَرّاني بدار الحديث السكرية الّتي بالقصاعين، وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين يوسف بن الزكي الشّافعيّ، والشيخ تاج الدين الفزاري شيخ الشافعية، والشيخ زين الدين بن المرحّل والشيخ زين الدين المنجّى الحنبلي وكان درسا [هائلاً] حافلاً \_يعنى في البسملة \_ كما ذكره ابن مفلح في "طبقاته"، وقد ذكره (١) الشّيخ تاج الدين الفزاري بخطه لكثرة فوائده وكثرة ما استحسنه الحاضرون. وقد أطنب الحاضرون في شكره على حداثة سنه وصغره، فانه كَانَ إذ ذاك عمره عشرين سنة وسنتين، ثمّ جلس الشّيخ تقي الدين المذكور أيضًا يعني مكان والده بالجامع كما ذكره ابن كثير يوم الجمعة عاشر صفر بالجامع الأموي بعد صلاة الجمعة على منبر قد هيء له لتفسير القرآن العزيز، فابتداً من أوله في تفسيره، وكان يجتمع عنده الحلق الكثير والجم الغفير، من كثرة ما كَانَ يورد من العلوم المتنوعة المحررة مع الديانة والزهادة والعبادة، سارت بذكره الركبان في سائر الأقاليم والبلدان واستمر على ذلك مدة سنين متطاولة.

<sup>(</sup>١) (١/ ٧٥-٧٧) مجمع اللغة العربية بدمشق، تحقيق جعفر الحُسَيني.

<sup>(</sup>٢) أي سنة ٦٨٣.

٣) كذا، ولعله: زبره.

زاد ابن مفلح في «طبقاته» وأنه كَانَ يورد من حفظه في المجلس نحو كراسين أو أكثر، وبقي يُفسِّر في سورة نوح على نبينا وعليه الصلاة والسلام عدة سنين. وأطال في ترجمته كثيرًا، وشهرته تغني عن الاطناب في ذكره والإشهار في أمره.

ولد يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وستمائة بحرّان، وقدم مع أهله سنة سبع وستين وستمائة إلى دمشق فسمع بها من ابن عبدالدَّائم والمجد بن عساكر وابن أبي الخير والقاسم الإربلي والمسلم بن علان وإبراهيم بن الدرجي وابن أبي اليسر وخلق كثير، وأقبل على العلوم في صغره، فأخذ الفقة والأصول عن والده والشيخ شمس الدين بن المنجَّىٰ، وبرع في شمس الدين بن المنجَّىٰ، وبرع في ذلك، وقرأ في العربية أيامًا على ابن عبدالقوي، ثمَّ أخذ «كتاب سيبويه» وتأمَّله ففهمه، وأقبل على تفسير القرآن العزيز فبرز فيه، وأحكم الفرائض والحساب والجبر والمقابلة وغير ذلك من العلوم، ونظر في علم الكلام وبرز في ذلك على أهله، وردّ على رؤسائهم وتأهل للفتوى والتدريس وله دون العشرين سنة، وأمدَّه الله تعالى بكثرة الكتب وسرعة الحفظ وقوة الفهم وبطء النسيان، وعُنِي بالحديث أتمَّ عناية ونسخ الأجزاء، ودار على الشيوخ وخرجَّ وانتقى وبرع في الرجال وعلل الحديث.

وكان كثير المحاسن، فارغًا عن شهوات المأكل والملبس والجماع. لا لذة له في غير نشر العلم وتدوينه، عرض عليه قضاء [القضاة] قبل التسعين (١) ومشيخة الشيوخ فلم يقبل شيئًا من ذلك، وامتُحِنَ وأوذي مرات وحبس بقلعة مصر والقاهرة وبالإسكندرية وبقلعة دمشق مرتين،

<sup>(</sup>١) أي: وست مئة. وعمره دون الثلاثين.

وصنف التَّصانيف الحسنة الَّتي هي أشهر من أَن تذكر، وأعرف من أَن تنكر، وحدث بدمشق ومصر والثغر، وسمع منه خلق من الحفاظ والأئمة من الحديث ومن تصانيفه، وخرَّج له ابن الواني أربعين حديثا حدث بها، وقد أفرد له الحافظ أبو عبدالله بن عبدالهادي ترجمة في مجلَّدة وكذلك أبو حفص البزار البغدادي في كراريس.

ومات بدمشق في القلعة معتقلاً سحر ليلة الاثنين عشرين ذي الحجة أو ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة ثمَّ جُهِّز وأُخْرَجَ إِلَى جامع البلد وكان الجمع أعظم من جمع الجُمع، حُزِرَ الرجال بستين ألفًا وأكثر، والنساء بخمسة عشر ألفًا. صلى عليه أخوه زين الدين عبدالرَّحمن بسوق الخيل بعد خروج جنازته من باب الفرج، ودفن بمقابر الصوفية إلى جانب أخيه الشرف وهو عبدالله ورُثِيَتْ له منامات حسنة.

العلاَّمة/ مجير الدين عبدالرحمن العليمي الحنبلي (٩٢٨)

\_ المنهج الأحمد في ذكر أصحاب الإمام أحمد \_ الدُّر المنضَّد في ذكر أصحاب الإمام أحمد



# المَنْهج الأحمد في ذكر أصحاب الإمام أحمد(١)

أَحدُ بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن أبي محمّد عبدالله بن أبي القاسم الخَضِر بن محمّد بن الخَضِر بن علي بن عبدالله بن تَيْمِيّة الحَرّاني.

نزيلُ دمشق، الشَّيخ الإمام العالم المحقّق الحافظ المجتهد المحدِّث المفسّر القُدوة الزّاهد، نادرة العصر، شيخ الإسلام، قدوة الأنام، علامة الزمان، تقي الدِّين أَبو العَبَّاس ابن الشَّيخ شهاب الدِّين أَبي المحاسن ابن شيخ الإسلام مجد الدِّين أَبي البركات صاحب التَّصانيف الَّتي لم يسبق إلى مثلها، وشهرته تغني عن الإطناب في ذِكره والإسهاب في أمره.

ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأوَّل سنة إحدى وستين وست مئة بحران، وقدم مع والده وأهله إلى دمشق وهو صغير، وكانوا قد خرجوا من حَرَّان مُهَاجِرين بسبب جَوْر التَّتَار واستيلائهم على البلاد، فساروا باللَّيل ومعهم الكتب على عجلة لعدم الدَّواب؛ فكاد العدو يلحقهم، ووقفتِ العجلة، وابتهلوا إلى الله تعالى واستغاثوا به، فَنجوا وسَلِموا، وقدموا دمشق في أثناء سنة سبع وستين وست مئة.

فسمع الشَّيخ بها من جماعة منهم: الشيخ شمس الدِّين بن أَبي عمر وخلق كثير، وعني بالحديث، وسمع «المُسْنَد» مرّات، و «الكتب السِّتَّة». و «معجم الطَّبرانيِّ الكبير» وما لا يُحصى من الكتب والأجزاء. وقرأ

<sup>(</sup>١) (٥/ ٢٤ \_ ٤٤) مؤسسة الرسالة، (ط، ١ \_ ١٤١٦).

بنفسه، وكتب بخطّه جملةً من الأجزاء، وأقبل على العلوم في صغره، فأخذ الفقه والأصول عن والده، وعن الشّيخ شمس الدِّين بن أبي عمر، والشيخ زين الدِّين بن المُنجَّى، وبَرَعَ في ذلك، وناظر، وقرأ في العربية أيَّامًا على ابن عبدالقوي، ثمَّ أَخذ «كتاب سيبويه» فتأمله ففهمه، وأقبل على تفسير القرآن الكريم فبرّز فيه، وأحكم أصول الفقه، والفرائض، والحساب، والجبر، والمقابلة، وغير ذلك من العلوم، ونظر في علم الكلام والفلسفة، وبرّز في ذلك على أهله، وردَّ على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفنون، وتأهل للفتوى والتَّدريس وله دون العشرين سنة، وأفتى من قبل العشرين أيضًا، وأمدّه الله بكثرة الكتب، وسُرعة الحفظ، وقرة الإدراك والفهم، وبطء النسيان.

ثمَّ توفي والده وكان له حينئذ إحدى وعشرين سنة، فقام بوظائفه بعده فدرَّس «بدار الحديث السكرية» في أول سنة ثلاث وثمانين وست مئة، وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدِّين بن الزكي، والشيخ تاج الدين الفزَاري، وزين الدين بن المرحّل، والشيخ زين الدين ابن المنجَّىٰ وجماعة، وذكر درسًا عظيمًا في البسملة، وهو مشهور بين الناس، وعظمه الجماعة الحاضرون، وأَثنَوْا عليه ثناءً كثيرًا، ثمَّ جلس بالجامع أيّام الجمع لتفسير القرآن العظيم، وشرع الشيخ في الجمع والتّصنيف من دون العشرين، ولم يزل في علو وازدياد من العلوم والقدر، ورزقه الله شجاعة وذكاءً وتنويرًا إلهيًا وكرمًا ونصحًا وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، وكان له شدة استحضار وقت إقامة الدليل، وفاق النّاس في معرفة الفقه واختلاف المذاهب وفتاوي الصّحابة والتابعين، بحيث إنّه معرفة الفقه واختلاف المذاهب وفتاوي الصّحابة والتابعين، بحيث إنّه أذا أفتى لم يلتزم بمذهب بل بما يقوم دليله عنده، وكان إذا سئل عن فن من العلم ظنّ الرّائي والسّامع أنّه لا يعرف غير ذلك الفن، وحَكَمَ أن

أحدًا لا يعرفه مِثله،. وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم أشياء، ولا يُعرف أنّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلّم في عِلْم من العلوم ـ سواء كان من علوم الشّرع أو غيرها ـ إلاّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروطُ الاجتهاد على وجهها، وكان إمامًا متبحّرًا فارغًا عن شهوات المآكل والملابس والجماع، لا لذّة له في غير نشر العلم وتدْوِينه والعَمَل بمُقْتَضاه، وقد عرض عليه قضاء القضاة قبل التسعين، ومشيخة الشيوخ، فلم يقبل شيئًا من ذلك، وكان ممّن أدرك من العلوم حَظًا، وكاد يستوعب السُّنن والآثار حِفظًا.

إنْ تكلَّم في التفسير فهو حامل رايته، أَو أفتى في الفِقْه فهو مدرك غايته، أَو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه وذو روايته، أَو حاضر بالنَّحَل والمِلل لم يُر أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته، برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مِثْلَ نفسه.

وكان له خِبْرَةٌ تامَّة بالرِّجال، وجَرْحهم وتَعْديلهم وطبقاتهم، ومعرفةٌ بفنون الحديث، وبالعالي والنَّازل، والصَّحيح والسَّقيم، مع حفظه لمتونه الَّذي انفرد به، فلا يبلغ أحد في العصر مرتبته ولا يقارِبُه، وهو عَجَبٌ في استحضاره، واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى «الكتب السِّتَة» و «المُسند» - فلقد كانَ عجبًا في معرفة الحديث، وكان يكتب في اليوم والليلة نحوًا من أربعة كراريس أو أزيد.

وكتب «الحموية» في قعدة واحدة، وهي أزيد من ذلك، وكتب في بعض الأحيان في اليوم ما يبيض منه مجلّد، وكان ـ رحمه الله ـ فريد دهره في فهم القرآن ومعرفة حقائق الإيمان، وله يدٌ طُولى في الكلام على المعارف والأحوال والتمييز بين صحيح ذلك وسقيمه ومعوجّه

وقويمه، وقد ترجمه الشّيخ الإمام العلاّمة القاضي البارع مجموع الفضائل شهاب الدِّين أبو العبّاس أحمد بن فضل الله كاتب السرّ بالديار المصرية والشامية في «تاريخه» الَّذي ذكر فيه البلاد وما فيها من الأعيان والمشاهير والعلماء والأماثل فذكر اسمه ثمّ قال: هو البحرُ من أيّ النواحي جئته، والبدرُ من أيّ الضواحي رأيته، جَرَتْ آباؤُه لِشَاو ما قَنعَ به، ولا وقف عنده طليحًا مُريحًا من تعبه، طلبًا لا يَرضَى بِغاية، ولا يقضى له بنهاية. رضع ثَدْيَ العلم مُندُ فُطِم، وطَلعَ الصباح لَيُحَاكِيَهُ فَلُطم، وقَطعَ اللّيلَ والنهارَ دائبين، واتخذ العلم والعمل صاحبين، إلى أَن أنسى السلّف بهداه، وأناًى الخلف عن بلوغ مَدَاه.

وَثَقَفَ الله أَمْرًا بِأَتَ يَكَلَّوُهُ يَمضِي حُساماه فيه السيفُ والقلمُ بهمَّةِ في الثريَّا أثرُ أَخْمَصِها وعَزْمَةٍ ليسَ من عادتِها السَّأَمُ

على أنّه من بيت نشأ منه علماء في سالف الدُّهُور، ونسأت منه عُظَماء على المشاهير الشُّهور، فأحْيَا معالمَ بيته القديم إذْ دَرَسَ، وجَنَى من فننه الرَّطيب ما غَرَسَ، وأصبحَ في فضله آيةً إِلاَ أَنَّه أَيةُ الحَرَسِ، عَرضَتْ له الكُدَى فزَحْزَحَها، وعارضَتْه البحارُ فضَحْضَحَها، ثمَّ إِنَّه كَانَ مَرضَتْ له الكُدَى فزحْزَحَها، وعارضَتْه البحارُ فضحْضَحَها، ثمَّ إِنَّه كَانَ أُمَّةً وحده، وفردًا حتَّى نزلَ لَحْدَه. أَحْمَلَ من القُرناءِ كلَّ عَظِيم، وأَخْمَدَ من أهل الفناءِ كلَّ قديم، ولم يكن منهم إلاَّ مَن يُجْفِل عنه إجفالُ الظَّليم، ويتَضاءلُ لديه تَضاؤلُ الغَريم.

مَا كَانَ بعضُ الناسِ إلا مِثلَما بعضُ الحصا الياقوتةُ الحمراءُ الحاماء، مشحونٍ بنجومِ السماء، يَمُوجُ في جانبيهِ بحور خضارم، ويطِيرُ بين خافِقيهِ نُسُورٌ قَشَاعِم، وتُشْرِقُ في أنديتهِ

بُدورُ دُجُنَّةٍ، وصدورُ أُسِنَّةٍ، ويَثْآرُ جُنُودُ رَعيلٍ، وتَزْأَرُ أُسودُ غِيْلٍ، إِلاَّ أَنَّ صَبَاحَه طَمَسَ تلك النجوم، وبَحْرهُ طَمَّ تِلكَ الغُيُوم، فَفَاءَتْ سُمْرَتُه على تلك التلاع، وأطلَّتْ قسورتُه على تلك السِّبَاع، ثُمَّ عُبُّتَ له الكتائبُ فَحَطَّمَ صَفَوفَها، وخَطَمَ أُنوفَها، وابتلَعَ غَدِيرُهُ المَطمئنُ جَداولَها، واقتلَعَ طَوْدُهُ المُرْجَحِنُ جَنَادِلَها، وأخمدتْ أنفاسَهم ريحُه، وأكْمَدَت شراراتِهم مصابيحُه:

تَقَدُّمَ رَاكبًا فيهم إمامًا ولولاه لما رَكِبُوا وَراءًا

فَجَمعَ أَشْتَاتَ المذاهب، وشُتَّاتَ المذاهب. ونَقَلَ عن أَنْمةِ الإجماعِ فَمَنَ سِواهم مذاهبَهم المختلفة واستَخْضَرَها، ومَثَلَ صُورَهم الذاهبة وأَخْضَرها، ومَثَلَ صُورَهم الذاهبة وأَخْضَرها، ولو شعَرَ أَبو حنيفة بزَمانِه ومَلَكَ أَمرَه لأَدْنَى إليه عَصْرَهُ مُقترِبًا، ومالكُ لأَجْرى وراءَه أَشْهَبَهُ ولو كَبَا، أَو الشَّافعيُّ لقالَ: ليتَ هذا كَانَ له الأمِّ وَلَدًا ولَيتَني كنت له أبا، أو الشيبانيُّ ابنُ حنبل لما لامَ عِذَارَه إذا غَدا منه لفَرْطِ العَجبِ أشيبًا.

لاً بل داودُ الظاهريُّ، وسِنَان الباطنيُّ لظَنَا تحقيقَه من مُنْتَحَلِه، وابنُ حَزْم والشَّهْرِستانيُّ لحَشَرَ كلُّ منهما ذِكرَه أُمَّة في نِحَلِه، والحاكمُ النَّيسابوري والحَّافظ السَّلَفي لأضافَه هذا إلى «استداركِه» وهذا إلى «رحَلِه»، تَرِدُ إليه الفتاوى ولايرد ها، وتَفِدُ عليه فيُجِيب عنها بأجوبه، كأنَّهُ كَانَ قاعدًا لها يُعِدُّهَا.

أبدًا على طَرَفِ اللسانِ جوابُه فكأنَّما هي دَفعةٌ مِن صَيِّبِ
يَعْدُو مُسَاجِلُه بغُرَّةِ صافحٍ ويَرُوحُ مُعتَرِفًا بذلَّةِ مُذْنِبِ
ولقد تَضَافَرتْ عليه عُصَبُ الأعداءِ فَأَقْحِمُوا إذْ هَدَرَ فَحْلُه، وأُفْحِمُوا

إِذ زَمزَمَ ليجني الشهد نَحْلُه، ورُفعَ إِلَى السُّلطانِ غيرَ مَا مَرَّة، ورُمْيَ الكَبَائِر، وتُرُبِّصَتْ به الدَّوائِر، وسُعِيَ به ليُؤخذَ بالجَرائِر، وحَسَدَه مَن لم يَنَل سَعْيَه وكثر فَارتَاب، ونَمَّ وما زادَ على أَنَّه اغتاب، وأُزعِجَ من وَطِنه تارةً إِلَى مِصْر، وتارة إلى الإسكندريّة، وتارة إلى محبس القَلْعَة بدمَشْق، وفي جميعها يُودَعُ أَخْبِيةَ السُّجونِ، ويُلْدَغُ بزنَابى المَنُونِ، وهو على علم يُسَطِّرُ صُحُفَه، ويَدَّخِرُ تُحَفَه، وما بينه وبين الشيء [إلا أن يصنفه] ويُقرِّط به ولو سَمْعَ امْرِي واحدٍ ويُشَيِّفَه، حتَّى تسْتهدي أطرافُ يصخبِه عُقَابُ المنايا، وجذبته إلى مَهْواتِها قرارةُ الرِّزايَا، وكَانَ قبلَ مَوتِه قَد مُنِعَ الدَّواةَ والقلَم، وطبع على قلبه منه طابعُ ألَم، وكان مبدأ مَرَضِه ومَنْ بساحة ومُنشأ عَرَضِه، حتَّى نزلَ قِفارَ المقابر، وتركَ فِقارَ المنابِر، وحَلَّ بساحة تُربه ومَا يُحاذِر، وأخذَ راحة قلبه من اللائِم والعاذِر.

وقد كتب الشَّيخ العلاَّمة كمال الدِّين بن الزَّملكاني بخطه على كتاب «إبطال التحليل» للشيخ ترجمة الكتاب، واسم الشَّيخ، وترجم له ترجمة عظيمة، وأثنى عليه ثناءً عظيمًا، وكتب أيضًا تحت ذلك:

ماذا يَقُولُ الواصِفُونَ لَهُ وصِفَاتُهُ جَلَّتْ عن الحَصْرِ هُلُو حُجَّلَةُ لللهِ قَاهِرَةٌ هو بَيْنَنَا أُعْجُوبَةُ اللهَّهْرِ هُلُو حَجَّلَةٌ للخَلْقِ ظَاهِرَةٌ أَنُوارُهَا أَرْبَتْ على الفَجْرِ وللشيخ أثير الدِّين أبي حيَّان الأندلسي النَّحوي: لمَّا دخل الشَّيخُ مصرَ واجتمع به:

لمَّا رأينا تقيَّ آلدينِ لاحَ لنا داع إلى اللهِ فرْدًا مالَه وَزَرُ

خيرَ البريَّةِ نورٌ دونَه القَمَرُ بَحرٌ تَقَاذَفُ مِن أمواجه الدُّررُ بُحرٌ مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إذْ عَصَتْ مُضَرُ وأخمدَ الشُّرك إذ طارتْ له شَررُ هذا الإمامُ الذي قد كان يُنتظرُ

على مُحَيَّاهُ من سِيْمَا الأَلَى صَحِبُوا حَبْرًا مَنه دَهرُه حِبْرًا قامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا فأظهرَ الدين إذْ آثارُهُ دَرَسَتْ فاظهرَ الدين إذْ آثارُهُ دَرَسَتْ فامن تحدّث عن علم الكتاب أصِخ

وحكى الذَّهَبيّ: أَنَّ الشَّيخ تقي الدِّين بن دقيق العيد قال للشيخ تقي الدِّين بن تَيْميَّة عند اجتماعه به وسماعه لكلامه: ما كنت أظن أنَّه بقي يُخلق مثلك.

وكان المشايخ يعظّمونه تعظيمًا زائدًا، وكان الشَّيخ عماد الدِّين الواسطي يتلمذ له مع أَنَّه كَانَ أسنَّ منه، وكان يقول: قد شارف مقام الأثمة الكبار، ويناسب قيامه في بعض الأمور قيام الصديقينَ.

ولكن كَانَ هو وجماعةٌ من خواص أصحابه ربّما أنكروا من الشَّيخ كلامه في بعض الأعيان من العلماء، أو في أهل التخلي والانقطاع ونحو ذلك. وكان الشَّيخ \_ رحمه الله \_ لا يقصد بذلك إلاَّ الخير والانتصار للحقّ \_ إن شاء الله تعالى.

وطوائف من أئمة أهل الحديث حفاظهم وفقهائهم كانوا يحبُّون الشَّيخ ويعظَّمونه، ولم يكونوا يحبون له التَّوغُّل مع أهل الكلام والفلاسفة، كما هو طريقة أئمة أهل الحديث المتقدّمين، كالشَّافعي وأحمد وإسحاق وأبي عبيد، وكذلك كثير من العلماء من الفقهاء والمحدِّثين والصالحين كرهوا له التفرُّد ببعض شذوذ المسائل الَّتي أنكرها السلف على من شذَ

بها، حتَّى إِنَّ بعض قضاة العدل من أصحابنا وهو قاضي القضاة شمس الدِّين بن مُسَلَّم المتقدَّم ذي الدِّين بن مُسَلَّم المتقدَّم ذكره منعه من الإفتاء ببعض ذلك كما تقدَّم في ترجمته.

وغالبُ حطِّه على الفضلاء والمتزهّدة فبحق، وبعضُه هو مجتهد فيه، ومذهبه توسعة العذر للخلق، ولا يكفِّر أحدًا إِلاَّ بعد قيام الحجّة عليه.

وقد قام على الشَّيخ خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه، وبدَّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابتٌ لا يداهن ولا يحابي، بل يقول ما أدَّاه إليه اجتهاده وحدَّةُ ذهنه وسعة دائرته، فجرى بينه وبينهم حملات حربية، ووقعات شامية ومصرية، وكم من نوبة قد رمَوْه فينجيه الله، فإنّه كَانَ دائم الابتهال، كثير الاستعانة، قويَّ التوكل، وكان له عصبة يحبُّونه من العلماء والصُّلحاء والجند والأمراء والتّجار والكبراء والعامة.

وأما شجاعته فبها تُضرب الأمثال، وببعضها يتشبه أكابر الأبطال، ولقد أقامه الله تعالى في نوبة غَازَان، والتقى أعباءَ الأمر بنفسه، وقام، وقعد، وطلع، وخرج، واجتمع بالملك غازان مرتين وبخطلوشاه وبُولاى، وكان قبجق يتعجب من إقدامه وجرأته، وله حدة قوية تعتريه في البحث، حتَّى كأنه لَيثَ حرب وكان \_ رحمه الله \_ فيه قلة مداراة، وعدم تؤدة غالبًا، وله إقدام وشهامة، وقوة نفس، توقعه في أمور صعبة، فيدفع غالبًا، وله إقدام وشهامة، ولم يتزوج ولا تسرّى، ولا له من المعلوم إلا شيء قليل، وكان كريمًا فارغًا عن الدينار والدِّرهم، وفيه مرؤة وقيام مع أصحابه، وسعي في مصالحهم، وهو فقير لا مال له، وملبوسه كآحاد الفقهاء فرَّجِيَّة، ودِلْق، وعمامة تكون قيمته ثلاثون درهمًا، ومداس ضعيف الثمن، وشعره مقصوص، وهو ربَّع القامة، بعيد ما بين المنكبين،

كأنّ عينيه لسانان ناطقان ويصلّي بالناس صلاةً لا يكون أطولَ من ركوعها ولا سجودها، ولم ينحن لأحد قطُّ، وإنما يسلّم ويصافح ويبتسم.

وقد سافر مرَّة على البريد إلى الديار المصرية يستنفر السُّلطان عند مجيء التتار سنة من السنين، وتلا عليهم آيات الجهاد، وقال: إِن تخليتم عن الشَّام ونصرة أهله والذَّب عنهم فإِنَّ الله تعالى يقيم لهم من ينصرهم غيركم، ويستبدل بكم سواكم. وتلا قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسَتَبَدِلْ فَوَمَّا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَّنَاكُمْ فَيَهُ .

### وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبَّدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾.

وبلغ ذلك الشَّيخ تقي الدِّين بن دقيق العيد ـ وكان هو القاضي حينئذِ ـ فاستحسن ذلك، وأعجبه الاستنباط، وتعجب من مواجهة الشَّيخ للسُّلطان بمثل هذا الكلام.

وأما مِحَنُ الشَّيخ: فكثيرة، وشرحها يطول، وقد نقلها المؤرخون ودوّنوها، وقد اعتقله مرّة بعضُ نواب السُّلطان بالشام قليلا، بسبب قيامه على نَصْراني سَبَّ الرَّسولَ صلى الله عليه وسلم، واعتقل معه الشَّيخ زين الدين الفارقي، ثمَّ أطلقهما مكرمين، وقد شُنَّع عليه غيرَ مرّة بسبب أحاديث الصَّفات.

ثمَّ امتحن سنة خمس وسبعمائة بالسُّؤال عن معتقده بأمر السُّلطان ؟ فجمع نائبه القضاة والعلماء بالقصر، وأحضر الشَّيخ، وسأله عن ذلك، فبعث الشَّيخ فأحضر من داره «العقيدة الواسطية» فقرؤوها في ثلاثة مجالس، وحاقَقُوه، وبحثوا معه، ووقع الاتفاق بعد ذلك على أنَّ هذه عقيدة سُنيَّة سلفيّة، فمنهم من قال ذلك طوعًا، ومنهم من قاله كرها، ثمَّ تعصَّب

جماعة من المصريين منهم بيبرس الشَّشْنكير الَّذي تسلطن بعد ذلك وغيره من الفقهاء منهم نصر المنبجي وابن مخلوف قاضي المالكية، وطُلب الشَّيخ على البريد إلى القاهرة، وعُقد له ثاني يوم وصوله \_ وهو ثاني عشري رمضان سنة خمس وسبع مئة مجلسٌ بالقلعة، ادُّعي عليه بدعاوى عند ابن مخلوف قاضي المالكية، فاستخصم الشَّيخ ابن مخلوف القاضي، ولم يثبت عليه ما يُوجب التَّعزير ولا غيره، ثمَّ حبس هو وأخوه شرف الدين في برج أيّامًا، ويقال: إنَّ أخاه شرف الدين ابتهل ودعا الله عليهم، فمنعه الشَّيخ، وقال له: بل قل: اللهم هب لهم نورًا يهتدون به وحصل أذًى كثيرٌ للحنابلة بالقاهرة، واستمرَّ الشَّيخ في السّجن، وهو متوجه إلى الله تعالى، لايقبل شيئًا من الكُسُوة السَّلطانيه، ولا تَدسَّس بشيء من ذلك.

ثم في ربيع الأوّل سنة سبع وسبع مئة أخرج الشّيخ من السّجن، وعقد له مجالس حضرها أكابر الفقهاء، وانفصلت على خير، ثم أُطلق وامتنع من المجيء إلى دمشق، وأقام بالقاهرة يقرىء العلم ويتكلم في الجوامع والمجالس العامة، ويجتمع عليه خلق، ثم حصل بينه وبين جماعة من الصُّوفية تنازع، وعقد له مجلس لكلامه في ابن عربي، وادّعي عليه بأشياء لم يثبت شيء منها، فطلب من بعض القضاة الحكم عليه بالحبس، فلم يتوجّه عليه الحكم بذلك، فاختار الشّيخ أَنَّ يحبس فأُرسل إلى حبس القاضي وأُجلس في الموضع الّذي أجلس فيه القاضي تقي الدّين ابن بنت الأعز لمّا حبس.

وكل ذلك بسعي نصر المنبجي، واستمرّ الشَّيخ في الحبس يستفتى، ويقصده النَّاسُ ويزورونه، وتأتيه الفتاوى المشكلة من الأمراء وأعيان النَّاس، ثمَّ أخرجوه في سلطنه بيبرس الشَّشْنكير الملقب بالمظفر إلى الإسكندرية على البريد، وحبس بها في برج حسن متَّسع مضيء، يدخل

عليه من شاء ويمنع هو من شاء، ويخرج إلى الحمّام إذا شاء. وبقي في الإسكندرية مدة سلطنة المظفّر، وكانت أحد عشر شهرًا، فلما عاد الملك النّاصر محمدً ابن قلاوون وكان دخوله إلى القاهرة وجلوسه على سرير ملكه بعد العصر من نهار الأربعاء مستهل شوّال سنة تسع وسبع مئة، وتمكن، وأهلك المظفّر، وخمد شيخُه نصر المنبجي، واشتد غضب السُّلطان على القضاة لمداخلتهم المظفر وعزل بعضهم، بادر بإحضار الشَّيخ إلى القاهرة مكرمًا في شوّال سنة تسع وسبع مئة وأكرمه إكرامًا والفقهاء وأعيان الدولة، وزاد في إكرامه، وبقي يُسَارَة ويستشيره، وأثنى والفقهاء وأعيان الدولة، وزاد في إكرامه، وبقي يُسَارَة ويستشيره، وأثنى عليه بحضورهم ثناءً كثيرًا، وأصلح بينه وبينهم، ويقال: إنّه شاوره في أمر هَمَّ به في حقّ القضاة فصرفه عن ذلك، وأثنى عليهم، وأنّ ابن مخلوف المالكي كَانَ يقول: ما رأينا أفتى من ابن تَيْميَّة، سعينا في دمه فلمّا قدر علينا عفا.

وسكن الشَّيخ بالقاهرة، والناسُ يترددون إليه والأمراء والجند وطائفة من الفقهاء وفيهم من يعتذر إليه ويتنصّل مما وقع، وهو في هذه المدّة يقرى العلم، ويجلس للناس مجالس عامة.

ثمَّ قدم إلى الشَّام هو وأخواه سنة اثنتي عشرة بنيَّة الجهاد لمّا قدم السُّلطان لكشف التتر عن الشَّام فخرج مع الجيش، وفارقهم في عسقلان وزار البيت المقدَّس، ثمَّ دخل دمشق بعد غيبته عنها فوق سبع سنين ومعه أخواه وجماعة من أصحابه، وخرجَ خلقٌ كثير لتلقيه، وسُرَّ النَّاس بمقدمه، واستمر على ما كَانَ عليه أولاً من إقراء العلم وتدريسه بمدرسة السُّكريّة والحَنْبلية وإفتاء النَّاس.

ثمَّ في سنة ثماني عشرة ورد كتابٌ من السُّلطان بمنعه من الفتوى في مسألة الحلف بالطّلاق بالتكفير، وعقد له مجلس بدار السّعادة، ومنع من ذلك.

ثمَّ في سنة تسع عشرة عقد له مجلس أيضًا كالأول وانفصل على تأكيد المنع، ثمَّ عقد له مجلس ثالث بسبب ذلك وحبس بالقلعة ثمَّ حبس لأجل ذلك مرَّة أخرى، ومنع بسببه من الفتيا مطلقًا فأقام مدة يفتي بلسانه، ويقول: لا يَسَعُني كتمُ العلم، وفي آخر الأمر تكلموا معه في مسألة المنع من السَّفر إلى قبور الأنبياء والصالحين وأفتى قضاة مصر الأربعة بحبسه، فحبس بقلعة دمشق سنتين وأشهرًا. وبها مات ـ رحمه الله.

وقد بين أنّ ما حُكم عليه به باطل بإجماع المسلمين من وجوه كثيرة جدًا، وأفتى جماعة بأنه مخطىء في ذلك خطأ المجتهدين المغفور لهم، ووافقه جماعة من علماء بغداد وغيرهم، وكذلك ابنا أبي الوليد شيخ المالكية بدمشق أفتيا أنّه لا وجه للاعتراض عليه فيما قاله أصلاً، وأنّه نقل خلاف العلماء في المسألة، ورجّع أحد القولين فيها، وبقي مدّة في القلعة يكتب العلم ويصنفه، ويرسل إلى أصحابه الرسائل، ويذكر ما فتح الله به عليه في هذه المرة من العلوم العظيمة، والأحوال الجسيمة، وقال: قد فتح الله علي في هذا الحصن في هذه المرة من معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشياء، مات كثير من العلماء يتمنونها، ثمَّ إنّه منع من الكتابة، ولم يُترك عنده دواة ولا قلم ولا ورقٌ، فأقبل على التلاوة والتهجّد والذّكر، وقال مرة: ما يصنع أعدائي بي؟. أنا جنّتي وبستاني في صدري، أين رحت فهي معي لا تفارقني، أنا حبسي خلوة، وقتلي شهادة، وإخراجي من بلادي سياحة.

وقال مرة: المحبوس من حبس قلبُه عن ربّه، والمأسور من أسره هواه.

ولمّا دَخل القلعة، وصار داخل سورها نظر إليه، وقال: ﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُمُ بِسُورٍ لَمُ بَائِهُمُ وَظَالِمُ ثُونَ وَبَالِهِ ٱلْعَدَابُ شَاكُ .

ذكر بعض تصانيفه: وهي كثيرة جدًا، ولكن نذكر نَبُذةً من أسماء أعيان المصنفات الكبار:

كتاب «الايمان» مجلد. «الاستقامة» مجلدان. «جواب الاعتراضات المصرية على الفتاوى الحموية» أربع مجلدات. «بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية» في ستة مجلدات كبار. كتاب «المحنة المصرية» مجلدان. «المسائل الإسكندرية» مجلد. «الفتاوى المصرية» سبع مجلدات. كل هذه التَّصانيف ما عدا كتاب «الإيمان» كتبه وهو بمصر في مدّة سبع سنين، صنّفها في السجن، وكتب معها أكثر من مئة لَفّة ورق أيضًا.

كتاب «درء تعارض العقل والنقل» أربع مجلدات كبار، «الجواب عما أورده الشَّيخ كمال الدين الشريشي على هذا الكتاب» نحو مجلد.

وكتاب «منهاج السنّة النبويّة في نقض كلام الشيع والقدرية» أربع مجلدات. «الجوابُ الصَّحيح لمن بَدَّل دين المسيح» مجلدان. «شرح أول المحصّل» للرازي مجلد. «شرح بضعة عشرة مسألة من الأربعين للرازي» مجلدان. «الردعلي المنطق» مجلد كبير. «الردعلي البكري في مسألة الاستغاثة»

مجلد. «الردّ على أهل كسروان الرّوافض» مجلدان. «الصّفدية جواب من قال: إِنَّ معجزات الأنبياء قوى نفسانية» مجلد. «الهلاوونية» مجلد. «شرح عقيدة الأصبهاني» مجلد. «شرح العمدة للشيخ موفق الدين». كتب منه أربعة مجلدات. «تعليقة على المحرر في الفقة لجدّه» عدَّة مجلدات. «الصّارم المسلول على شاتم الرسول» مجلد. «بيان الدليل على بهلان التحليل» مجلد. «افتضاء الصّراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم» مجلد. «التحرير في مسألة حفير» مجلد في مسألة من القسمة كتبها اعتراضًا على الخويّي في حادثة حكم فيها. «الرد على من اعترض عليه في مسألة الحلف بالطلاق» ثلاث مجلدات. كتاب «تحقيق الفرقان بين التطليق والأيمان» مجلد كبير. «الرد على الأخنائي في مسألة الزّيارة» مجلد.

وأما القواعد المتوسطة والصغار وأجوبة الفتاوى فلا يمكن الإحاطة بها لكثرتها وانتشارها وتفرقها.

ومن أشهرها «الفرقان بين أولياء الرَّحمن وأولياء الشيطان» مجلد لطيف. «الفرقان بين الطّلاق لطيف. «الفرقان بين الطّلاق والأيمان» مجلد لطيف. «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية» مجلد لطيف. «رفع الملام عن الأئمة الأعلام» مجلد لطيف.

#### ذكر نبذة من مفرداته وغرائبه

- ـ اختار ارتفاع الجدث بالمياه المتعصرة، كماء الوَرْد ونحوه.
- واختار جواز المسح على النّعلين، والقدمين وكل ما يُحتاج في نزعه من الرّجل إلى معالجة باليد أو بالرجل الأخرى، فإنه يجوز عنده

المسح عليه مع القدمين.

- واختار أنَّ المسح على الخفين لا يتوقف مع الحاجة كالمسافر على البريد ونحوه، وفعل ذلك في ذهابه إلى الدّيار المصرية على خيل البريد، ويتوقف مع إمكان النزع وتيسره.

ـ واختار جواز المسح على اللَّفائف ونحوها.

ـ واختار جواز التَّيمُّم لخشية فوات الوقت في حق غير المعذور، كمن أخَّر الصلاة عمدًا حتَّى تضايق وقتُها. وكذا من خشي فوات الجمعة والعيدين، وهو محدث، فأما من استيقظ أو ذكر في آخر وقت الصَّلاة فإنَّه يتطهر بالماء ويصلى لأنَّ الوقت متسع في حقه.

ـ واختار أَنَّ المرأة إِذا لم يمكنها الاغتسال في البيت وشقّ عليها النزول إِلى الحمام وتكرره، أنّها تتيمّم وتُصلّي.

- واختار أَنْ لا حَدَّ لأقلِّ الحيض ولا لأكثره، ولا لأقل الطُّهر بين الحيضتين، ولا لسنِّ اليأس من الحيض، وأنّ ذلك يرجع إلى ما تعرفه كلُّ امرأة من نفسها.

\_ واحتار أَنَّ تارك الصَّلاة عمدًا لا يجب عليه القضاء، ولا يُشرع له، بل يكثر من النّوافل.

- ـ وأنَّ القصر يجوز في قصير السفر وطويله.
  - ـ وأن سجود التّلاوة لا يُشترط له الطُّهارة.
- \_ ومن إنشاد الشَّيخ \_ رحمه الله \_ لنفسه قبل موته بأيَّام:

أنَّا الْمُسَيكين في مجموع (١) حالاتي أنا الفقير إلى ربِّ السموات أنَا الظُّلوم لنفسي وَهْلِيَ ظالمتي والخيرُ إن جاءَنا من عنده ياتي لا أستطيع لنفسي جلب منفعة ولا عَن النَّفس في دفع المَضَرَّاتِ ولا شُفيعٌ إلى ربِّ البريّات وليسَ لي دونَه مولَّى يدبِّرُني إلا بإذن من الرَّحمن خالقنا إلى الشَّفيع كما قد جا في الآيات ولستُ أَملكُ شيئًا دونَهُ أبدًا ولا شريك أنًا في بعض ذرَّاتِ ولا ظهيرَ لهُ كيماً أُعاونُه كما يكونُ لأرْبَابِ الولايَاتِ كمَا الغَنِي أَبَدًا وصفٌ له ذاتي والفَقْرُ لَى وصفُ ذاتِ لازمٌ أَبَدًا وهذهِ الحالُ حالُ الخلقِ أجمعِهِ وكلُّهم عنده عبدٌ له آتي فَهُوَ الْجَهُولُ الظُّلُومُ المشركُ العاتي فمن بَغَى مطلَبًا من دُون خالقه والحمدُ لله ملءَ الكون أجمعِهِ ما كان فيه وما من بعدِهِ ياتي

وهذه الأبيات متضمنة حسن اعتقاد وافتقار

#### ذُكر وفاته ـ رحمه الله ـ

مكث الشَّيخ في القلعة من شعبان سنة ست وعشرين إلى ذي القعدة سنة ثمان وعشرين، ثمَّ مرض بضعة وعشرين يومًا، ولم يعلم أكثر النَّاس بمرضه، ولم يفجأهم إلاَّ موتُه، وكانت وفاته في سحر ليلة الاثنين

<sup>(</sup>١) في الأصل: جميع.

فشرع حينئذ الشَّيخان الصّالحان: عبدالله بن المحب الصّالحي، والزُّرَعيّ الضَّرير \_ وكان الشَّيخ يحبُّ قراءتهما \_ فابتدأا من سورة وَالرَّحَنُنُ فَي حَتَّى ختما القرآن، وخرج الرّجالُ، ودخل النساءُ من أقارب الشَّيخ فشاهدوه، ثمَّ خرجوا واقتصر على من يغسله، ويساعدُ في تغسيله، وكانوا جماعة من أكابر الصّالحين وأهل العلم، كالمِزِّي وغيره، ولم يفرغ من غسله حتَّى امتلأت القلعة بالرّجال وما حولها إلى الجامع، فصلى عليه بدركات القلعة الزاهد القدوة محمَّد بن تمَّام، وضجّ الناسُ حينئذ بالبكاء والثنّاء، وبالدعاء والترحمُّ، وأُخرج الشيخ إلى جامع دمشق في السّاعة الرابعة أو نحوها، وكان قد امتلأ الجامع وصحنه، والكلّسة، وباب البريد، وباب السّاعات إلى اللبادين والفوارة، وكان الجمع أعظم من جمع الجُمَع، ووضع الشَّيخ في موضع الجنائز ممّا يلي المقصورة، والجند يحفظون الجنازة من الزّحام، وجلس النّاسُ على غير صفوف، بل مرصوصين، لا يتمكن أحد من الجلوس ولا السّجود غير صفوف، بل مرصوصين، لا يتمكن أحد من الجلوس ولا السّجود

إلاً بكلفة، وكثر الناس كثرة لا توصف، فلما أذّن المؤذّن بالظهر أقيمت الصّلاة على السّدة، بخلاف العادة، وصلوا الظّهر، ثمّ صُلّي على السّيخ، وكان الإمام نائب الخطابة علاء الدين بن الخراط لغيبة القرّويني بالديار المصرية، ثمّ ساروابه، والنّاس في بكاء ودعاء وثناء، وتهليل وتأسّف، والنّساء فوق الأسطحة من هناك إلى المقبرة يدعين ويبكين أيضًا، وكان يومًا مشهودًا لم يعهد بدمشق مثله، ولم يتخلّف من أهل البلد وحواضره إلاّ القليل من الضّعفاء والمُخدَّرات، وصرخ صارخ: هكذا تكون جنائز أتمة السّنة. فبكى النّاس بكاءً كثيرًا عند ذاك؛ وأخرج من باب البريد، واشتدَّ الزّحام، وألقى النّاس على نعشه مناديلهم وعمائمهم، وصار النعش على الرّؤوس يتقدّم تارة ويتأخّر أخرى، وخرج النّاس من أبواب الجامع كلّها، وهي مزدحمة، ثمّ من أبواب المدينة كلها، لكن كانَ المعظم من باب الفرج، ومنه خرجت الجنازة، وباب الفراديس، وباب المعظم من باب الفرج، ومنه خرجت الجنازة، وباب الفراديس، وباب النصر، وباب المابية، وعظم الأمر بسوق الخيل، وتقدّم في الصلاة عليه هناك أخوه زين الدين عبدالرّحمن.

ودفن وقت العصر أو قبلها بيسير إلى جانب أخيه شرف الدِّين عبدالله بمقابر الصوفية، وحُزر الرّجالُ بستين ألفًا، أو أكثر إلى مائتي ألف، والنساء بخمسة عشر ألفًا. وظهر بذلك قول الإمام أحمد ـ رضي الله عنه: «بيننا وبين أهل البدع يوم الجنائز».

وختم له ختمات كثيرة بالصّالحية والمدينة، وتردَّد النّاسُ إلى زيارة قبره أيّامًا كثيرة ليلاً ونهارًا، ورئيت له منامات كثيرة صالحة. ورثاه خلق من العلماء والشعراء بقصائد كثيرة من بلدان شتى وأقطار متباعدة، وتأسّف المسلمون لفقده \_ رحمه الله تعالى وغفر له \_ وصُلِّي عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام القريبة والبعيدة، حتَّى في اليمن والصِّين، وأخبر

المسافرون: أنَّه نُودي بأقصى الصِّين للصلاة عليه يوم جمعة: «الصَّلاةُ على تَرْجُمَان القرآن».

وقد أفرد الشَّيخ الإمام العلَّامة المتقن المحقِّق بحر العلوم شمس الدين أَبو عبدالله محمَّد بن أحمد بن عبدالهادي بن عبدالحميد المقْدِسِيّ الحنبلي \_ رضي الله عنه وغفر له \_ للشيخ تقي الدِّين ترجمةً في مجلد.

وكذلك أُبو حفص عمر بن علي البزار البغدادي في كراريس.

وقد حدّث الشّيخ كثيرًا وسمع منه خلق من الحفاظ والأئمة من الحديث ومن تصانيفه.

وقد أنشد الشَّيخُ الحافظ شمس الدِّين محمَّد بن أَحمد بن عثمان الذَّهَبيّ ـ رحمه الله تعالى ـ يرثي الشَّيخ تقي الدِّين ـ رضي الله عنه ـ:

مَحوْتَ رَسْمَ العُلوم والوَرَعِ حَبْرًا تقيّا مجانب الشّبَعِ وإن يُناظر فصاحبُ «اللُّمَعِ» بكلّ معنى في الفنّ مخترع بكلّ معنى في الفنّ مخترع كشُعبة أو سعيد الضّبَعي وذا جهاد عار من الجَزع وزُهده «القادري» في الطّمع وزُهده «القادري» في الطّمع زال عَلِيّا في أجمل الخلع

يا موتُ خُذْ من أَرَدْتَ أَوْ فَدَعِ غَيِّبَتَ بِحْرًا مفسّرًا جِسلاً غَيِّبَتَ بِحْرًا مفسّرًا جِسلاً فَانَ يَحْدُثُ "فمسلمٌ" ثقة وإن يَخُض نحو "سيبويه" يَفُهُ وصارَ عالي الإسناد حافظه والفقه فيه فكان مجتهدًا وجودُه "الحاتميّ" مَشْتهر وجودُه "الحاتميّ" مَشْتهر ولا

مع مالك والإمام أحمد والم يُعمان والشَّافعي والنَّخعي ا مضى ابن تيمينة وموعده مع خصمه يوم نفخةِ الفزع ورثاه أَيضًا الشَّيخ زينُ الدِّين عمر بن الوَرْدي الشَّافعيّ ـ رحمه الله

عَثَا في عرضه قومٌ سِلاطُ لهم من نَثْر جوهره التقاطُ خُروق المعضلات به تُخاطُ وليس له إلى الدنيا انساطُ ملائكة النَّعيم به أحاطوا ولا لنظيره لُـفَّ القمـاط وحـلُّ المشكـلات بــه يُنــاط وينهى فيرقه فَسَقُوا ولاَطُوا بوعظ للقلوب هو السّياط ويالله مسا غطَّسي السلاط مناقبَهُ فقد مكَرَوا وشاطوا ولكن في أذاه لهم نشاط وعند الشيخ بالسِّجن اغتباطُ فقد ذاقوا المنون ولم يواطوا

تقي الدِّين أَحمد خيرُ حبر توقّي وهو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروهُ حينَ قَضَى لأَلْفَوْا قضى نحبًا وليس له قرينً فريدًا في ندَى كُفُّ وعلم وكان إلى التقى يدعو البرايا وكان يخاف إبليس سطاه فيالله ماذا ضم لحدد هُمُ حَسَدُوه لمّا لم ينالوا وكانوا عن طرائقه كُسَالي وحَبْسُ الدُّرُّ في الأصداف فخر بال الهاشمي له اقتداءً نجوم العلم أدركها انهباط فشك الشرك كان به يماط فإن الضد يعجب الخباط يرى سجن الإمام فيستشاط ولا وقنف علينه ولا رباط ولم يُعهد له بكم اختلاط أما لجزا أذيت اشتراط ففيه لقدر مثلكم انحطاط وخوف الشر لانحل الرباط بأهل العلم ما حسن اشتطاط وكل في هواه له انخراط ونيتكم إذا نُصبَ الصراط فعاطوا ما أَردتم أَن تُعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط

بنو تيميية كانوا فبانوا ولكن يا ندامة حابسيه ويا فرح اليهود بما فعلتم ألم يك فيكم رجل رشيد إمام لا ولاية كان يرجو ولا جاراكم في كسب مال ففيم سحنتمموه وغظتموه وسجن الشيخ لا يرضاه مثلى أما والله لولا كتم سرى وكنت أقول ما عندي ولكن فما أحد إلى الإنصاف يدعو سيظهر قصدكم يا حابسيه فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واعقدوا من غير ردًّ

## الدُّرُ المنضَّد في ذكر أصحاب الإمام أحمد(١)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن أبي محمّد عبدالله بن أبي القاسم الخضر بن محمّد بن الخضر بن عليّ بن عبدالله ابن تَيْمِيّة الحَرّاني.

نزيلُ دمشق، الشّيخ، الإمام، العالم، المحقّق، الحافظ، المجتهد، المحدِّث، المفسّر، القُدوة، الزّاهد، نادرة العصر، شيخ الإسلام، قدوة الأنام، علامة الزمان، تقي الدِّين، أبو العبّاس ابن الشّيخ شهاب الدين أبي المحاسن بن شيخ الإسلام مجدِ الدِّين أبي البركات صاحبُ التّصانيف التي المعبر ربيع الأوّل سنة إحدى التي لم يُسبق إلى مثلها، ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وستمائة بحرّان، وقدِمَ مع والده وأهلِه إلى دمشق مُهاجِرين بسبب جَوْرِ التّتار في أثناء سنة سبع وستين وستّمائة وصار من شأنه ما هو مشهور".

#### ذكر نبذة من أسماء أعيان تصانيفه الكبار

كتاب «الإيمان» مجُلَّدٌ، كتاب «الاستقامة» مجُلَّدان، «جواب الاعتراضات المصريَّة على الفتاوى الحَمَويَّة» أربعُ مُجلَّداتٍ، «بيان تلبيس الجَهْمِيَّة في تأسيس بدعهم الكلامِيَّة» في ستِّ مُجلَّداتٍ كبارٍ، كتابُ «المحنَة المِصْرِيَّة» مجلَّدان، «المسائل الاسكندرية» مجلَّدٌ «الفتاوى المصريَّة» سبعُ مُجلَّداتٍ.

وكلُّ هذه التَّصانيف ما عدا كتاب «الإيمان» كتبه وهو بمصر في مدّةِ

<sup>(</sup>١) (١/ ٤٧٦ ـ ٤٧٩). مكتبة التوبة، تحقيق د. عبدالرحمن العثيمين (١٤١٢).

سبع سنين صنَّفها في السَّجن. وكتب معها أكثِر من مائة لَقَّة (١) ورق أَيضًا، كتابَ «درءُ تَعَارض العَقل والنَّقْل» أربع مُجلَّداتٍ كبارٍ، و «الجوابُ عمَّا أورده الشَّيخ كمال الدِّينَ بن الشَّرِيشيُّ على هذا الكتاب»، نحو مُجلَّد، كتاب المنهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية» أربع مُجلَّداتٍ، «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح» مُجلَّدان، «شرح أول المحصل» للرازي مُجلَّدٌ، «شرح بضعة عشر (٢) مسألة من الأربعين للرازي» مجلَّدان، «الرَدُّ على المَنطق» مُجلَّدٌ كبيرٌ، «الرَدُّ على البكريِّ في مسألة الاستغاثة» مُجُلَّدٌ، «الرَّدُّ على أهل كسروان الروافض» مُجُلَّدان، «الصَّفدِيّةُ جواب من قال: أَنَّ معجِزات الأنبياء قوَّى نفسانية» مُجلَّلٌ، «الهلاوونية» مُجلَّلٌ. «شرح عقيدة الأصبهاني» مُجلَّدٌ، «شرحُ العُمدة» للشَّيخ موفَّق الدِّين، كتب منه أربَع مُجلَّداتٍ، «تعليقة على المُحرّر في الفقه» لجدّه عدّة مُجلّداتٍ، «الصَّارمُ المَسْلُول على شاتم الرَّسُول» تُجلَّدٌ، «بيانُ الدَّليل على بطلان التَّحليلَ» مُجلَّدٌ، «اقتضاء الصِّراط المُستقيم في مخالفة أصحاب الجَحيم» مُجَلَّدٌ، «التحرير في مسألة حفير» مُجلَّدٌ في مسألة من القسمة كتبها اعتراضًا على الخُويي في حادثة حكم فيها، «الردُّ الكَبير على من اعترض عليه في مسألةِ الحَلف بالطلاق» ثلاثُ مُجلَّداتٍ، كتاب َ «تَحَقيق الفُرقان بين التطليق<sup>(٣)</sup> والأيمان، مُجُلَّدٌ كبيرٌ، «الرَدُّ على الأحنائي في مسألة الزِّيارة، مُجلَّدٌ.

وأمَّا القواعدُ المُتوسطة والصِّغار وأجوبة الفتاوى فلا يُمكن الإحاطة بها، لكثرتها وانتشارها وتَفرُّقها، ومن أشهرها «الفُرقان بين أولياء الرَّحمن وأولياء الشَّيطان» مُجلَّدٌ لطيف، «الفُرقان بين الحقِّ والبُطلان» مُجلَّدٌ لطيف،

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: كفة!.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، والصواب: بضع عشرة.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة: التطبيق!.

«الفرقان بين الطَّلاق والأيمان» مُجلَّدٌ لطيفٌ، «السّياسة الشَّرعِيَّة في إصلاح الرَّاعي والرَّعيَّة» مُجلَّدٌ لطيفٌ، «رفع المَلام عن الأثمة الأعلام» مُجلَّدٌ لطيفٌ.

وقد حصل للشيخ محنّ كثيرةٌ، وسُجن غيرَ مرَّةٍ، ثمَّ في آخر عمره سُجن بقلعة دمشق في دولة الملك الناصر محمَّد قلاوون فمكثَ في القلعةِ من (١) شعبان سنة ستّ وعشرين إلى ذي القعدة سنة ثماني وعشرين ثمَّ مرض بضعةً وعشرين يومًا ولم يَعلم أكثرُ النَّاس بمرضه ولم يفجأهم إِلاَّ موته وكانت وفاته في سحرِ ليلةِ الاثنين عشري القَعْدة سنةَ ثمانٍ وعشرين وسبعِمائة، وذكره مؤذِّن القَلعة على منارةِ الجامع وتكلُّم به الحَرَسُ على الأبرجة ثمَّ في صبيحة ذلك اليوم غُسِّل بحضرة جماعة من أكابر الصَّالحين وأهل العلم كالمِزِّي وغيره، وصَلَّى عليه بدركات القَلْعة الزَّاهِدُ القُدوة محمَّد بن تمَّام، وأُخرج إلى جامع دمشق وكان الجمعُ أعظمَ من جمع الجمع، وصُلِّي عليه بعد صلاةِ الظُّهرِ وكان الإمام نائب الخطابة عكاء الدّين بن الخراط وأخرج من باب البريد، واشتَدَّ الرِّحامُ وخرجت الجَنازةُ من بابِ الفرج، وعَظُمَ الأمرُ بسوقٍ الخيل، وتقدّم في الصَّلاة عليه هناك أخوه زين الدِّين عبدالرَّحمن ودُفن وقتَ العَصْرِ أَو قبلها بيسير إلى جانب أخيه شرف الدِّين عبدِالله بمقابر الصُّوفية، وَحُزر الرِّجال بَستين ألفًا وأكثر، إلى مائتي ألف، والنِّساء بخمسةَ عشرَ أَلفًا، رحمه الله وغفر له، وصُلِّي عليه صلاة الغَاتِبِ في غالبِ بلادِ الإسلام الْقَريبةِ والبعيدةِ، حتَّى في اليَمَنِ والصِّين، وأخبر المُسافرون أنَّه نوديَ بأقصى الصِّين للصَّلاة عليه يومَ جُمعةٍ: الصلاةُ على ترجمان القرآن \_رحمه الله تعالى\_.

<sup>(</sup>١) ني المطبوعة: «ني»!.

## طبَقَاتُ المفسِّريْن (١)

للعلّامة/ شمس الدين محمد بن عليّ بن أحمد الداوودي (٩٤٥)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم الخضر ابن محمّد بن تَيْمِيّة الحَرّاني ثمّ الدِّمشقي الحنبلي، الإمام العلامة الفقيه المجتهد الناقد المفسر البارع الأصولي شيخ الإسلام علم الزهاد، نادرة دهره، تقي الدين أبو العبّاس، ابن المفتي شهاب الدين عبدالحليم، ابن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين، شهرته تُغني عن الإطناب في ذكره، والإسهاب في أمره.

ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل سنة إحدى وستين وستمائة بحرّان، وقدِم به والده وبإخوته إلى دمشق، عند استيلاء التّتار على البلاد سنة سبع وستين. فسمع بها من ابن عبدالدّائم، وابن أبي اليُسر، والمجد بن عساكر، ويحيى بن الصيرفي الفقيه، وابن أبي الخير الحداد، والقاسم الإربليّ، والشيخ شمس الدين بن أبي عمر، والمسلم بن علّن، وإبراهيم بن الدرجي؛ وخلق.

وعُني بالحديث، وسمع «المسند» مرّات، والكتب السِّتَّة، و«معجم الطَّبرانيّ الكبير»، وما لا يحصى من الكتب والأجزاء.

وقرأ بنفسه وكتب بخطه جملة من الأجزاء، وأُقبل على العلوم في

<sup>. (</sup>۱) (۱/٤٦/۱) تحقيق علي محمد عمر، مصر ١٣٩٢.

صغره. فأخذ الفقه والأصول عن والده، وعن الشَّيخ شمس الدين بن أبي عمر، والشيخ زين الدين بن المنجّى. وبرع في ذلك.

وقراً في العربية أيامًا على ابن عبدالقوي، ثمَّ أَخذ «كتاب سيبويه»، فتأمله ففهمه.

وأقبل على تفسير القرآن الكريم، وبرز فيه، وأحكم أصول الفقه والفرائض والحساب والجبر والمقابلة، وغير ذلك من العلوم، ونظر في علم الكلام والفلسفة وبرز في ذلك على أهله، ورد على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل.

وتأهل للفتوى والتدريس، وله دون العشرين سنة، وأفتى من قبل العشرين أيضًا، وأمدّه الله بكثرة الكتب وسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم، وبُطْء النسيان، حتَّى قال غير واحد: إنّه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه، ثمَّ توفي والده وكان له حينئذ إحدى وعشرين سنة. فقام بوظائفه بعده، فدرس بدار الحديث السكرية في أول سنة ثلاث وثمانين.

وحضر عنده قاضي القصاة بهاء الدين بن الزكي، والشيخ تاج الدين الفزاري، وزين الدين بن المرحِّل، والشيخ زين الدين بن المنجَّى، وجماعة، وذكر درسًا عظيمًا في البسملة. وهو مشهور بين الناس، وعظمه الجماعة الحاضرون، وأثنوا عليه ثناء كثيرًا.

قال الذَّهبيّ: وكان الشَّيخ تاج الدين الفزاري يبالغ في تعظيمه، بحيث إنَّه علق بخطه درسه بالسكرية، ثمَّ جلس عقب ذلك مكان والده بالجامع على منبر أيام الجمع، لتفسير القرآن العظيم، وشرع من أول القرآن، وكان يورد من حفظه في المجلس نحو كراسين أو أكثر، وبقي

يفسر في سورة نوح عليه السلام، عدة سنين أيامَ الجُمَع. وفي سنة تسعين: ذكر على الكرسي يوم جمعة شيئًا من الصفات، فقام بعض المخالفين، وسعوا في منعه من الجلوس، فلم يمكنهم ذلك.

وقال قاضي القضاة شهاب الدين بن الخُويِّيِّ: أَنَا على اعتقاد الشَّيخ تقي الدين، فعوتب في ذلك. فقال: لأن ذهنه صحيح، وموادَّه كثيرة. فهو لا يقول إلاَّ الصحيح، فقال الشَّيخ شرف الدين المقْدِسِيِّ: أَنَا أَرجو بركته ودعاءه، وهو صاحبي وأخي، ذكر ذلك البرزالي في «تاريخه».

وشرع الشَّيخ في الجمع والتصنيف من دون العشرين، ولم يزل في علُوٌ وازدياد من العلم والقدر إِلى آخر عمره.

قال الدَّهبيّ في «معجم شيوخه»: برع في تفسير القرآن، وغاص في دقيق معانيه بطبع سيال، وخاطر إلى مواقع الإشكال ميَّال، واستنبط منه أشياء لم يُسْبَق إليها. وبرع في الحديث وحفظه، فقلَّ من يحفظ ما يحفظه معزوًّا إلى أصوله وصحابته، مع شدة استحضار له وقت إقامة الدليل، وفاق الناس في معرفة الفقه واختلاف المذاهب، وفتاوي الصَّحابة والتابعين، بحيث إنَّه إذا أفتى لم يلتزم بمذهب بل بما يقوم دليله عنده، وأتقن العربية أصولاً وفروعًا وتعليلاً واختلافًا، ونظر في العقليات، وعرف أقوال المتكلمين، وررد عليهم، ونبه على أخطائهم، وحذَّر منهم، ونصر السنة بأوضح حجج وأبهر براهين.

وأُوذي في ذات الله من المخالفين، وأخيف في نصر السنة المحضة، حتَّى أعلى الله مناره، وجمع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له، وكبتَ أعداءه، وهدى به رجالاً من أهل الملل والنحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا، وعلى طاعته، وأحيى به الشَّام،

بل الإسلام، بعد أن كاد ينثلم بتَثْبيتِ أولي الأمر لمّا أقبل حزب التتر والبغي في خيلائهم، فظُنت بالله الظنون، وزلزل المؤمنون، واشرأب النفاق وأبدى صفحته، ومحاسنُه كثيرة، وهو أكبر من أن ينبه على سيرته مثلي، فلو حلفت بين الركن والمقام، لحلفت: أني ما رأيت بعيني مثله، وأنّه ما رأى مثل نفسه.

قال الذَّهبيّ: وقد قرأت بخط شيخنا العلامة كمال الدين بن الزَّمْلُكاني، ما كتبه سنة بضع وتسعين تحت اسم «ابن تَيْمِيَّة» كَانَ إِذَا سئل عن فنَّ من العلم ظن الرائي والسامع: أنَّه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أنَّ أحدًا لا يعرفه مثله.

وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء كثيرة، ولا يعرف أنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم \_ سواء كَانَ من علم الشرع أو غيره \_ إلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

وأمَّا تصانيفه رحمه الله فهي أشهر من أَن تُذْكر، وأعرف من أَن تَدُكر، وأعرف من أَن تنكر. سارت مسير الشمس في الأقطار، وامتلأت بها البلاد والأمصار، قد جاوزت حدّ الكثرة، فلا يمكن أحدًا حصرُها، ولا يتسع هذا الكلام، لعد المعروف منها ولا ذكرها. وقد بلغت ثلاثمائة مجلدة.

وكتب بخطه من التّصانيف والتعاليق المفيدة والفتاوى المشبعة في الأفرع والأصول والحديث ورد البدع بالكتاب والسنة شيئًا كثيرًا، يبلغ عدة أحمال، فمما كمل منها «كتاب الصارم المسلول على منتقص الرسول» و «كتاب تبطيل التحليل» و «كتاب اقتضاء الصراط المستقيم» و «كتاب تأسيس التقديس» في عدة مجلدات، و «كتاب الرد على طوائف الشيعة»

أربع مجلدات. و «كتاب رفع الملام عن الأئمة الأعلام» ، و «كتاب السياسة الشرعية»، و «كتاب التصوف»، و «كتاب الكلم الطيب»، و «كتاب مناسك الحج»، وغير ذلك.

وقد امتُحِن وأُوذي مرارًا ومات في سحر ليلة الاثنين العشرين من ذي القَعْدة سنة ثمانٍ وعشرين وسبعمائة مُعْتقلًا بقلعة الشَّام، وقد وقع أَجره على الله.

\* \* \*

#### قلادة النحر في وَفَيَات أعيان الدهر(١)

للمؤرخ/ عبدالله الطيب بن أحمد با مخرمة (٩٤٧)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله المعروف بابن تيميّة. الشيخ الحافظ الكبير تقى الدين.

ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة بحرّان، وسمع من جماعة، وبرع في حفظ علم الحديث والأصْلين، وكان يتوقّد ذكاء، قيل: مصنفاته أكثر من مئتي مجلد، وله مسائل غريبة أنْكر عليه فيها، وحُبسَ بسببها؛ لمباينتها لمذهب أهل السنة، ومن أقبحها نهيه عن زيارة قبر النبي عَلَيْه، وطعنه في مشايخ الصوفية العارفين؛ كحجة الإسلام أبي حامد الغزالي، والأستاذ أبي القاسم القُشيري، والشيخ أبي الحسن الشاذلي، والشيخ ابن العريف، وغيرهم، وكذلك ما عُرف من مذهبه كمسئلة الطلاق وغيرها، وكذلك عقيدته في الجهة، وما نُقل عنه فيها.

اعْتُقِل بقلعة دمشق، ومُنع قبل وفاته بخمسة أشهر من الدواة والورق، وتوفى معتقلًا سنة ثمان وعشرين وسبع مئة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (٣/ق٢١٥ب) نسخة تركيا. والكتاب ملحُّص من كتاب «مرآة الجنان» لليافعي، ثم أضاف إليه من تواريخ اليمن.

### كتاب الزّيارات(١)

للقاضي محمود بن محمد العدوي (١٠٣٢)

#### ابن تيمية

العلامة أحمد بن عبدالحليم [بن عبدالسلام] بن عبدالله النميري الحرّاني، نسبة إلى حرّان مدينة مشهورة بين الموصل والشام، بينها وبين الرّها يوم وبين الرقه يومان. وذكر قوم فيما حكاه ياقوت في «معجم البلدان» أنها أول مدينة بُنيت في الأرض بعد الطوفان.

الإمام أستاذ الحفاظ وعَلَم الأئمة الأيقاظ الأصوليّ المفسّر المجتهد المنعوت بتقي الدين [ابن] العلامه شهاب الدين ابن المجتهد مجد الدين. وشهرته تُغنى عن التحديد والإطناب في ذكره.

وُلد بحرًان يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة، وقدم إلى دمشق مع أهله سنة سبع وستين وست مئة. مات بقلعة دمشق معتقلاً قيل على مسألة الزيارة ليلة الاثنين عشرين ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبع مئة. وكانت له جنازة حافلة حُزر الرجال بستين ألفا، وقيل: بمئتي ألف، والنساء بخمسة عشر ألفًا، وظهر بذلك ما قال أبو عبدالرحمن السُّلَمي: حضرتُ جنازة أبي الفتح القواس الزاهد [مع] الشيخ أبي الحسن الدارقطني، فلما بلغ [الى]

<sup>(</sup>١) (ص/ ٩٤\_٩٥) دمشق (١٩٥٦) بالمجمع العلمي.

ذلك الجمع الكثير أقبل علينا فقال: سمعت أبا سهل بن زياد القطَّان يقول: إن ابن أحمد بن حنبل يقول سمعت أبي يقول: قولوا لأهل البدع: بيننا وبينكم الجنائز.

ودفن بمقابر الصوفية، و[قبره] مشهور مقصود للزيارة.

## شذراتُ الدَّهَبِ في أَخْبَارِ مَنْ ذَهَبَ (١) للعلَّامة/ أَبي الفلاح عبدالحيّ بن العِماد الحنبلي (١٠٨٩)

وفيها [٧٢٨] شيخ الإسلام تقي الدِّين أَبو العبَّاس أَحمد بن عبدالحليم ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني الحنبلي، بل المجتهد المُطْلق.

ولد بحرّان يوم الاثنين عاشر ربيع الأوّل، سنة إحدى وستين وستمائة، وقدم به والده وبأخويه عند استيلاء التّتار على البلاد إلى دمشق سنة سبع وستين، فسمع الشّيخ بها ابن عبدالدَّائم، وابن أبي اليسر، والمجد ابن عساكر، ويحيى بن الصّيرفي، والقاسم الإربلي، والشيخ شمس الدّين ابن أبي عمر، وغيرهم. وعني بالحديث، وسمع «المسند» مرّات، والكتب السّتة. و «معجم الطّبرانيّ الكبير» وما لا يُحصى من الكتب والأجزاء. وقرأ بنفسه، وكتب بخطّه جملة من الأجزاء، وأقبل على العلوم في صغره، فأخذ الفقه والأصول عن والده، وعن الشّيخ شمس الدّين بن أبي عمر، والشيخ زين الدّين بن المُنجَّى، وبَرَعَ في ذلك، ونظر، وقرأ العربية على ابن عبدالقوي. ثمَّ أَخذ «كتاب سيبويه» فتأمله وفهمه، وأقبل على تفسير القرآن الكريم فبرّز فيه، وأحكم أصول الفقه، والفرائض، والحساب، والجبر، والمقابلة، وغير ذلك من العلوم. ونظر في الكلام والفلسفة، وبرّز في ذلك على أهله، وردَّ على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل، وتأهل للفتوى والتدريس، وله دون

<sup>(</sup>١) (١٤٢/٧) دار ابن كثير، دمشق، تحقيق الأرناووط.

العشرين سنة. وأفتى من قبل العشرين أيضًا. وأمدّه الله بكثرة الكتب، وسُرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم، وبُطء النسيان، حتَّى قال غير واحد: إنَّه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه، ثمَّ توفي والده وله إحدى وعشرون سنة، فقام بوظائفه بعده مدة، فدرَّس بدار الحديث الشُّكَريَّة المجاورة لحمّام نور الدِّين الشهيد في البزورية في أول سنة ثلاث وثمانين، وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين بن الزّكي، والشيخ تاج الدين الفزّاري، وابن المُرَحل، وابن المُنَجِّى، وجماعة، فذكر درسًا عظيمًا في البسملة، المحيث بَهَرَ الحاضرين، وأثنوا عليه جميعًا.

قال الذَّهبيّ: وكان الشَّيخ تاج الدِّين الفَزَاري يُبالغ في تعظيم الشَّيخ تقي الدِّين، بحيث إِنَّه علَّق بخطّه درسه بالشُّكرية.

ثمَّ جلس مكان والده بالجامع على منبر أيام الجمع لتفسير القرآن العظيم، وشرع من أول القرآن، فكان يُوردُ في المجلس من حفظه نحَو كُرَّاسين أو أكثر. وبقي يُفسّر في سورة نوح عِدَّةَ سنين أيامَ الجُمَع.

وقال الذَّهبيّ في «معجم شيوخه»: شيخنا، وشيخ الإسلام، وفريد العصر، علمًا، ومعرفة، وشجاعة، وذكاءً، وتنويرًا إللهيّا، وكرمّا، ونصحًا للأمة، وأمرًا بالمعروف، ونهيًا عن المنكر.

سمع الحديث، وأكثر بنفسه من طلبه، وكتب، وخرَّج، ونظر في الرجال والطبقات، وحصَّل مالم يحصّله غيره، وبرع في تفسير القرآن، وغاص في دقيق معانيه بطبع سيالٍ، وخاطر وقّاد إلى مواضع الإشكال ميَّال، واستنبط منه أشياء لم يُسبق إليها، وبَرَعَ في الحديث وحفظه، فقلَّ مَنْ يحفظ ما يحفظ من الحديث مَعْزُوًّا إلى أصوله وصحابته، مع شدة استحضار له وقت إقامة الدّليل. وفاق النّاس في معرفة الفقه، واختلاف

المذاهب، وفتاوى الصّحابة والتابعين، بحيث إِنّه إِذا أفتى لم يلتزم بمذهب، بل بما يقوم دليله عنده. وأتقن العربية أصولاً وفروعًا، وتعليلاً واختلافًا. ونظر في العقليات، وعَرَفَ أقوال المتكلمين. وردّ عليهم، ونبه على خطئهم وحذّر، ونصر السُّنة بأوضح حُجج وأبهر براهين، وأُوذِيَ في ذات الله من المخالفين، وأُخيف في نصر السنة المحضة، حتَّى أعلى الله مناره، وجمع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له. وكبّت أعداءَه، وهدى به رجالاً كثيرة من أهل الملل والنّحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا، وعلى طاعته. وأحيا به الشّام، بل الإسلام، بعد أَنْ كاد ينثلم خصوصًا في كائنة التّتار، وهو أكبر من أَن يُنبّه على سيرته مثلي، فلو حُلِّفْتُ بين الركن والمقام لحَلَفْتُ: أني ما رأيت بعيني مثله، وأنّه مارأى مثل نفسه. انتهى كلام الذّهبيّ.

وكتب الشَّيخ كمال الدِّين ابن الزَّمْلَكاني تحت اسم «ابن تَيْميَة»: كَانَ إِذَا سُئِلَ عن فنَّ من العلم ظَنَّ الرائي والسَّامع أَنَّه لا يعرف غير ذلك الفَنِّ، وحكم أَنَّ أحدًا لايعرفه مثله. وكان الفقهاء من سائر الطّوائف إِذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء، ولا يُعرف أنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم سَواء كَانَ من علوم الشَّرع أو غيرها إلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

وكتب الحافظ ابن سَيِّد الناس في «جواب سؤالات الدَّمْيَاطي» في حقِّ ابن تَيْمِية: ألفيتهُ ممن أدرك من العلوم حظًّا، وكاد يستوعب السُّنن والآثار حفظًّا، إِن تكلم في التفسير، فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه، وذو روايته، أو حاضر بالنّحَل والمِلَل لم يُرَ أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته.

برز في كل فنِّ على أبناء جنسه، ولم تَرَ عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه.

وقال الذَّهبيّ في «تاريخه الكبير» بعد ترجمة طويلة: بحيث يصدق عليه أَن يُقال: كل حديث لا يعرفه ابن تَيْمِيَّة فليس بحديث.

وترجمه ابن الزَّمْلَكَاني أيضًا ترجمة طويلة وأثنى عليه ثناءً عظيمًا، وكتب تحت ذلك:

ماذا يقول الواصفون له وصفاتُه جَلَّتْ عن الحَصْرِ هـ و جُجَّةٌ لله قاهرة هو بيننا أعجوبَةُ العَصْرِ هـ و بيننا أعجوبَةُ العَصْرِ هـ و آينةٌ للخَلْق ظاهرة أنوارُها أربت على الفَجْرِ الله فَالله فَي الفَجْرِ الله فَي الله في اله في الله في اله

وللشيخ أثير الدين أبي حيَّان النّحوي لما دخل الشَّيخ مصرَ واجتمع به فأنشد أَبو حَيَّان:

لمَّا رأَيْنَا تَقِيَّ الدينِ لاحَ لَنَا داعِ إلى اللهِ فردٌ ماله وَزَرُ على مُحَيَّاهُ مِنْ سِيْمَا الأولَى صَحِبُوا خيرَ البَرِيَّةِ نُوْرٌ دُوْنَهُ القَمَرُ حَبرٌ تَسَرْبَلَ مِنْهُ دَهْرُهُ حِبرًا بَحرٌ تَقَاذَفُ مِنْ أمواجه الدُّررَ وُعَنَّ مُضَرُ قَامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْرِ شِرعَتِنَا مَقَامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُ فَا أَنْهُ الدِّينَ إِذْ آثارُهُ دَرَسَتْ وأَخْدَ الشِّرْكَ إِذْ طارَتْ لَهُ شَرَرُ لَا يَامَنْ تَحَدَّثُ عَن عِلْمِ الكتابِ أصِحْ هذا الإمامُ الذي قَدْ كان پُنتظر يأمَنْ تَحَدَّثُ عَن عِلْمِ الكتابِ أصِحْ هذا الإمامُ الذي قَدْ كان پُنتظر يشير بهذا إلى أَنَّهُ المجدد.

وممن صرّح بذلك الشّيخ عماد الدّين الواسطي، وقد توفي قبل الشّيخ. وقال في حقّ الشّيخ بعد ثناء طويل جميل ما لفظه: فوالله، ثمّ والله، ثمّ والله، ثم والله، ثم والله، ثم والله، وخُلقًا واتّباعًا، وكرمًا، وحلمًا، وقيامًا في حقّ الله عند انتهاك حُرُماته، أصدق النّاس عقدًا، وأصحهم علمًا، وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه همة، وأسخاهم كفًا، وأكملهم اتباعًا لنبيّه محمّد ﷺ. ما رأينا في عصرنا هذا من تستجلى النّبُوة المحمدية وسُننها من أقواله وأفعاله إلا هذا الرّجل، يشهد القلب الصحيح أنّ هذا هو الاتباع حقيقة.

وقال الشَّيخ تقي الدِّين بن دقيق العيد، وقد سئل عن ابن تَيْمِيَّة بعد اجتماعه به: كيف رأيته؟ فقال: رأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه، يأخذ ما شاء منها ويترك ما شاء، فقيل له: فلم لا تتناظرا؟ قال: لأنَّه يحب الكلام وأحبُّ السّكوت.

وقال برهان الدِّين بن مُفلْح في "طبقاته": كتب العَلامة تقي الدِّين السُّبْكي إلى الحافظ الدَّهَبيّ في أمر الشَّيخ تقي الدِّين ابن تَيْمِيَّة: فالمملوك يتحقق قدره وزخارة بحره وتوسّعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وأنَّه بلغ من ذلك كل المبلغ الَّذي يتجاوزه الوصف، والمملوك يقول ذلك دائمًا، وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجلُّ، مع ما جمعه الله تعالى له من الزَّهَادة، والورَع، والدِّيانة، ونصرة الحق، والقيام فيه لا لغرض سواه، وجريه على سنن السَّلف، وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزَّمَان، بل من أزمان. انتهى.

وقال العَلَّامة الحافظ ابن ناصر الدِّين في «شرح بديعته» بعد ثناء جميل

وكلام طويل: حَدَّث عنه خلقٌ، منهم الذَّهَبيّ، والبِرزالي، وأَبو الفتح بن سيد النَّاس، وحدَّثنا عنه جماعة من شيوخنا الأكياس.

وقال الذَّهَبيّ في عدَّ مصنّفاته المجوّدة: وما أُبعد أَن تصانيفه إلى الآن تبلغ خمسمائة مجلدة.

وأثنى عليه الذَّهَبيُّ وحلق بثناء حميد، منهم الشَّيخ عماد الدِّين الوَاسطي العارف، والعَلَّامة تاج الدِّين عبدالرَّحمن الفَزَاري، وابن الرَّمْلَكاني، وأبو الفتح ابن دقيق العيد.

وحَسْبُه من الثناء الجميل قول أستاذ أئمة الجرح والتعديل أبي الحجاج المِزِّي الحافظ الجليل، قال عنه: ما رأيت مثله، ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسنة رسوله، ولا أتبع لهما منه. وترجمه بالاجتهاد وبلوغ درجته، والتمكن في أنواع العلوم والفُنون: ابن الزَّمْلكاني، والذَّهبيّ، والبرزاليُ، وابن عبدالهادي، وآخرون.

ولم يخلف بعده من يقاربه في العلم والفضل. انتهى كلام أبن ناصر الدِّين ملخَصًا.

وكان الشَّيخ العارف بالله أبو عبدالله ابن قوّام يقول: ما أسلمت معارِفُنا إِلاَّ على يد ابن تيميَّة.

وقال ابن رجب. كانت العلماء، والصُّلحاء، والجُند، والأُمراء، والتُّجار، وسائر العامَّة تحبُّه، لأنَّه منتصب لنفعهم ليلاً ونهارًا، بلسانه، وقلمه.

ثمَّ قال ابن رجب وغيره: ذكر نبذة من مفرداته وغرائبه:

اختار ارتفاع الحديث بالمياه المعتصرة كماء الورد ونحوه.

والقول بأن المائع لا ينجس بوقوع النجاسة فيه إِلاَّ أَن يتغير قليلاً كَانَ أُو كثيرًا.

والقول بجواز المسح على النّعلين والقدمين وكل ما يُحتاج في نزعه من الرّجل إلى معالجة باليد أو بالرّجل الأخرى فإنه يجوز المسح عليه مع القدمين. واختار أن المسح على الخفين لا يتوقت مع الحاجة، كالمسافر على البريد ونحوه، وفعل ذلك في ذهابه إلى الديار المصرية على خيل البريد، ويتوقف مع إمكان النزع وتيسره.

واختار جواز المسح على اللفائف ونحوها.

واختار جواز التيمم لخشية فوات الوقت في حق غير المعذور، كمن أخّر الصلاة عمدًا حتَّى تضايق وقتها. وكذا من خشي فوات الجمعة والعيدين وهو مُحْدِثٌ.

واختار أنَّ المرأة إذا لم يمكنها الاغتسال في البيت وشق عليها النزول إلى الحمّام وتكرره، أنها تتيمم وتُصلي.

واختار أن لا حدَّ لأقلَّ الحيض ولا لأكثره، ولا لأقلَّ الطُّهر بين الحيضتين، ولا لسنِّ الإياس، وأن ذلك يرجع إلى ما تعرفه كل امرأة من نفسها.

واختار أنَّ تارك الصلاة عمدًا لا يجب عليه القضاء، ولا يشرع له، بل يكثر من النوافل.

وأن القصر يجوز في قصير السفر وطويله، كما هو مذهب الظَّاهرية.

واختار القول بأن البكر لا تستبرأ وإن كانت كبيرة، كما هو قول ابن عمر واختاره البخاريّ صاحب «الصحيح».

والقول بأن سجود التلاوة لا يشترط له وضوء، كما هو مذهب ابن عمر واختيار البخاري.

والقول بأن من أكل في شهر رمضان معتقدًا أنَّه ليل وكان نهارًا لا قضاء عليه كما هو الصحيح عن عمر بن الخطّاب رضي الله عنه، وإليه ذهب بعض التَّابعين وبعض الفقهاء بعدهم.

والقول بجواز المسابقة بلا محلِّل وإن أخرج المتسابقان.

والقول باستبراء المختلعة بحيضة، وكذلك الموطوءة بشبهة، والمطلقة آخر ثلاث تطليقات.

والقول بإباحة وطء الوثنيات بملك اليمين.

وجواز طواف الحائض، ولا شيء عليها إذا لم يمكنها أن تطوف طاهرًا.

والقول بجواز بيع الأصل بالعصير، كالزيتون بالزيت، والسمسم بالسيرج.

والقول بجواز بيع ما يتخذ من الفضة للتحلي وغيره كالخاتم ونحوه بالفضة متفاضلًا، وجعل الزايد من الثمن في مقابلة الصّنعة والقول.

ومن أقواله المعروفة المشهورة الَّتي جرى بسبب الإفتاء بها محن وقلاقل قوله بالتكفير في الحلف بالطلاق، وأن الطّلاق الثلاث لا يقع إلاَّ واحدة، وأن الطلاق المحرّم لا يقع، وله في ذلك مؤلفات كثيرة لا

تنحصر ولا تنضبط.

وقال ابن رجب: مكث الشَّيخ معتقلاً في القلعة من شعبان سنة ست وعشرين إلى ذي القعدة سنة ثمان وعشرين، ثمَّ مرض بضعة وعشرين يومًا، ولم يعلم أكثر النَّاس بمرضه، ولم يفجأهم إلاَّ موته.

وكانت وفاته في سحر ليلة الاثنين عشري ذي القعدة، ذكره مؤذن القلعة على منارة الجامع، وتكلّم به الحرس على الأبرجة، فتسامع النّاس بذلك، وبعضهم علم به في منامه، واجتمع النّاس حول القلعة حتّى أهل الغوطة والمَرْج، ولم يطبخ أهل الأسواق، ولا فتحوا كثيرًا من الدكاكين، وفُتح باب القلعة.

واجتمع عند الشَّيخ خلق كثير من أصحابه يبكون ويثنون، وأخبرهم أخوه زينُ الدَّين عبدالرَّحمن ألَّه ختم هو والشَّيخ منذ دخلا القلعة ثمانين خَتْمَة، وشرعا في الحادية والثمانين، وانتهيا إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّقِينَ فِيجَنَّتِ وَنَهَرٍ شَهِي إِلَى القمر: ٥٥-٥٥].

فشرع حينتذ الشيخان الصّالحان عبدالله بن المحبّ الصّالحي، والزُّرَعيّ الضّرير ـوكان الشَّيخ يحب قراءتهما ـ فابتدأا من سورة ﴿ ٱلرَّحَمَـٰنُ ﷺ ﴿ حَتَّى ختما القرآنُ .

وخرج من عنده من كَانَ حاضرًا إِلاَّ من يغسّله ويساعد على تغسيله، وكانوا جماعة من أكابر الصَّالحين وأهل العلم، كالمِزَّي وغيره، وما فُرغ من تغسيله حتَّى امتلأت القلعة وما حولها بالرِّجال، فصَلَى عليه بدركات القلعة الزَّاهد القُدوة محمَّد بن تمّام، وضجَّ النَّاس حينئذ بالبكاء، والثناء، والدعاء بالترّحم.

وأخرج الشّيخ إلى جامع دمشق، وصلّوا عليه الظّهر، وكان يومًا مشهودًا لم يعهد بدمشق مثله، وصرخ صارخ: هكذا تكون جنائز أثمة السّنّة، فبكى النّاس بكاءً كثيرًا، وأخرج من باب البريد، واشتد الزحام وألقى النّاس على نعشه مناديلهم! وصار النّعش على الرؤوس يتقدم تارة ويتأخر أخرى، وخرجت جنازته من باب الفرج، وازدحم النّاس على أبواب المدينة جميعًا للخروج، وعظم الأمر بسوق الخيل، وتقدم في الصلاة عليه هناك أخوه عبدالرّحمن، ودفن وقت العصر أو قبلها بيسير إلى جانب أخيه شرف الدّين عبدالله بمقابر الصّوفية. وحُزِرَ من حضر جنازته بمائتي ألف، ومن النساء بخمسة عشر ألفًا. وختمت له ختمات كثيرة، رحمه الله ورضي عنه.

## دُرَّة الحِجَالِ في غُرَّة أسماء الرَّجال<sup>(۱)</sup> لابن القاضي المكناسي (١١٢٥)

أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمَّد بن تَيْمِيَّة .

مفتي الشَّام ومحدِّثه وحافظه.

كَانَ يرتكب شواذ الفتاوى!! ويزعم أنَّه مجتهد مصيب (٢)!! سمع من ابن عبدالدَّاثم، وابن أبي اليُسر، وابن أبي الخير، وابن عطاء، وابن عساكر، وابن البخاريّ فخر الدين، وله تآليف.

مولده. سنة ٦٦١ بحرَّان، ذكره ابن جابر في شيوخه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (١/ ٣٠) دار التراث والمكتبة العتيقة (١٣٩٠)، تحقيق د/ محمد الأحمدي أبو النور.

<sup>(</sup>٢): تقدَّم التعليق عليه في (برنامج ابن جابر).

## ديوان الإسلام(١)

شمس الدين محمد بن عبدالرحمن الغزي (١١٦٧)

الشَّيخ الإمام العلاَّمة الحبر البحر، شيخ الإسلام تقيّ الدِّين أَبو العَبَّاس الدِّمشقي الحنبلي، صاحب التَّصانيف الكثيرة الشَّهيرة الَّتي تزيد على مثتى مجلَّد كِبار.

توفّي بدمشق سنة ثمانٍ وعشرين وسبعمئة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۲۶) دار الكتب العلمية (ط، ۱) ۱٤۱۱، تحقيق سيد كسروى حسن

# رسالة في مناقب ابن تَنِمِيّة والدفاع عنه (١) للعلاَّمة/ الشاه وليّ الله الدِّهلوي (١١٧٦)

## 

الحمد لله مُفيضِ النِعَم وملهمِ الحِكمِ، وصلى الله على سيدنا محمَّد سيد العرب والعجم، وعلى آله وصحبه عُوالي الهمم.

أما بعد، فيقول الفقير ولي الله بن عبدالرحيم عاملهما الله تعالى بفضله الجسيم: وردت رقيمة كريمة من مخدوم مكرم، لا زال مُعينًا للحق والدين، في الفحص عن حال الشّيخ تقي الدِّين أَحمد بن تَيْمِيَّة عامله الله تعالى بفضله، وأي شيء ينبغي أَنْ يعتقده فيه، فوجب الائتمار بأمره، وإن كنت بمعزل عن مثل ذلك.

والذي أعتقده أنا وأحبّ أنْ يعتقده جميع المسلمين في علماء الإسلام حملة الكتاب والسنة والفقه، الذابين عن عقيدة أهل السنة والحديث، أنهم عدول بتعديل النّبي على حيث قال: «يحمل هذا الدّين من كل طبقة عدوله»(٢). وإن كَانَ بعضهم تكلّم بما لا يرتضيه هذا المعتقد، إذا كَانَ قوله غير مردود بنص الكتاب والسنة والإجماع، وكان قوله ذلك محتملاً، وكان مجال ومساغ للخوض فيه، سواء كَانَ قوله ذلك في أصول الدين،

<sup>(</sup>١) طبعت قديمًا، ثم نشرها الشيخ الفوجياني في المكتبةِ السلفية بلاهور.

<sup>(</sup>٢) لفظ الحديث: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله...».

أُو في المباحث الفقهيةِ، أُو في الحقائق الوجدانية.

وعلى هذا الأصل اعتقدنا في الشّيخ الأجل محيى الدّين محمّد بن عبدالأحد السهرندي أنهما من صفوة عباد الله، ولم نلتفت إلى ما قيل فيهما (١٠). وكذلك ابن تَيْمِيّة، فإنّا قد تحققنا من حاله أنّه عالم بكتاب الله ومعانيه اللغوية والشرعية، وحافظ لسنة رسول الله عليه وآثار السلف، عارف بمعانيها اللغوية والشرعية، أستاذ في النحو واللغة، محرر لمذهب الحنابلة فروعه وأصوله، فائق في الذكاء، ذو لسان وبلاغة في الذب عن عقيدة أهل السنة، لم يؤثر عنه فسق ولا بدعة، اللهم إلاً هذه الأمور التي ضُيِّق عليه لأجلها، وليس شيءٌ منها إلاً ومعه دليله من الكتاب والسنة وآثار السلف. فمثل هذا الشّيخ عزيز الوجود في العالم، ومن يطيق أن يلحق شأوه في تحريره وتقريره؟ والذين ضيّقوا عليه ما بلغوا معشار ما آتاه الله تعالى، وإن كان تضييقهم والذين ضيّقوا عليه ما بلغوا معشار ما آتاه الله تعالى، وإن كان تضييقهم ذلك ناشئاً من اجتهاد، ومشاجرة العلماء في مثل ذلك ما هي إلاً كمشاجرة الصّحابة فيما بينهم، والواجب في ذلك كف اللسان إلاً بخير.

وقد ذكر أنَّه قال: إِنَّ الله تعالى فوق العرش، والتحقيق أنَّ في هذه المسألة ثلاث مقامات:

أحدها: البحث عما يصح إثباته للحق توقيفًا وعمّا لا يصح توقيفًا، والحق في هذا المقام أنَّ الله تعالى أثبت لنفسه جهة الفوق، وأن الأحاديث متظاهرة على ذلك، وقد نقل التَّرمذيّ ذلك عن الإمام مالك ونظرائه.

<sup>(</sup>۱) قد ثبت عن ابن عربي القول بالحلول والاتحاد ثبوتًا لاشك فيه، وألَّف العلماء حول معتقده كتبًا عديدة، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية والبقاعي وغيرهما. وعلى هذا فلا وجه للتسوية بين ابن عربي وابن تيمية.

وثانيها: أنَّ العقل هل يجوِّز كون مثل هذا الكلام حقيقة أو يوجب حملَه على المجاز؟ والحق في هذا المقام أنَّ العقل يوجب أنَّه ليس على ظاهره في نفس الأمر.

وثالثها: أنَّه هل يجب تأويله أو يجوز وقفُه على ظاهره من غير تعيين المراد؟ والحق فيه أنَّه لم يثبت في حديث صحيح أو ضعيف أنَّه يجب تأويله ولا أنَّه لا يجوز استعمال مثل تلك العبارات من الأمة.

أخبرني أبو طاهر عن أبيه أنّه قال: قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: لم ينقل عن النّبي على ولا عن الصّحابة من طريق صحيح التصريح بوجوب تأويل شيء من ذلك يعني المتشابهات ولا المنع من ذكره، ومن المحال أن يأمر الله نبيه بتبليغ ما أنزل إليه من ربّه وينزل عليه ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ وِينَكُمْ ﴾ [المائدة] ثمّ يترك هذا الباب، فلا يميز ما يجوز نسبته إليه تعالى مما لا يجوز، مع حمّة على تبليغ الشاهد الغائب، حتّى نقلوا أقواله وأفعاله وأحواله وما فعل بحضرته، فدلّ على أنّهم اتفقوا على الإيمان بها على الوجه الذي أراده الله تعالى منها وأوجب تنزيهه عن مشابهة المخلوقات بقوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَحَى مُنَهُ وَمَن أوجب خلاف مشابهة المخلوقات بقوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَحَى مُنَهُ وَمَن أوجب خلاف مشابهة المخلوقات بقوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَحَى أَنُّهُ مَ مَن أوجب خلاف مشابهة المخلوقات بقوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَنَى الله عدهم، فقد خالف سبيلهم، انتهى.

وهذا الذي حققناه هو مذهب الشيخ أبي الحسن الأشعري. أقرأني أبو طاهر المدني ـ رضي الله عنه ـ بخط أبيه أنَّ الشَّيخ أبا الحسن قال في كتابه: «إني على مذهب أحمد في مسألة الصفات وأن الله فوق العرش» وكلام ابن تَيْمِيَّة محمول على المقام الأوَّل والثالث، وإذا رجعنا إلى الوجدان فلا شك أنَّ لله تعالى خصوصية مع العرش كما أنا لا نجد عبارة في انكشاف المسموعات والمبصرات أفصح من السمع والبصر،

والله أعلم بحقائق الأمور

وقد ذكر عنه أنَّه منع السفر لزيارة (قبر) النَّبي ﷺ، ولا يروى كلامه ذلك بدليل صريح صحيح، فإنه لم يمنع الزيارة مطلقًا، بل منع السفر لزيارة القبر بحديث «لا تتخذوا قبري عيدًا» فإذا كَانَ لقوله مساغ اجتهادي لا ينبغي أَنْ يشدد عليه ذلك التشدد.

وقد ذكر عنه أنّه قد أنكر وجود القطب والغوث والخضر والذي تدعيه الشيعة أنّه المهدي، وحق له ذلك فإنّ السني ما دام على شرطه من اعتقاد ما ثبت بالكتاب والسنة والإجماع والسكوت عما لا يثبت بها يجوز له أنْ لا يعتقد ذلك، ومن أثبت ذلك من الصوفية، فإنه لم يثبت عن كتاب وسنة، اللهم إلاّ الكشف، وليس من أدلة الشرع، والذي أفهم من كلامه أنّه يريد أنّ هذا القول مبتدع باطل اعتقاده من حيث الشرع لقوله على: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" ولو كَانَ قطع بالإنكار لم يستحق التكفير ولا التفسيق أيضًا. وهاهنا دقيقة وهي أنّه كم من مسئلة لم يدل عليها الشرع لا نفيًا ولا إثباتًا، ودل عليها العقل كقولنا: يحصل من ضرب العشرة في العشرة المائة، أو الكشف والوجدان كقولنا المحبة الذاتية ثابتة لكمًّل من عباد الله وهي ميل الوجود الخاص إلى المحبة الذاتية ثابتة لكمًّل من عباد الله وهي ميل الوجود الخاص إلى حقة في الحقيقة ولو اعتقد إنسان أنها من الشرع كَانَ اعتقاده ذلك خطأ ولو أحلها محل الثابت بالشرعيات كَانَ خطأ أيضًا.

وقد ذكر عنه أنه أنكر اعتقاد الشيعة في الإمام المحجوب على زعمهم، وحق له أن ينكر ذلك بل الأشاعرة كلهم على هذا الإنكار ولا

أعلم أحدًا قال به، وقد ذكر عنه أنَّه أساء الأدب مع سيدنا عليّ ـ رضي الله تعالى عنه، وحاشاه من ذلك، وقد طالعت كلامه فوجدت بعضه مسوقًا في مناقضة الشيعة في طعنهم على الخلفاء الثلاثة بأمور تخيلوها نقصًا كما هو مذكور في آخر «التجريد». فقام هذا الشَّيخ يعدّد عليهم أمورًا اعترفوا بها في سيدنا علي هي مثلها، كأنه يقول: ليست هذه الأمور نقصًا كما تخيلتم فإنَّ مثلها مأثور عن سيدنا عليّ وهو \_رضي الله عنه\_ مرضي عندنا وعندكم، وما هو جوابكم في سيدنا عليّ هو جوابنا في الخلفاء الثلاثة \_ رضي الله عنهم \_ وهذا من كمال علمه وقوة مناظرته ومن الاعتراف بفضل سيدنا عليّ \_ رضي الله عنه \_. وعلى هذا الأصل يخرج قول معلوم أنَّ الرأي إن لم يكن مذمومًا. . . الخ وقوله فإنَّ الحسين -رضي الله تعالى عنه لم يعظم إنكار الأمة لقتله كما عظم إنكارهم بقتل عثمان \_رضي الله عنه \_ وقوله فإنَّ فضل أَبي بكر . الخ، معناه الردّ على الشيعة في طُعنهم على الصديق بمنع فدك وأنه إيذاء لفاطمة \_رضي الله تعالى عنها\_ وقد قال النَّبي ﷺ: «يؤذيني من آذاها» وحاصله أنَّ مثل هذه الأمور مستثنى من مطلق الإيذاء لإنه مما يشرع للشرع. وكذلك قوله: وأما فعل يؤذيني حاشاه أن يشنّع على عليّ وفاطمة \_رضي الله تعالى عنها ـ بل هو على سبيل المناقضة، كأنّه قال: تشنيعكم على أبي بكر هو مثل ما يفرض من تشنيع أُحد على عليّ وفاطمة، وجُوابكم هُو جوابنا بعينه وبعضه في مناقضة الشيعة في إثباتهم فضيلة سيدنا عليّ على الخلفاء الثلاثة كما هو مذكور في آخر التجريد أيضًا، فقام هذا الشَّيخ يثبت للخلفاء الثلاثة مثل ما أثبتوا لسيدنا عليّ أو أفضل منه وليس في التفضيل إساءة أدب فإنَّ التفضيل مذهب أهل السنة أجمع حاشاهم أَنْ يسيئوا الأدب معه ـ رضي الله تعالى عنه ـ. أما تفسير آية الطهارة بالإرادة التشريعية دون الإرادة التكوينية فصحيح، ومثله ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، و﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ۖ النَّسَاء: ٢٧] إلى غير ذلك من الآيات.

وبعد؛ فإِنِّي أذكر الله عزَّ وجلَّ كل مسلم في هذه المسألة وأمثالها، الله الله أن يسب أحد من المسلمين عالمًا مجتهدًا في أمثال هذه، هذا ما تيسر لي من الجواب وما حملني على الجواب إلا النصح، والله أعلم بحقيقة الأمور.

## كتاب الدُّر المكنون في مآثر الماضي من القرون (۱) للشيخ/ ياسين بن خير الله الخطيب الموصلي (بعد ۱۲۳۲)

وفيها (سنة ٧٢٨) توفي تقي الدين المشهور بابن تيمية ابن المفتي عبدالحليم بن شيخ الإسلام عبدالسلام مُعْتَقَلًا بقلعة دمشق.

ولما حُمِلَت جَنازتُه اجتمع عليه نحو مثتي ألف من الرجال، وخمسة عشر ألفًا من النساء.

وتصانيفه كثيرة؛ نحو خمس مئة مجلَّد، منها كتاب في الرد على ابن المطهر الرافضي في ثلاث مجلَّدات، وكتاب في الرد على «تأسيس التقديس» للرازي، سبع مجلدات، وكتاب «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعيَّة»، وكتاب «رفع الملام عن الأثمة الأعلام».

<sup>(</sup>١) (ق/١١١ب) نسخة المتحف البريطاني.

# البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع<sup>(۱)</sup> للعلاَّمة/ محمَّد بن عليِّ الشوكاني (۱۲۵۰)

أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تيميّة الحَرَّاني الدَّمشقي الحنبلي تقي الدين أبو العَبَّاس شيخ الإسلام إمام الأئمة المجتهد المطلق. ولد سنة (٦٦١) إحدى وستين وستمائة، وتحوّل به أبوه من حرَّان سنة (٦٦٧) سبع وستين وستمائة، فسمع من ابن عبد الدايم، والقاسم الإربلي، والمسلم ابن علان، وابن أبي عمر، والفخر ومن آخرين.

قال ابن حجر في «الدرر»: وقرأً بنفسه ونسخ «سنن أبي داود» وحصَّل الأجزاء. ونظر في الرجال والعلل. وتفقه، وتمهر، وتقدم، وصنف، ودرس، وأفتى، وفاق الأقران، وصار عجبًا في سرعة الاستحضار وقوة الجنان والتوشع في المنقول والمعقول والاطلاع على مذاهب السَّلف والخلف انتهى.

وأقول أنا: لا أعلم بعد ابن حزم مثله وما أظنه سمح الزمان ما بين عصر الرجلين بمن شابههما أو يقاربهما.

قال الذَّهَبيِّ ما ملخصه: كَانَ يُقْضى منه العجب إِذا ذكر مسألة من مسائل الخلاف، وما رأيت أسرعَ انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة الَّتي

<sup>(</sup>١) (١/ ٦٣ -٧٧) مكتبة ابن تيمية، القاهرة.

يوردها منه، ولا أشد استحضارًا للمتون وعزوها منه. وكانت السنة نصب عينيه وعلى طرف لسانه بعبارة رشيقة، وكان آية من آيات الله في التفسير والتوسع فيه. وأما أُصول الديانة ومعرفة أقوال المخالفين فكان لا يُشق غباره فيه.

هذا؛ مع ما كَانَ عليه من الكرم والشَّجاعة، والفراغ عن ملاذ النفس. ولعل فتاويه في الفنون تبلغ ثلاثمائة مجلد، بل أكثر. وكان قوَّالا بالحق، لا تأخذه في الله لومة لائم. ثمَّ قال: ومن خالطه وعرفه قد ينسبني إلى التقصير فيه. ومن نابذه وخالفه قد ينسبني إلى التغالي فيه. وقد أوذيت من الفريقين من أصحابه وأضداده.

وكان أبيض، أسود الرأس واللحية، قليل الشيب، شعره إلى شحمة أُذنيه، كأنّ عينيه لسانان ناطقان، رَبْعة من الرجال، بعيد مابين المنكبين، جهوري الصوت، فصيحًا سريع القراءة. تعتريه حدّة لكن يقهرها بالحلم.

قال: ولم أر مثله في ابتهاله واستعانته بالله وكثرة توجهه. وأنا لا أعتقد فيه عصمة، بل أنا مخالف له في مسائل أصلية وفرعية ؛ فإنه كَانَ مع سعة علمه، وفرط شجاعته وسيلان ذهنه وتعظيمه لحرمات الدين بشرًا من البشر، تعتريه حِدّة في البحث وغضب (١) وصدمة للخصوم، تزرع له عداوة في النفوس. ولولا ذلك لكان كلمة إجماع فإن كبارهم خاضعون لعلومه، معترفون بأنه بحر لا ساحل له، وكنز ليس له نظير. ولكن ينقمون عليه أخلاقًا وأفعالًا. وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك. قال: وكان محافظًا على الصّلاة والصّوم، معظمًا للشرائع ظاهرًا وباطنًا،

<sup>(</sup>١) في ذيل تاريخ الإسلام للذهبي: «شظف».

لا يؤتى من سوء فهم ؛ فإنَّ له الذكاء المفرط، ولا من قلة علم؛ فإنه بحر زاخر ولا كَانَ متلاعبًا بالدين ولا ينفرد بمسائل بالتشهِّي ولا يطلق لسانه بما اتفق، بل يحتج بالقرآن والحديث والقياس ويبرهن ويناظر أُسُوةَ من تقدمه من الأئمة. فله أُجر على خطأه وأُجران على إصابته. انتهى.

ومع هذا فقد وقع له من أهل عصره قلاقل وزلازل. وامتحن مرة بعد أخرى في حياته. وجرت فتن عديدة، والناس قسمان في شأنه: فبعض منهم مقصر به عن المقدار الذي يستحقه بل يرميه بالعظائم، وبعض آخر يبالغ في وصفه ويجاوز به الحد ويتعصب له كما يتعصب أهل القسم الأوّل عليه. وهذه قاعدة مطّردة في كل عالم يتبحر في المعارف العلمية ويفوق أهل عصره ويدين بالكتاب والسنة، فإنه لا بد أن يستنكره المقصّرون، ويقع له معهم محنة بعد محنة. ثمّ يكون أمره الأعلى وقوله الأولى، ويصير له بتلك الزلازل لسان صدق في الآخرين ويكون لعلمه حظ لا يكون لغيره وهكذا حال هذا الامام، فإنه بعد موته عرف النّاس مقداره، واتفقت الألسن بالثناء عليه إلا من لا يعتد به، وطارت مصنفاته واشتهرت مقالاته.

وأول ما أنكر عليه أهل عصره في شهر ربيع الأوَّل سنة (٦٩٨) أنكروا عليه شيئًا من مقالاته فقام عليه الفقهاء وبحثوا معه ومُنع من الكلام. ثمَّ طلب ثاني مرة سنة (٧٠٥) إلى مصر فتعصب عليه بعض أركان الدولة. وهو (بيبرس الجاشنكير) وانتصر له ركن آخر وهو (الأمير سلار) ثمَّ آل أمره أن حبس في خزانة البنود مدة ثمَّ نقل في صفر سنة (٩) إلى الإسكندرية. الإسكندرية. ثمَّ أفرج عنه وأعيد إلى القاهرة ثمَّ أعيد إلى الإسكندرية. ثمَّ حضر السلطان الناصر من الكرك فأطلقه، ووصل إلى دمشق في آخر

سنة (٧١٢) وكان السبب في هذه المحنة أن مرسوم السلطان ورد على النائب بامتحانه في معتقده لما رفع إليه من أُمور تُنكر في ذلك، فعقد له مجلس في سابع رجب فسئل عن عقيدته، فأملى منها. ثمَّ أحضروا العقيدة الَّتي تعرف بالواسطية فقرأ منها. وبحثوا في مواضع ثمَّ اجتمعوا في ثاني عشره وقرروا الصفي الهندي يبحث معه. ثمَّ أخروه وقدموا الكمال الزَّمْلكاني، ثمَّ انفصل الأمر على ألَّه أشهد على نفسه أنَّه شافعي المعتقد فأشاع أتباعه أنَّه انتصر، فغضب خصومه ورفعوا واحدًا من أتباع ابن تيميَّة إلى الجلال القزويني نائب الحكم بالعادلية فعزّره، وكذا فعل الحنفي باثنين منهم.

وفي ثاني عشر رجب قرأ المرِّي فصلاً من كتاب «أفعال العباد» للبخاري في الجامع فسمع بعض الشافعية فغضب، وقال: نحن المقصودون بهذا ورفعوه إلى القاضي الشَّافعيّ فأمر بحبسه. فبلغ ابن تيميَّة فتوجّه إلى الحبس فأخرجه بيده، فبلغ القاضي، فطلع إلى القلعة فوافاه ابن تيميَّة فتشاجرا بحضرة النائب. فأمر النائب من ينادي أن من تكلَّم في العقائد فعل به كذا، وقصد بذلك تسكين الفتنة. ثمَّ عقد له مجلس في سلخ شهر رجب، وجرى فيه من ابن الزَّمْلكاني، وابن الوكيل مباحثة. فقال ابن الزَّمْلكاني لابن الوكيل: ما جرى على الشافعية قليل، حيث تكون أنت رئيسهم، فظن القاضي ابن صصري أنَّه يعرض به فعزل نفسه. ثمَّ أنت رئيسهم، فظن القاضي ابن صصري أنَّه يعرض به فعزل نفسه. ثمَّ سنة (١٩٨) ثمَّ وصل مملوك النائب وأخبر أنَّ بيبرس والقاضي المالكي قد قاما في الانكار على ابن تيميَّة، وأن الأمر قد اشتد على الحنابلة حتَّى صفع بعضهم. ثم توجه القاضي ابن صصري، وابن تيمية صحبة البريد صفع بعضهم. ثم توجه القاضي ابن صصري، وابن تيمية صحبة البريد القاهرة، ومعهما جماعة فوصلا في العشر الأخير من رمضان. وعقد

مجلس في ثاني عِشريه بعد صلاة الجمعة فادّعى على ابن تيميّة عند المالكي، فقال: هذا عدُوِّي ولم يجب عن الدعوى، فكرَّر عليه فأصرّ. فحكم المالكي بحبسه، فأقيم من المجلس وحبس في برج. ثمَّ بلغ المالكي أن النّاس يترددون إليه. فقال: يجب التضيق عليه إن لم يُقتل، وإلا فقد ثبت كفره. فنقلوه ليلة عيد الفطر إلى الجبّ.

ولقد أحسن المترجم له \_رحمه الله \_ بالتصميم على عدم الإجابة عند ذلك القاضي الجريء الجاهل الغبي، ولو وقعت منه الإجابة لم يبعد الحكم بإراقة دم هذا الإمام الذي سمح الزمان به، وهو بمثله بخيل. ولا سيّما هذا القاضي من المالكية الّذي يقال له: ابن مخلوف، فإنه من شياطينهم المتجرئين على سَفْك دماء المسلمين بمجرد أكاذيب وكلمات ليس المراد بها ما يحملونها عليه، وناهيك بقوله: إن هذا الإمام قد استحق القتل وثبت لديه كفره، ولا يساوي شعرة من شعراته، بل لا يصلح لأن يكون شسعًا لنعله. وما زال هذا القاضي الشيطان يتطلّب الفرص الّتي يتوصل بها إلى إراقة دم هذا الإمام فحجبه الله عنه، وحال بينه وبينه والحمد لله ربّ العالمين.

ثمَّ بعد هذا نودي بدمشق: أن من اعتقد عقيدة ابن تيميَّة حلّ دمه وماله، خصوصًا الحنابلة فنودي بذلك، وقُريء المرسوم، قرأه ابن الشهاب محمود في الجامع ثمَّ جمعوا الحنابلة من الصّالحية وغيرها وأشهدوا على أنفسهم أنهم على معتقد الإمام الشَّافعيّ، وكان من أعظم القائمين على المترجم له الشَّيخ نصر المنبجي لأنَّه كَانَ بلغ ابن تيميَّة، أنَّه يتعصب لابن العربي، فكتب إليه كتابًا يُعاتبه على ذلك فما أعْجبه. لكونه بالغ في الحط على ابن العربي وكفره. فصار هو يحط على ابن تيميَّة ويُغري بيبرس الذي يفرط في محبة نصر وتعظيمه، وقام القاضي المالكي المتقدم بيبرس الذي يفرط في محبة نصر وتعظيمه، وقام القاضي المالكي المتقدم

ذكره مع الشَّيخ نصر وبالغ في أَذيَّة الحنابلة واتفق أَنَّ قاضي الحنابلة كَانَ قليل البضاعة في العلم فبادر إلى اجابتهم في المعتقد واستكتبوا خطَّه بذلك.

واتفق أنَّ قاضي الحنفية بدمشق وهو شمس الدين ابن الحريري انتصر لابن تيميَّة وكتب في حقه محضرًا بالثناء عليه بالعلم والفهم، وكتب فيه بخطه ثلاثة عشر سطرًا، من جملتها أنَّه منذ ثلاث مئة سنة ما رأَى النَّاس مثله فبلغ ذلك ابن مخلوف فسعى في عزل ابن الحريري فعزل وقرر عوضه شمس الدين الأذرعي، ثمَّ لم يلبث الأذرعي أنْ عُزِل في السنة المقبلة.

وتعصب سلار لابن تيميَّة وأحضر القضاة الثلاثة الشَّافعيّ والمالكي والحنفي وتكلّم معهم في إخراجه فاتفقوا على أنهم يشترطون فيه شروطاً. وأن يرجع عن بعض العقيدة فأرسلوا إليه مرات. فامتنع من الحضور إليهم، واستمر على ذلك ولم يزل ابن تيميَّة في الجب إلى أن تشفَّع فيه مُهنَّا أمير آل فضل، فأخرج في ربيع الأوَّل في الثالث والعشرين منه. وأحضر إلى القلعة ووقع البحث مع بعض الفقهاء فكتب عليه محضر بأنه قال: أنا أشعري<sup>(1)</sup>. ثمَّ اجتمع جماعة من الصوفية عند تاج الدين بن عطاء فطلعوا في العشر الأوسط من شوال إلى القلعة وشكوا من ابن تيميَّة ألَّه تكلم في حقّ مشايخ الطريقة، وأنَّه قال: لا يُستغاث بالنبي صلى الله عليه وآله وسلم، فاقتضى الحال أن أمر بتسييره إلى الشَّام فتوجه على خيل البريد، وكل ذلك والقاضي زين الدين ابن مخلوف مشتغل بالمرض. فوقد أشرف على الموت فبلغه سير ابن تيميَّة، فراسل النائب، فرده من

<sup>(</sup>١) سبق التعليق عليه في الدرر الكامنة، والمؤلف ينقل عنه.

نائلُس، وادّعى عليه عند ابن جماعة وشهد عليه شرف الدين ابن الصّابوني. وقيل: إِن علاء الدين القونوي شهد عليه أيضًا، فاعتقل بسجن حارة الديلمة في ثامن عشر شوال، إلى سلخ شهر صفر سنة (٧٠٩) فنقل عنه أنَّ جماعة يترددون إليه وألَّه يتكلم عليهم في نحو ما تقدم، فأمر بنقله إلى الإسكندرية فنقل إليها في سلخ صفر. وكان سفره صحبة أمير مقدم ولم يمكن أحد من جهته من السفر معه. وحبس ببرج شرقي. ثمَّ توجه إليه بعض أصحابه فلم يُمنعوا منه، فتوجهت طائفة منهم بعد طائفة وكان موضعه فسيحًا، فصار النَّاس يدخلون إليه ويقرأون عليه ويبحثون معه.

فلم يزل إلى أن عاد الناصر إلى السلطنة، فشفع فيه عنده فأمر باحضاره فاجتمع به في ثامن عشر شوال سنة (٧٠٩) فأكرمه وجمع القضاة فأصلح بينه وبين القاضي المالكي. فاشترط المالكي أن لا يعود. فقال له السلطان قد تاب. وسكن القاهرة وتردد النّاس إليه إلى أن توجّه صحبة الناصر إلى الشّام بنية الغزو سنة (٧١٧) فوصل إلى دمشق. وكانت غيبته منها أكثر من سبع سنين، وتلقاه جمع كثير فرحًا بمقدمه. وكانت والدته إذ ذاك حية ثمّ قاموا عليه في شهر رمضان سنة (٧١٩) بسبب قوله إنّ الطلاق الثلاث من دون تخلل رجعة بمنزلة طلقة واحدة. ثمّ عقد له مجلس آخر في رجب سنة (٧٢١) ثمّ حبس بالقلعة، ثمّ أخرج في عاشوراء سنة الزيارة واعتقل بالقلعة فلم يزل بها إلى أن مات في ليلة الاثنين، لعشرين من شهر القعدة سنة (٧٢٨) بجامع دمشق. وصار يضرب المثل بكثرة من حضر جنازته، وأقل ما قيل في عددهم أنهم خمسون ألفًا.

قال ابن فضل الله: لما قدم ابن تيميّة على البريد إلى القاهرة في سنة (٧٠٠) حض أهل المملكة على الجهاد وأغلظ القول للسّلطان

والأمراء. ورتبوا له كل يوم دينارًا وطعامًا فلم يقبل ذلك. ثمَّ قال: حضر عنده شيخنا أَبو حيان فقال ما رأَت عيناي مثل هذا الرَّجل، ومدحه بأبيات ذكر أنَّه نظمها بديهة منها:

لمَّا أَتَانَا تَقَيُّ الدينِ لاحَ لنا داعٍ إِلَى اللهِ فَرْدٌ ماله وَزَرُ على مُحَيَّاهُ من سِيْمَا الألَى صَحِبُوا خيرَ البريَّةِ نورٌ دونَه القَمَرُ

قال: ثمَّ دار بينهما كلام فجرى ذكر سيبويه فأُغلظ ابن تيميَّة القول في سيبويه، فنافره أبو حيان وقطعه، وصيَّر ذلك ذنبًا لا يغفر. وسُئل عن السبب، فقال: ناظرته في شيء من العربية فذكرت له كلام سيبويه. فقال: ما كَانَ سيبويه نبيّ النحو ولا كَانَ معصومًا، بل أَخطأ في «الكتاب» في ثمانين موضعًا! ما تفهمها أنت! فكان ذلك سبب مقاطعته إياه، وذكره في تفسيره «البحر» بكلِّ سوء، وكذلك في مختصره «النهر» وقد ترجم له جماعة وبالغوا في الثناء عليه، ورثاه كثير من الشعراء.

وقال جمال الدين السرمري في «أماليه»: ومن عجائب زماننا في الحفظ ابن تيميّة كَانَ يمر بالكتاب مرة مطالعة فينقش في ذهنه، وينقله في مصنفاته بلفظه ومعناه، وحكى بعضهم عنه أنّه قال: من سألني مستفيدًا حقّقت له ومن سألني متعنتًا ناقضْتُه، فلا يلبث أن ينقطع فأكُفى مؤنته. وقد ترجم له الصفدي وسرد أسماء تصانيفه في ثلاثة أوراق كبار. ومن أنفعها: كتابه في إبطال الحيل فإنه نفيس جدّا، وكتاب «المنهاج في الرد على الروافض» في غاية الحسن، لولا أنّه بالغ في الدفع حتّى وقعت له عبارات وألفاظ فيها بعض التحامل.

وقد نسبه بعضهم إلى طلب الملك. لأنَّه كَانَ يلهج بذكر ابن تومرت

ونظرائه، فكان ذلك مولدًا لطول سجنه. وله وقائع مشهورة. وكان إذا حوقق وأُلزم، يقول: لم أُرد هذا وإنما أَردت كذا فيذكر احتمالاً بعيدًا، ولعل ذلك والله أعلم أنه يصرِّح بالحق فتأباه الأذهان، وتنبو عنه الطبائع لقصور الأفهام، فيحوله إلى احتمال آخر دفعًا للفتنة. وهكذا ينبغي للعالم الكامل، أن يفعل، يقول الحق كما يجب عليه ثمَّ يدفع المفسدة بما يمكنه.

وحكي عنه أنّه لما وصل إليه السؤال الّذي وضعه السكاكيني على لسانِ يهودي وهو:

أيا عُلماءَ الدُّين ذمِّي دينكم تحيَّر دُلُّـوه بـأَعظـم حُجَّـة إذا ما قضى ربي بكفري بزعمكم ولم يرضه مني فما وجه حيلتي

إلى آخرها، فوقف ابن تَيْمِيَّة على هذه الأبيات فثنى إحدى رجليه على الأخرى، وأَجاب في مجلسه قبل أن يقوم بمائة وتسعة (١) عشر بيتًا أَوَّلها:

سُؤالك يا هذا سؤال مُعَاند خُاصم ربِّ العرش ربِّ البريَّة

وقال ابنُ سيِّد النَّاس اليعمري في ترجمة ابن تيميَّة: إِنَّه برَّز في كلّ فنّ على أَبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله ؛ ولا رأَت عينُه مثل نفسه

وقال الذَّهَبيِّ مترجما له في بعض الاجازات: قرأ القرآن والفِقه، وناظر واستدل وهو دون البلوغ، وبرع في العلوم والتفسير وأفتى ودرس، وهو دون العشرين وصنف التَّصانيف وصار من أكابر العلماء في حياة مشايخه. وتصانيفه نحو أربعة آلاف كراسة وأكثر.

<sup>(</sup>١) اختلف في عددها، فأقل ما قيل (١٠٢)، وأكثر ما قيل (١٨٤) بيتًا.

وقال: وأما نقله للفقه ومذاهب الصّحابة والتابعين، فضلاً عن المذاهب الأربعة فليس له فيه نظير. وقال: إنّه لا يذكر مسألة إلا ويذكر فيها مذاهب الأثمة، وقد خالف الأثمة الأربعة في عدة مسائل، صنف فيها واحتج لها بالكتاب والسنة. وقد أثني عليه جماعة من أكابر علماء عصره فمن بعدهم. ووصفوه بالتفرد، وأطلقوا في نعته عبارات ضخمة وهو حقيق بذاك. والظاهر أنّه لو سَلِم مما عرض له من المحن المستغرقة لأكثر أيامه، المكدرة لذهنه، المشوّشة لفهمه، لكان له من المؤلّفات والاجتهادات مالم يكن لغيره. قال الصّفدي: وكان كثيرًا ما يُنشد:

تموتُ النفوسُ بأوصابها ولم يَدْرِ عُوادُها ما بِها وما أَنْصَفَتْ مهجةٌ تشتكي أَذاها إلى غَيْـر أَرْبابِها

ومما أُنشدَ له على لسان الفقراء:

والله ما فَقْرُنا اختيارُ وإنّما فقرُنا اضطرارُ جماعة كُلّنا كُسَال وأكلُنا مَاله عِيارُ تَسْمع مَنّا إذا اجتمعنا حقيقة كُلّها فُشَارُ

\* \* \*

## نُزُل من أتَّقَى بكشف أحوال المنتقى(١)

للعلامة/ عبدالرشيد بن محمود الكشميري (١٢٩٨)

هو: أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن الخضر بن محمد بن الخضر بن علي بن عبدالله بن تيمية الحراني تقي الدين.

شيخنا<sup>(٢)</sup> الإمام الرباني، مقدام الأئمة، ومفتي الأمة، بحر العلوم، سيد الحفاظ، فريد العصر، قريع الدهر، شيخ الإسلام، قدوة الأنام، علامة الزمان، وترجمان القرآن، عَلَمُ الزُّهاد، وأَوْحَد العُبَّاد، قامع المبتدعين، وآخر المجتهدين، نزيل دمشق، وصاحب التصانيف التي لم يُسبق إلى مثلها.

ولد بحرًان يوم الاثنين عاشر شهر ربيع الأوَّل، وقيل: ثاني عشر ربيع الأول، سنة إحدى وستين وست مئة.

وقدم مع والده وأهله إلى دمشق وهو صغير، وكانوا قد خرجوا من حرّان مهاجرين بسبب جَوْر التتار، فساروا بالليل ومعهم الكتب على عجلة لعدم الدواب، فكاد العدو يلحقهم، ووقفتِ العجلة، فابتهلوا إلى الله تعالى، واستغاثوا به فنجوا وسلموا.

<sup>(</sup>۱) (ص/۱۷ ــ ٣٤) ط. المطبع الفاروقي سنة ١٢٩٧. وترجمة المؤلف في «الإعلام بمن في الهند من الأعلام»: (٣/ ٨/ ١٠١١) لعبدالحي الحسني، طبعة دار ابن حزم.

<sup>(</sup>٢) هذا النقل من «مختصر طبقات علماء الحديث» لابن عبدالهادي مع تصرف.

وقدموا دمشق في أثناء سنة سبع وستين؛ فسمع من الشيخ زين الدين أحمد بن عبدالدائم بن نعمة المقدسي جُزْء ابن عرفة، وغير ذلك.

وسمع الكثير من ابن أبي اليُسر، والكمال ابن عَبْد، والشيخ شمس الدين الحنبلي، والقاضي شمس الدين بن عطاء الحنفي، والشيخ جمال الدين بن الصيرفي، ومجد الدين بن عساكر، والنجيب المقداد، وابن أبي الخير، وابن علان، وأبي بكر الهروي، والكمال عبدالرحيم، وفخر الدين ابن البخاري، وابن شيبان، والشرف بن القواس، وزينب بنت مكي، وخلق كثير.

وشيوخه الذين سمع منهم أزيد من مئتي شيخ.

وسمع «مسند الإمام أحمد» مرّات، و«معجم الطبراني الكبير»، والكُتب الكبار، والأجزاء، وعُني بالحديث، وقرأ بنفسه الكثير، ولازم السماع مُدَّة سنين، وقرأ «الغيلانيات» في مجلس، ونسخ وانتقى، وكتب الطّباق والأثبات، وتعلم الخط والحساب في المكتب، واشتغل بالعلوم، وحفظ القرآن، وأقبل على الفقه، وقرأ أيامًا في العربية على ابن عبدالقوي ثم فهمه، وأخذ يتأمل «كتاب سيبويه» حتى فهمه، وبرع في النحو، وأقبل على التفسير إقبالاً كليًا حتى حاز فيه قصب السبق، وأحكم أصول الفقه، وغير ذلك، هذا كله وهو ابن بضع عشرة سنة، فانبهر الفضلاء من فرط ذكائه، وسيلان ذهنه، وقُوَّة حافظته، وسرعة إدراكه.

نشأ في تصورُن تام، وعفاف وتألُّه، واقتصاد في الملبس والمأكل، ولم يزل على ذلك خلفًا صالحًا، برًّا بوالديه، تقيًّا وَرِعًا، عابدًا ناسكًا، صَوّامًا قوَّامًا، ذاكرًا لله تعالى في كل أمر وعلى كل حاًل، رجَّاعًا إلى الله تعالى في سائر الأحوال والقضايا، وقًافًا عند حدود الله تعالى، وأوامره

ونواهيه، آمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، لا تكاد نفسه تشبع من العلم، ولا تروى من المطالعة، ولا تمل من الاشتغال، ولا يكل من البحث، وقلَّ أن يدخل في علم من العلوم، في باب من أبوابه إلا ويُفْتَح له من ذلك الباب أبواب، ويستدرك أشياء في ذلك العلم على حُدَّاق أهله.

وكان يحضر المجالس والمحافل في صغره، فيتكلّم ويناظر، ويُفحِم الكبار، ويأتي بما يتحيَّر منه أعيان البلدة في العلم، وأفتى وله نحو سبع عشرة سنة، وشرع في الجمع والتأليف من ذلك الوقت، ومات والده ـ وكان من كبار الحنابلة وأثمتهم ـ ودرَّس بعده وقام بوظائفه؛ وله إحدى وعشرون سنة، فاشتهر أمره، وبَعُد صيته في العالم، وأخذ في تفسير الكتاب العزيز أيام الجمع على كرسي من حفظه، فكان يورد ما يقوله من غير توقف ولا تلعثم، وكذا كان يورد الدُّرُوْس بتؤدة وصوت جهوري فصيح.

وحج سنة إحدى وتسعين وله ثلاثون سنة، ورجع وقد انتهت إليه الإمامة في العلم، والعمل، والزهد، والورع، والشجاعة، والكرم، والتواضع، والحلم، والأناءة، والجلالة، والمهابة، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، مع الصّدق والأمانة، والعفة والصيانة، وحُسْن القصد والإخلاص، والابتهال إلى الله تعالى وشدة الخوف منه، ودوام المراقبة له، والتمسك بالأثر، والدعاء إلى الله تعالى، وحُسْن الأخلاق، ونفع الخَلْق، والإحسان إليهم.

وكان \_ رحمه الله \_ سيفًا مسلولاً على المخالفين، وشجّى في حلوق أهل الأهواء والمبتدعين، وإمامًا قائمًا ببيان الحق ونصرة الدين، طنّت بذكره الأمصار، وظنّت بمثله الأعصار.

وقال أبو الحجاج<sup>(۱)</sup>: ما رأيت مثله، ولا رأى هو مثل نفسه، وما : رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسنة رسوله، ولا أَتْبَع لهما منه.

وقال العلامة كمال الدين الزملكاني: كان إذا سُئل عن فن من الفنون ظنَّ الرائي والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أن أحدًا لا يعرف مثله، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا من سائر مذاهبهم منه مالم يكونوا عرفوه قبل ذلك، ولا يُعرف أنه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم \_ سواء كان من علوم الشرع أو غيرها \_ إلا فاق فيه أهله والمنسوبين إليه، وكانت له اليد الطولىٰ في حسن التصنيف وجودة العبارة، والترتيب والتقسيم والتبيين.

ووقعت مسألة فرعية في قسمة جرى فيها اختلاف بين المفتين في العصر؛ فكتب فيها مجلدةً كبيرةً، وكذلك وقعت مسألةً في حدً من الحدود؛ فكتب فيها أيضًا مجلدة كبيرةً، ولم يخرج في كل واحدة عن المسألة ولا طوّلها بتخليط الكلام والدخول في شيء والخروج من شيء، وأتى في كل واحدة بما لم يكن يجري في الأوهام والخواطر، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

وقرأت بخط الشيخ كمال الدين أيضًا على كتاب «رفع الملام عن الأثمة الأعلام» لشيخنا: تأليف الشيخ الإمام العالم العلامة الأوحد، الحافظ المجتهد، الزاهد العابد القدوة، إمام الأئمة، قدوة الأمة، علامة العلماء، وارث الأنبياء، آخر المجتهدين، أوحد علماء الدين، بركة الإسلام، حجة الأعلام، برهان المتكلمين، قامع المبتدعين، مُحي السنة، ومن عَظُمت به لله علينا المنة، وقامت على أعدائه الحجة،

<sup>(</sup>١) هو الحافظ المزي.

واستبانت ببركته وهديه المحجة، تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية الحرَّاني، أعلى الله تعالى مكانه (١)، وشيّد من الدين أركانه.

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جلَّت عن الحصر هيو حُجَّة لله قياهرة هو بيننا أعجوبة الدهر هو آية في الخلق ظاهرة أنوارها أربت على الفجر

وهذا الثناء عليه وكان عمره نحو الثلاثين سنة، وقد أثنى عليه خلقٌ من شيوخه، ومن كبار علماء عصره؛ كالشيخ شمس الدين بن أبي عُمر، والشيخ تاج الدين الفزاري، وابن منجًا، وابن عبدالقوي، والقاضي الخويي، وابن دقيق العيد، وابن النحاس، وغيرهم.

وقال الشيخ عماد الدين الواسطي ـ وكان من العلماء العارفين ـ وقد ذكره: هو شيخنا السيد الإمام الهمام، قامع البدعة، ناصر الحديث، مفتي الفرق، الفاتق عن الحقائق وموصلها بالأصول الشرعية للطالب الرائق، الجامع بين الظاهر والباطن، وهو يقضي بالحق ظاهرًا وقلبه في العلى قاطن، أنموذج الخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، الشيخ الإمام تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية الحرَّاني أعاد الله علينا بركته، ورفع إلى المدارج العلياء درجته

ثم قال في أثناء كلامه: والله ثم والله لم أَرَ تحت أديم السماء مثله علمًا وعملًا وجمالًا وخلقًا واتباعًا وكرمًا وحلمًا في حقّ نفسه، وقيامًا

في كتاب ابن عبدالهاذي: «مناره».

في حق الله تعالى عند انتهاك حرمته.

ثم أطال في الثناء عليه.

وقال الشيخ علم الدين في «معجم شيوخه»: تقي الدين أبو العباس، الإمام المجمع على فضله ونبله ودينه، قرأ الفقه وبرع في العربية والأصول، ومهر في علم التفسير والحديث، وكان إمامًا لا يلحق غباره في كل شيء، وبلغ رتبة الاجتهاد، واجتمعت فيه شروط المجتهدين. وكان إذا ذكر التفسير أبهت الناس من كثرة محفوظاته، وحسن إيراده، وإعطائه كل قول ما يستحقه من الترجيح والتضعيف والإبطال، وخوضه في كل فن، كان الحاضرون يقضون منه العجب، هذا مع انقطاعه إلى الزهد والعبادة، والاستغال بالله تعالى، والتجرد عن أسباب الدنيا، ودعاء الخلق إلى الله تعالى، وكان يجلس في صبيحة كل جمعة على الناس يفسر القرآن العظيم، فانتفع بمجلسه وبركة دعائه، وطهارة أنفاسه، وصدق نيته، وصفاء ظاهره وباطنه، وموافقة قوله لعمله، أناب إلى الله خلق كثير، وجرى على طريقة واحدة من اختيار الفقر، والتقلل من الدنيا، ورد ما يفتح به عليه.

وقال علم الدين في موضع آخر: رأيت في إجازة لابن الشهرزوري الموصلي خط الشيخ تقي الدين، وقد كتب تحته الشيخ الإمام شمس الدين الذهبي ـ رحمه الله ـ: هذا خط شيخنا الإمام، شيخ الإسلام، فرد الزمان، بحر العلوم، تقي الدين. مولده عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة، وقرأ القرآن والفقه، وناظر واستدل وهو دون البلوغ، وبرع في العلم والتفسير، وأفتى ودرس وله نحو العشرين، وصنف التصانيف، وصار من أكابر العلماء في حياة شيوخه، وله من المصنفات الكبار التي سارت بها الركبان، ولعل تصانيفه في هذا الوقت

تكون أربعة آلاف كراس وأكثر، وفسر كتاب الله تعالى مدة سنين من صدره أيام الجمع، وكان يتوقد ذكاء، وسماعاته من الحديث كثيرة، وشيوخه أكثر من مئتي شيخ، ومعرفته بالتفسير إليها المنتهى، وحفظه للحديث ورجاله وصحته وسقمه مما لا يلحق فيه، وأما نقله للفقه ولمذاهب الصحابة والتابعين \_ فضلاً عن المذاهب الأربعة \_ فليس له فيه نظير، وأما معرفته بالملل والنحل والأصول والكلام فلا أعلم له فيها نظيرًا، وكان يدري جملة صالحة من اللغة، وعربيته قوية جدًا، وأما معرفته بالتأريخ والسير فعجب عجيب، وأما شجاعته وجهاده وإقدامه فأمر يتجاوز الوصف ويفوق النعت، وهو أحد الأجواد الأسخياء الذين يضرب بهم المثل، وفيه زهد وقناعة باليسير في المأكل والملبس.

وقال الذهبي في موضع آخر: كان آية في الذكاء وفي سرعة الإدراك، رأسًا في معرفة الكتاب والسنة والاختلاف، بحرًا في النقليات، هو في زمانه فريد عصره علمًا وزهدًا وشجاعة وسخاءً، وأمرًا بالمعروف، ونهيًا عن المنكر، وكثرة تصانيف.

إلى أن قال: فإن ذكر التفسير فهو حامل لوائه، وإن عد الفقهاء، فهو مجتهدهم المطلق، وإن حضر الحفاظ نطق وخرسوا، وسرد وأبلسوا، واستغنى وأفلسوا، وإن سمي المتكلمون فهو فردهم، وإليه مرجعهم، وإن لاح ابن سينا يقدم الفلاسفة فلسهم وتيسهم، وهتك أستارهم، وكشف عوارهم، وله يد طولى في معرفة العربية والصرف واللغة، وهو أعظم من أن تصفه كلمي، وينبه على شأوه قلمي، فإن سيرته وعلومه ومعارفه ومحنه وتنقلاته يحتمل أن ترصع في مجلدتين.

وقال في مكان آخر: له خبرة تامة بالرجال، وجرحهم وتعديلهم

وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث، وبالعالي والنازل، وبالصحيح والسقيم، مع حفظه لمتونه الذي انفرد به، فلا يبلغ أحد في العصر رتبته ولا يقاربه، وهو عجيب في استحضاره، واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب الستة والمسند بحيث يصدق عليه أن يقال: «كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث»؛ ولكن الإحاطة لله؛ غير أنه يغترف فيه من بحر، وغيره يغترف من السواقي، وأما التفسير فمسلم إليه، وله في استحضار الآيات من القرآن وقت إقامة الدليل بها على المسألة \_ [قوة عجيبة]، وإذا رآه المقرىء تحير فيه، ولفرط إمامته في التفسير وعظمة اطلاعه يبين خطأ كثير من أقوال المفسرين، ويوهي أقوالاً عديدة، وينصر قولاً واحدًا موافقًا لما دل عليه القرآن والحديث، ويكتب في اليوم والليلة من التفسير، أو من الفقه، القرآن والحديث، أو من الرد على الفلاسفة الأوائل نحوا من أربعة أو من الأصلين، أو من الرد على الفلاسفة الأوائل نحوا من أربعة كراريس أو أزيد، وما أبعد أن تصانيفه إلى الآن تبلغ خمس مئة مجلدة، وله في غير مسألة مصنف مفرد.

وله من المؤلفات القواعد والفتاوى والأجوبة والرسائل والتعاليق مالا ينحصر ولا ينضبط، ولا أعلم أحدًا من المتقدمين ولا من المتأخرين جمع مثل ما جمع، ولا صنف نحو ما صنف، ولا قريبًا من ذلك؛ مع أن تصانيفه كان يكتبها من حفظه، وكتب كثيرًا منها في الحبس وليس عنده ما يحتاج إليه، ويراجعه من الكتب.

وقال الشيخ فتح الدين بن سيد الناس بعد أن ذكر ترجمة شيخنا الحافظ أبي الحجاج المزي رضي الله عنه: وهو الذي حداني على رؤية الشيخ الإمام شيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية؛ فألفيته ممن أدرك من العلوم حظًا، وكاد يستوعب السنن

والآثار حفظًا، إذا تكلم في التفسير فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه وذو رايته، أو حاضر بالنحل والملل لم ير أوسع من نحلته في ذلك، ولا أرفع من درايته، برز في كل فن على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه، كان يتكلم في التفسير فيحضر مجلسه الجم الغفير، ويردون من بحر علمه العذب النمير، ويرتعون من رياض فضله في روضة وغدير، إلى أن دب إليه من أهل بلده الحسد، وأكب أهل النظر منهم بما يُنتقد عليه من أمور المعتقد، فحفظوا عنه في ذلك كلامًا، أوسعوه بسببه ملامًا، وفوقوا لتبديعه سهامًا، وزعموا أنه خالف طريقهم، وفرق فريقهم، فنازعهم ونازعوه، وقاطع بعضهم وقاطعوه، ثم نازعه طائفة أخرى ينتسبون من الفقر إلى طريقة، ويزعمون أنهم على أدق باطن منها وأجلى حقيقة، فكشف تلك الطرائق، وذكر لها مراغم وموابق(١)، فآضت إلى الطائفة الأولى من منازعيه، واستعانت بذوى الضغن عليه من مقاطعيه، فوصلوا بالأمراء أمره، وأعمل منهم في كفره فكره، فرتبوا محاضر، وألبوا الرويبضة للسعى بها بين الأكابر، وسعوا في نقله: إلى حضرة المملكة بالديار المصرية، فنقل وأودع السجن ساعة حضوره واعتقل، وعقدوا لإراقة دمه مجالس، وحشدوا لذلك قومًا من عُمَّار الزوايا وسكان المدارس، من مجامل في المنازعة مخاتل في المخادعة، ومن مجاهر بالتكفير مبارز بالمقاطعة، يسومونه ريب المنون، ﴿ وَرَبُّكَ ا يَعَلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعَلِنُونَ ﴾ [القصص/ ٦٩]، وليس المجاهر بكفره بأسوأ حالاً من المخاتل، وقد دبت إليه عقارب مكره، فرد الله كيد كلِّ في نحره، ونجَّاه على يد من اصطفاه، والله غالب على أمره،

<sup>(</sup>١) في كتاب ابن عبدالهادي: «على ما زعم بوائق».

ثم لم يخل بعد ذلك من فتنة بعد فتنة، ولم ينتقل طول عمره من محنة إلا إلى محنة، إلى أن فُوسِّض أمره لبعض القضاة فتقلد ما تقلد من اعتقاله، ولم يزل بمحبسه ذلك إلى حين ذهابه إلى رحمة الله وانتقاله، وإلى الله ترجع الأمور، وهو المطلع على خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وكان يومًا مشهودًا، ضاقت بجنازته الطريق، وانتابها المسلمون من كل فج عميق، يتبركون بمشهده يوم يقوم الأشهاد، ويتمسكون بشرْجَعِه (١) حتى كسروا تلك الأعواد.

هذا كلام الصلاح في: «فوات الوفيات»(٢) ذكرته هلهنا بالألفاظ.

وفي «طبقات الحنابلة» لزين الدين عبدالرحمن بن رجب الدمشقي: أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن الخضر ابن محمد بن تيمية الحرَّاني ثم الدمشقي، الإمام الفقيه، المجتهد المحدث، الحافظ المفسر الأصولي، الزاهد تقي الدين أبو العباس شيخ الإسلام وعلم الأعلام، وشهرته تغني عن الإطناب في ذكره والإسهاب في أمره.

ولد يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة بحرًان، وقَدِم به والده وبإخوته دمشق عند استيلاء التتر على البلاد، فسمع الشيخ بها من ابن عبدالدائم، وابن أبي اليُسر، وابن عبد، والمجد بن عساكر، ويحيى بن الصَّيْرفي الفقيه، وأحمد بن أبي الخير الحداد، والقاسم الإربلي، والشيخ شمس الدين بن أبي عُمر، والمسلم

<sup>(</sup>١) أي: سريره. وتقدم التعليق على مثل هذا.

<sup>(</sup>٢) بل هذا منقول من كتاب ابن عبدالهادي «مختصر طبقات علماء الحديث» أما كتاب ابن شاكر؛ فليس فيه هذه النصوص، والجميع مثبت في هذا الجامع.

ابن علَّان، وإبراهيم بنِّ الدَّرجي، وخلق كثير.

وعُني بالحديث، وسمع «المسند» مرَّات، والكتب الستة، و«معجم الطبراني الكبير» ومالا يُحصى من الكتب والأجزاء، وقرأ بنفسه، وكتب بخطه جملة من الأجزاء، وأقبل على العلوم في صغره؛ فأخذ الفقه والأصول عن والده، وعن الشيخ شمس الدين بن أبي عُمر، والشيخ زين الدين بن مُنجًا، وبرع في ذلك، وناظر، وأقبل على تفسير القرآن الكريم فبرَّز فيه، وأحكم أصول الفقه، والفرائض، والحساب، والجبر، والمقابلة، وغير ذلك من العلوم.

ونظر في علمي الكلام والفلسفة وبرَّز في ذلك على أهله، وردَّ على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل، وتأهَّل للفتوى والتدريس وله دون العشرين سنة، وأفتى من قبل العشرين أيضًا، وأُمِدَّ بكثرة الكتب وبسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم وبُطء النسيان، حتى قال غير واحد: إنه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه.

ثم توفي والده الشيخ شهاب الدين، وكان له حينئذ إحدى وعشرين سنة، فقام بوظائفه بعده، فدرس بدار الحديث السكّرية وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين بن الزكي، والشيخ تاج الدين الفزاري، وزين الدين بن المرحل، والشيخ زين الدين بن مُنجًا وجماعة.

وذكر درسًا عظيمًا في البسملة وهو مشهور بين الناس، وعظمه الجماعة والحاضرون، وأثنوا عليه ثناء كثيرًا.

قال الذهبي: وكان الشيخ تاج الدين الفَزَاري يبالغ في تعظيم الشيخ تقي الدين، بحيث أنه علق بخطه درسه بالسكّرية.

ثم جلس عقب ذلك مكان والده بالجامع على منبره أيام الجُمع لتفسير القرآن الكريم، وشرع من أول القرآن، فكان يورد من حفظه في المجلس نحو كراسين أو أكثر، وبقي يفسِّر سورة نوح عِدة سنين أيام الجمع.

وفي سنة تسعين: ذكر يوم الجمعة شيئًا من الصفات؛ فقام بعض المخالفين، وسعوا في منعه من الجلوس، فلم يمكنهم ذلك.

وقال قاضي القضاة شهاب الدين الخويي: أنا على اعتقاد الشيخ تقي الدين، فعوتب على ذلك، فقال: لأن ذهنه صحيح، وموادّة كثيرة، فهو لا يقول إلا الصحيح.

قال الشيخ شرف الدين المقدسي: أنا أرجو بركتَه ودعاءه، وهو صاحبي، وأخي. ذكر ذلك البرزالي في «تاريخه».

قال الذهبي في «معجم شيوخه»: تقي الدين شيخنا وشيخ الإسلام، فريد الزمان علمًا ومعرفة، وشجاعة وذكاءً، وكرمًا ونصحًا للأمة، وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، سمع الحديث وأكثر بنفسه في طلبه، وكتب ونظر في الرجال، والطبقات، وحصل مالم يحصّله غيره. وفاق الناس في معرفة الفقه، واختلاف المذاهب، وفتاوى الصحابة والتابعين، بحيث إنه إذا أفتى لم يلتزم بمذهب، بل بما يقوم عنده دليله. وعرف أقوال المتكلمين، وردَّ عليهم، ونبَّه على خطأئهم، وحذَّر منهم، ونصر السنة بأوضح حجج وأبهر براهين. وأوذي في ذات الله من المخالفين، وأخيف في نصر السنة المحضة، حتى أعلا الله مناره، وجمع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداءه، وهدى به رجالاً من أهل الملل والنحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا،

وعلى طاعته، ومحاسنه كثيرة، وهو أكبر من أن ينبِّه على سيرته مثلي، فلو حلفت بين الركن والمقام وبالطلاق ألف طلقة: أني ما رأيتُ بعيني مثله، وأنه ما رأى مثل نفسه ما حنثت. إلى أن قال ابن رجب: وقد عُرِض عليه قضاء القضاة قبل التسعين، ومشيخة الحديث (١)، فلم يقبل شيئًا من ذلك، قرأت ذلك بخط الإمام الذهبي.

وقد كتب الذهبي في «تاريخه الكبير» للشيخ ترجمة مطولة، وقال: كان يكتب في اليوم والليلة من التفسير، أو من الفقه، أو من الأصلين، أو من الرد على الفلاسفة الأوائل: نحوًا من أربعة كراريس أو أزيد.

قلت: وقد كتب «الحموية» في قَعْدة واحدة، وهي أُزْيد من ذلك. وكتب في بعض الأحيان في اليوم ما بُيِّض منه مجلدة.

وكان رحمه الله فريد دهره في فهم القرآن، ومعرفة حقائق الإيمان، وله يد طُوْلَى في الكلام على المعارف والأحوال، والتمييز بين الصحيح والسقيم، والمعوج والمستقيم.

وللشيخ أثير الدين أبي حيان الأندلسي النحوي ـ لما دخل الشيخ مصر واجتمع به، ويقال: إن أبا حيان لم يقل أبياتًا خيرًا منها ـ:

داع إلى الله فردٌ ماله وَزُرُ خير البرية نورٌ دونه القمر

بحر تقاذف من أمواجه الدرر

على محياه من سيما الأولى صحبوا حبر تسربل منه دهره حبرا

لما رأينا تقيَّ الدين لاح لنا

<sup>(</sup>١) في «الذيل»: «الشيوخ».

عتنا مقامَ سيّد تيم إذ عصت مُضر ت وأخمد الشرَّ إذ طارت له شرر فها هذا الإمام الذي قد كان يُنتظر

قام ابن تيمية في نصر شِرْعتنا فأظهر الدين إذ أثاره درست يا من تحدث عن علم الكتاب فها

وحكى الذهبي عن الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد قال له ـ عند اجتماعه به وسماعه لكلامه ـ: ما كنت أظن أن الله بقى يخلق مثلك.

وعن ابن الزَّمْلكاني: أنه سُئل عن الشيخ، فقال: لم نَر من خمس مئة سنة، أو أربع مئة سنة ـ الشك من الناقل. وغالب ظنه أنه قال: من خمسمائة سنة ـ: أحفظ منه.

قال الفقيه الأديب العلامة زين الدين عمر ابن الوردي في «تاريخه»: «تنقَّص مرة بعضُ الناس من ابن تيمية ـ رحمه الله ـ عند قاضي القضاة كمال الدين الزَّمْلكاني وهو بحلب وأنا حاضر، فقال كمال الدين: ومن يكون مثل الشيخ تقي الدين في زهده، وصبره، وشجاعته، وكرمه، وعلومه، والله لولا تعرّضه للسلف لزاحمهم بالمناكب» انتهى.

وكان القدوة أبو عبدالله محمد بن قوام يقول: ما أسلمت معارفنا إلا على يد ابن تيمية.

والشيخ عماد الدين الواسطي كان يعظمه جدًّا، وتَلْمذ له، مع أنه كان أسن منه. وكان يقول: قد شارف مقام الأثمة الكبار، ويناسب قيامه في بعض الأمور قيام الصديقين.

وكتب رسالة إلى خواص أصحاب الشيخ يوصيهم بتعظيمه واحترامه، ويعرفهم حقوقه، ويذكر فيها: أنه طاف أعيان بلاد الإسلام، ولم ير

فيها مثل الشيخ علمًا وعملاً، وحالاً وخلقًا واتباعًا، وكرمًا وحلمًا في حق نفسه، وقيامًا في حق الله تعالى عند انتهاك حرماته، وأَقْسَم على ذلك بالله ثلاث مرات

ثم قال: أصدق الناس عقدًا، وأصحهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه، وأسخاهم كفًا، وأكملهم اتباعًا لنبيه محمد عليه ما رأينا في عصرنا هذا من تُستجلى النبوة المحمدية وسننها من أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل، بحيث يشهد القلب الصحيح: أن هذا هو الاتباع حقيقة.

قال الإمام الذهبي: لقد نصر السنة المحضة، والطريقة السلفية، واحتج [لها] ببراهين ومقدمات وأمور لم يسبق إليها، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون وهابوا، وجسر هو عليها حتى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه، وبدَّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابت لا يداهن ولا يحابي، بل يقول الحق المر الذي أداه إليه اجتهاده، وحِدَّةُ ذهنه، وسَعَةُ دائرته في السنن والأقوال، مع ما اشتهر عنه من الورع، وكمال الفكرة، وسرعة الإدراك، والخوف من الله، والتعظيم لحرمات الله.

فجرى بينه وبينهم حملات حربية، ووقعات شامية ومصرية، وكم من نوبة قد رموه عن قوس واحدة، فانجاه الله، فإنه كان دائم الابتهال، كثير الاستعانة، قوي التوكل، ثابت الجأش، له أوراد وأذكار يدمنها بكيفية وجمعية. [وله محبون من] العلماء والصلحاء، ومن الجند والأمراء، ومن التجار والكبراء، وسائرُ العامةِ تحبّه؛ لأنه منتصبٌ لنفعهم ليلاً ونهارا، بلسانه وقلمه.

وأما شجاعته: فبها تضرب الأمثال، وببعضها يتشبه أكابر الأبطال. وله إقدام وشهامة، وقوة نفس توقعه في أمورٍ صعبة، فيدفع الله عنه.

وله نظم قليل وسط. ولم يتزوج، ولا تسرَّى، ولا له من المعلوم إلا شيء قليل. وأخوه يقوم بمصالحه، ولا يطلب منه غداءً ولا عشاءً في غالب الأوقات.

وما رأيت في العالم أكرم منه، ولا أفرغ منه عن الدينار والدرهم، لا يذكره، ولا أظنه يدور في ذهنه، وفيه مروءة، وقيام مع أصحابه، وسَعْي في مصالحهم. وهو فقير لا مال له، وملبوسه كآحاد الفقهاء: فرَّجيَّة، ودِلْق، وعمامة تكون قيمة ثلاثين درهمًا، ومداس ضعيف الثمن، وشعره مقصوص.

وهو ربع القامة، بعيد ما بين المنكبين، كأنَّ عينيه لسانان ناطقان، ويصلي بالناس صلاة لا تكون أطول من ركوعها ولا سجودها، وربما قام لمن يجيء من سفر أو غاب عنه، وإذا جاء فربما يقومون له، والكل عنده سواء، كأنه فارغ من هذه الرسوم ولم ينحن لأحد قط، وإنما يسلم ويصافح ويبتسم، وقد يعظم جليسه مرة، ويُهينه في المحاورة مرات.

قلت: وقد سافر الشيخ مرة على البريد إلى الديار المصرية يستنفر السلطان عند مجيء التتر سنة من السنين، وتلى عليهم آيات الجهاد، وقال: إن تخليتم عن الشام ونصرة أهله والذب عنهم، فإن الله تعالىٰ يقيم لهم من ينصرهم غيركم، ويستبدل بكم، وتلى قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوا إِسَالَهُ مَا غَيْرَكُم ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَنْكُم اللهُ وقوله تعالىٰ:

﴿ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبَدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيَّا ﴾.

وبلغ ذلك الشيخ تقي الدين بن دقيق العيد ـ وكان هو القاضي حينئذ \_ فاستحسن ذلك، وأعجبه هذا الاستنباط، وتعجب من مواحهة الشيخ للسلطان بمثل هذا الكلام.

وأما محن الشيخ: فكثيرة، وشرحها يطول جدًّا.

وقد اعتقله مرة بعض نواب السلطان بالشام قليلاً، بسبب قيامه على نصراني سبّ الرسول ﷺ، واعتقل معه الشيخ زين الدين الفارقي، ثم أطلقهما مكرمين.

ولما صنف المسألة «الحموية» في الصفات؛ شنع بها جماعة، ونودي عليها في الأسواق على قصبة، وأن لا يُستفتى، من جهة بعض القضاة الحنفية. ثم انتصر للشيخ بعض الولاة، ولم يكن في البلد حينئذ نائب، وضرب المنادي وسكن الأمر.

ثم امتُحِن سنة خمس وسبع مئة بالسؤال عن معتقده بأمر السلطان، فجمع نائبه القضاة والعلماء بالقصر، وأحضر الشيخ، وسأله عن ذلك؛ فبعث الشيخ وأحضر من داره «العقيدة الواسطية» فقرءُوها في ثلاثة مجالس، وحاققوه، وبحثوا معه، ووقع الاتفاق بعد ذلك على أن هذه عقيدة سُنية سلفية، فمنهم من قال ذلك طوعًا، ومنهم من قاله كرهًا.

وورد بعد ذلك كتاب من السلطان فيه: إنما قصدنا براءة ساحة الشيخ، وتبين لنا أنه على عقيدة السلف.

ثمَّ إن المصريين دبروا الحيلة في أمر الشيخ، ورأوا أنه لا يمكن

البحث معه، ولكن يُعقد له مجلس، ويُدَّعى عليه، وتقام عليه الشهادات. وكان القائمون في ذلك منهم: بيبرس الجاشنكير، الذي تسلطن بعد ذلك، ونصر المنبجي، وابن مخلوف قاضي المالكية، فطُلِب الشيخ على البريد إلى القاهرة، وعقد له ثاني يوم وصوله ـ وهو ثاني عشرين من رمضان سنة خمس وسبعمائة ـ مجلس بالقلعة، وادُّعي عليه عند ابن مخلوف أنه يقول: إن الله تعالى تكلم بالقرآن بحرف وصوت، وأنه على العرش بذاته، وأنه يشار إليه بالإشارة الحسية.

وقال المدعي \_ وهو ابن عدلان \_ : أطلبُ تعزيره على ذلك، التعزير البليغ \_ يشير إلى القتل على مذهب مالك \_ فقال القاضي : ما تقول يا فقيه ؟ فحمد الله وأثنى عليه، فقيل له : أسرع ما جئت لتخطب، فقال : أمنع من الثناء على الله تعالى ؟ فقال القاضي : أجب، فقد حمدت الله تعالى . فسكت الشيخ ، فقال : أجب . فقال الشيخ له : من هو الحاكم في ؟ فأشاروا إلى القاضي وقالوا : هو الحاكم ، فقال الشيخ لابن مخلوف : أنت خصمي ، كيف تحكم في ؟ وغضب ، ومراده : أني وإياك متنازعان في هذه المسائل ، فكيف يحكم أحد الخصمين على الآخر فيها ، فأقيم الشيخ ومعه أخواه ، ثم رد الشيخ ، وقال : رضيت أن تحكم في ، فلم يمكن له الجلوس ، ويقال : إن أخاه الشيخ شرف الدين ابتهل ، ودعا عليهم في حال خروجهم ، فمنعه الشيخ ، وقال له : قل : اللهم هب لهم نورا يهتدون به إلى الحق .

ثم حُبِسوا في برج أيامًا، ونقلوا إلى الجب ليلة عيد الفطر، ثم بعث كتاب السلطان إلى الشام بالحط على الشيخ، وإلزام الناس - خصوصًا أهل مذهبه - بالرجوع عن عقيدته، والتهديد بالعزل والحبس، ونودي بذلك في الجامع والأسواق: ثم قُرىء الكتاب بسدة الجامع بعد

الجمعة، وحصل أذى كثير للحنابلة بالقاهرة، وحبس بعضهم، وأخذ خطوط بعضهم بالرجوع، وكان قاضيهم الحراني قليل العلم.

ثم في سلخ رمضان سنة ست: أحضر سلار ـ نائب السلطنة بمصر ـ القضاة والفقهاء، وتكلم في إخراج الشيخ، فاتفقوا على أن يُشترط عليه أمور، ويلزم بالرجوع عن بعض العقيدة، فأرسلوا إليه من يحضره، ليتكلموا معه في ذلك، فلم يُجب إلى الحضور، وتكرر الرسول إليه في ذلك مرات، وصمم على عدم الحضور، فطال عليهم المجلس، وانصرفوا عن غير شيء.

ثم في آخر هذه السنة وصل كتاب إلى نائب السلطنة بدمشق من الشيخ، فأخبر بذلك جماعة ممن حضر مجلسه، وأثنى عليه، وقال: ما رأيت مثله، ولا أشجع منه. وذكر ما هو عليه في السجن من التوجه إلى الله تعالى، وأنه لا يقبل شيئًا من الكسوة السلطانية، ولا من الإدرار السلطاني، ولا تدسّس بشيء من ذلك.

ثم في ربيع الأول سنة سبع وسبعمائة دخل مُهنّا بن عيسى أمير العرب إلى مصر، وحضر بنفسه إلى السجن، وأخرج الشيخ منه، بعد أن استأذن في ذلك، وعُقد للشيخ مجالس حضرها أكابر الفقهاء، وانفصلت على خير.

وذكر الذهبي والبرزالي وغيرهما: أن الشيخ كتب لهم بخطه مجملاً من القول وألفاظاً فيها بعض ما فيها، لما حاف وهُدِّد بالقتل، ثم أُطلق وامتنع من المجيء إلى دمشق. وأقام بالقاهرة يُقرىء العلم، ويتكلم في الجوامع والمجالس العامة ويجتمع عليه خلق.

ثم في شوال من السنة المذكورة: اجتمع جماعة كثيرة من الصوفية،

وشكوا من الشيخ إلى الحاكم الشافعي، وعقد له مجلس لكلامه في ابن عربي وغيره، وادَّعى عليه ابنُ عطاء بأشياء، ولم يَثبُت منها شيءٌ، لكنه اعترف أنه قال: لا يُستغاث بالنبي صلى الله عليه وآله وسلم، استغاثة بمعنى العبادة، ولكن يُتوسَّل به، فبعض الحاضرين قال: ليس في هذا شيء.

ورأى الحاكم ابن جماعة: أن هذه إساءة أدب، وعنَّفه في ذلك، فحضرت رسالة إلى القاضي: أن يعمل معه ما تقتضيه الشريعة في ذلك، فقال القاضي: قد قلت له ما يقال لمثله.

ثم إن الدولة خيرته بين أشياء، وهي الإقامة بدمشق أو بالاسكندرية، بشروط، أو الحبس، فاختار الحبس. فدخل عليه أصحابه في السفر إلى دمشق، ملتزمًا ما شُرِط عليه، فأجابهم، فأركبوه خيل البريد، ثم ردُّوه من الغد، وحضر عند القاضي بحضور جماعة من الفقهاء، فقال له بعضهم: ما ترضى الدولة إلا بالحبس، فقال القاضي: وفيه مصلحة له، واستناب التونسي المالكي، وأذن له أن يحكم عليه بالحبس، فامتنع، وقال: ما ثبت عليه شيء، فأذن لنور الدين الزواوي المالكي، فتحيَّر، فقال الشيخ: أنا أمضي إلى الحبس، وأتبع ما تقتضيه المصلحة، فقال الزواوي المذكور: فيكون في موضع يصلُح لمثله، فقيل له: ما ترضى الدولة إلا بمسمى الحبس، فأرسل إلى حبس القاضي وأُجلس في الموضع الذي أجلس فيه القاضي تقي الدين ابن بنت الأعز لما حُبِس، وأذن أن يكون عنده من يخدمه. وكان جميع ذلك بإشارة نصر المنبجيّ.

واستمر الشَّيخ في الحبس يستفتى ويقصده الناس، ويزورونه، وتأتيه الفتاوي المشكلة من الأمراء وأعيان الناس. وكان أصحابه يدخلون عليه أولا سرًا، ثمَّ شرعوا يتظاهرون بالدخول عليه، فأخرجوه في سلطنة الششنكير الملقب بالمظفر، إلى الإسكندرية على البريد، وحبس بها في برج حسن مضىء متسع، يدخل عليه من شاء، ويمنع هو من شاء، ويخرج إلى الحمام إذا شاء. وكان قد أخرج وحده، وأرجف الأعداء بقتله وتفريقه غير مرة، فضاقت بذلك صدور محبيه بالشام وغيره، وكثر الدعاء له، وبقى في الإسكندرية مدة سلطنة المظفر.

فلما عاد الملك الناصر إلى السلطنة وتمكن، وأهلك المظفر، وحمل شيخه نصر المنبجى، واشتدت موجدة السلطان على القضاة لمداخلتهم المظفر، وعزل بعضهم: بادر بإحضار الشيخ إلى القاهرة مكرمًا في شوال سنة تسع وسبعمائة، وأكرمه السلطان إكرامًا زائدًا، وقام إليه، وتلقاه في مجلس حفل، فيه قضاة المصريين والشاميين، والفقهاء وأعيان الدولة. وزاد في إكرامه عليهم، وبقي يسارة ويستشيره سويعة، وأثنى عليه بحضورهم ثناء كثيرًا، وأصلح بينه وبينهم. ويقال: إنّه شاوره في أمرهم به في حق القضاة، فصرفه عن ذلك، وأثنى عليهم، وأن ابن مخلوف كان يقول: ما رأينا أفتى من ابن تَنْمِيّة، سعينا في دمه. فلما قدر علينا عفا عنا.

واجتمع بالسلطان مرة أخرى بعد أشهر، وسكن الشَّيخ بالقاهرة، والناس يترددون إليه، والأمراء والجند، وطائفة من الفقهاء، وفيهم من يعتذر إليه ويتنصل مما وقع منه.

قال الذَّهبيّ: وفي شعبان سنة إحدى عشرة: وصل النبأ أَنَّ الفقيه البكري \_أحد المبغضين للشيخ استفرد بالشيخ بمصر، ووثب عليه، ونتش بأطواقه، وقال: احضر معي إلى الشرع، فلي عليك دعوى، قلما تكاثر الناس انملص، فطُلب من جهة الدولة، فهرب واختفى.

وذكر غيره: أنَّه ثار بسبب ذلك فتنة، وأراد جماعة الانتصار من البكري فلم يُمَكنهم الشَّيخ من ذلك.

واتفق بعد مدة: أنَّ البكري همّ السلطان بقتله، ثمَّ رسم بقطع لسانه؛ لكثرة فضوله وجراءته، ثمَّ شفع فيه، فنفي إلى الصعيد، ومنع من الفتوى والكلام في العلم. وكان الشيخ في هذه المدة يُقْرىء العلم، ويجلس للناس في مجالس عامة.

ثم قدم إلى الشَّام هو وإخوته سنة اثنتى عشرة بنيَّة الجهاد، لما قدم السلطان لكشف التتر عن الشَّام. فخرج مع الجيش، وفارقهم من عسقلان، وزار البيت المقدس.

ثمَّ دخل دمشق بعد غيبته عنها فوق سبع سنين، ومعه أخواه وجماعة من أصحابه، وخرج خلق كثير لتلقيه، وسُرَّ الناس بمقدمه، واستمر على ما كانَ عليه أولاً، من إقراء العلم، وتدريسه بمدرسة السكرية، والحنبلية، وإفتاء الناس ونفعهم.

ثمَّ في سنة ثمان عشرة: ورد كتاب من السلطان بمنعه من الفتوى في مسألة الحلف بالطلاق بالتكفير، وعُقِد له مجلس بدار السعادة، ومنع من ذلك، ونودي به في البلد.

ثمَّ في سنة تسع عشرة عُقِد له مجلس أَيضًا كالمجلس الأوَّل، وقرىء كتاب السلطان بمنعه من ذلك، وعوتب على فتياه بعد المنع، وانفصل المجلس على تأكيد المنع.

ثمَّ بعد مدة عُقِد له مجلس ثالث بسبب ذلك، وعوتب وحبس بالقلعة. ثمَّ حبس لأَجل ذلك مرة أخرى. ومنع بسببه من الفتيا مطلقًا،

فأقام مدة يفتي بلسانه، ويقول: لا يسعني كتم العلم.

وفي آخر الأمر: دبروا عليه الحيلة في مسألة المنع من السفر إلى قبور الأنبياء والصالحين، وألزموه من ذلك التنقص بالأنبياء، وذلك كفر، وأفتى بذلك طائفة من أهل الأهواء، وهم ثمانية عشر نفسًا، رأسهم القاضي الأخنائي المالكي وأفتى قضاة مصر الأربعة بحبسه، فحبس بقلعة دمشق سنتين وأشهرًا. وبها مات رحمه الله تعالى ورضي عنه.

وقد بيَّن رحمه الله: أنَّ ما حكم عليه به باطل بوجوه كثيرة جدًّا، وأفتى جماعة: أنه يخطىء كخطأ المجتهدين المغفور لهم، ووافقه جماعة من علماء بغداد. وكذلك ابنا أبي الوليد المالكي شيخ المالكية بدمشق أفتيا: أنَّه لا وجه للاعتراض عليه فيما قاله أصلاً، وأنَّه نقل خلاف العلماء في المسألة، ورجَّح أحدَ القولين فيها.

وبقى مدة في القلعة يبث<sup>(١)</sup> العلم ويصنفه، ويرسل إلى أصحابه الرسائل، ويذكر ما فتح الله به عليه في هذه المرة من العلوم العظيمة، والأحوال الجسيمة.

وقال: قد فتح الله عليًّ في هذا الحصن في هذه المرة من معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشياء، كَانَ كثير من العلماء يتمنونها، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن، ثمَّ إِنَّه مُنع من الكتابة، ولم يُترك عنده دواة ولا قلم ولا ورق، فأقبل على التلاوة والتهجد والمناجاة والذكر.

قال الذهبي في «تأريخه الكبير»: ولما كان معتقلًا في الإسكندرية،

<sup>(</sup>١) في «الذيل»: «يكتب»

التمس منه صاحب سبتة أن يجيز لأولاده، فكتب لهم في ذلك نحوا من ست مئة سطر، منها سبعة أحاديث بأسانيدها والكلام على صحتها ومعانيها، وبحث وعمل، فإذا نظر فيه المحدث خضع له في صناعة الحديث. وذكر أسانيده في عدة كتب، ونبّه على العوالي، عمل ذلك كله من حفظه، من غير أن يكون عنده ثبت أو ما يراجعه.

قال في «فوات الوفيات»: منع من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ما عنده من الكتب، ولم يتركوا له دواة، ولا قلمًا، ولا ورقة، وكتب عقب ذلك يفحم. وكان يقول: إن إخراج الكتب من عنده من أعظم النعم.

قال الحافظ ابن القيم ـ رحمه الله ـ، قال لي مرة: ما يصنع أعدائي بي؟ جنتي في قلبي، وبستاني في صدري، أين رحت فهي معي؛ لا تفارقني، أنا حبسي خلوة، وقتلي شهادة، وإخراجي من بلدي سياحة.

وكان في جبسه في القلعة يقول: لو بذلت ملأ هذه القلعة ذهبًا ما عدل عندي شكر هذه النعمة. أو قال: ما جزيتهم على ما تسَبَبُوا لي فيه من الخير، وكان يقول في سجوده: اللهم أعنّي على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك.

وقال مرة: المحبوس من حُبس قلبُه عن ربه، والمأسور من أسره هواه.

ولما دخل إلى القلعة وصار داخل سورها، نظر إليه، وقال: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَمُهُ بَائِبًا لِمِنْهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴿ اللَّهِ ا

قال شيخنا: وعلم الله ما رأيت أحدًا أطيب عيشًا منه قط، مع

ما كان فيه من الحبس، والتهديد، والإرجاف، وهو مع ذلك أطيب الناس عيشًا، وأشرحهم صدرًا، وأقواهم قلبًا، وأسرّهم نفسًا، تلوح نضرة النعيم على وجهه. وكان إذا اشتد بنا الخوف، وساءت بنا الظنون، وضاقت بنا الأرض؛ أتيناه، فماهو إلا أن نراه ونسمع كلامه، فيذهب عنا ذلك كله، وينقلب انشراحًا وقوة ويقينًا وطمأنينة.

كل هذا في «طبقات الحنابلة» لابن رجب.

وقال الشُّهاب بن فضل الله العمري في «مسالك الأبصار».

منهم: أحمد بن عبدالحليم الحرَّاني، الحافظ الحجة.

هو البحرُ من أيِّ النواحِي أتيته، والبدرُ من أيِّ الضَّواحِي رأيته، جَرَتْ آباؤُه لِشَاْوِ ما قَنِعَ به، ولا وقف عنده طليحًا مُريحًا من تَعَيه. رَضَعَ ثَدْيَ العلمِ مُنذُ فُطِم، وطَلعَ وجهُ الصباحِ ليُحَاكِيَهُ فَلُطِم، وقَطعَ الليلَ والنهارَ دائبينِ، واتخذ العلمَ والعملَ صاحبَينِ، إلى أن أَنْسَى الليلَ والنهارَ دائبينِ، واتخذ العلمَ والعملَ صاحبَينِ، إلى أن أَنْسَى السلفَ بهُداه، وأَنْاًى الْخَلَفَ عن بلوغ مَدَاه.

أَحْيَى معالمَ بيته إذْ دَرَسَ، وجَنَى من فَنَنه الرَّطيبِ ما غَرَسَ، فأصبحَ في فضله آيةً إلا أنه آيةُ الحَرَس، عَرضَتْ له الكُدَى فَزَحْزَحَها، وعارضَتْه البحارُ فضَحْضَحَها، كان أُمَّةً وحدَه، وفردًا حتَّى نزلَ لَحْدَه. أَخْمَلَ من القُرناءِ كلَّ عَظِيم، وأَخْمَدَ من أهل الفناءِ كلَّ قديم، ولم يكن منهم أحد إلا يُجْفِلُ عنه إجفالَ الظَّليم، ويَتَضاءلُ لديه تَضاؤلَ الغَرِيم.

جاء في عصرٍ مأهولٍ بالعلماء، مشحونٍ بنجوم السماء، تَمُوجُ في جانبَيهِ بحورٌ خَضَارِمُ، وتَشْرِقُ في أنسية بحورٌ خَضَارِمُ، وتَشْرِقُ في أنديتهِ بُدورُ دُجُنَّةٍ، وصدورُ أسِنَّةٍ، إلاّ أن صَبَاحَه طَمَسَ تلك النجوم،

وبَحْرَهُ طَمَّ على تِلكَ الغُيُوم، ففَاءَتْ سُمْرَتُه على تلك التَّلاع، وأطلَّتْ قَسورتُه على تلك السِّبَاع، ثُمَّ عُبَّتُ له الكتائبُ فحَطَّمَ صفوفَها، وخَطَمَ أُنوفَها، وابتلَعَ غديرُهُ المطمئنُ جَداولَها، واقتلَعَ طَوْدُهُ المُرْجَحِنُ أُنوفَها، واقتلَعَ طَوْدُهُ المُرْجَحِنُ جَنادِلَها، وأخمدتْ أنفاسَهم ريحُه، وأكْمَدَتْ شَرَاراتِهم مصابِيحُه، نقَلَ عن أئمةِ الإجماع فمن سواهم مذاهبَهم المختلفة واستخضرها، ومثلَّ صُورَهم الذاهبة وأخضرها، فلو شعر أبو حنيفة بزمانِه وملك أمره لأذنى عصرة إليه مُقتربًا، أو مالكُ لأَجْرَى وراءَه أشهبه ولو كَبَا، أو الشافعيُّ لقالَ: ليتَ هذا كان للأمِّ وَلَدًا ولَيتَني كنت له أخا أو أبًا، أو الشيبانيُ ابنُ حنبلٍ لما لامَ عِذَارَه إذا غَدا منه لفَرْطِ العَجبِ أَشْيَبًا، لا بَل داودُ الظاهريُّ وسِنَان الباطنيُّ لظنًا تحقيقه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْمٍ والشَّهْرِستانيُّ الظاهريُّ وسِنَان الباطنيُّ لظنًا تحقيقه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْمٍ والشَّهْرِستانيُّ الطَّاهريُّ وسِنَان الباطنيُّ لظنًا تحقيقه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْمٍ والشَّهْرِستانيُّ الطَّاهريُّ وسِنَان الباطنيُّ لظنًا تحقيقه من مُنتَحَلِه، وابنُ حَزْمٍ والشَّهْرِستانيُّ السَّلَفي لأضافَه هذا إلى استدراكِه وهذا إلى رحلِه.

تَرِدُ إليه الفتاوى ولا يَرِدُها، وتَفِدُ عليه فيُجِيب عليها بأجوبةٍ كأنَّهُ كان قاعدًا لها يُعِدُّهَا.

ولقد تَضَافَرتْ عليه عُصَبُ الأعداءِ [فَأُقْحِمُوا] إذْ هَدَرَ فَحْلُه، وأُفْحِمُوا] إذْ هَدَرَ فَحْلُه، وأُفْحِمُوا إذْ زَمَزَمَ ليُجْنَى الشهدُ نَحْلُه، ورُمِيَ بالكبَائرِ، وتُرُبُّصَتْ به الدَّوائِرُ، وسُعِيَ به ليُؤخَذَ بالجَرائِر، وحَسَدَه مَن لم يَنَل سَعْيَه وكثر فَارتَاب، ونَمَّ وما زادَ على أنَّه اغتاب.

وكان قبلَ مَوتِه قَد مُنِعَ الدَّواةَ والقَلَم، وطَبَعَ على قلبه منها طابعُ الأَلَمِ، فكان مبدأُ مَرَضِه ومَنْشَأُ عَرَضِه، حتى نزلَ قِفارَ المقابر، وتركَ فِقَارَ المنابِر، وحَلَّ ساحةَ تُربِه ومَا يُحاذِر، وأخذَ راحةَ قَلبِه من اللائمِ والعاذِر، فماتَ لا بل حَبِي، وعُرِفَ قَدْرُهُ لأنَّ مِثلَه ما رُئِي.

وكان يومُ دَفْنِه يَومًا مشهودًا ضاقت به بواطن البلدة وظواهِرُها، وتُذُكِّرَتْ به أوائِلُ الرَّزايا وأواخِرُها، ولم يكن [أعظم منها] مُنذُ مِثِينَ سِنِينَ جنازة رُفِعَتْ على الرِّقَاب، ووُطِئَتْ في زِحَامِهَا الأَعقابُ، وسارَ مرفوعًا على الرُّءوس، متبوعًا بالنفوس، تَحْدُوهُ العَبَرات، وتَتُبُعُه الزَّفَرات.

وكان في مَدَد ما يؤخذ عليه في مقاله ويُنْبَذُ في حُفْرة اعتقاله، لا تَبرُد غُلَّة بالجمع بينه وبين خُصَمائه بالمناظرة، والبحث حيث العيونُ ناظرة، بل يَبدُر حاكم فيحكم باعتقاله، أو يمنعه من الفتوى، أو بأشياء من نوع هذه البلوى، لا بعد إقامة بيّنة ولا تقدُّم دعوى، ولا ظهور حجّة بالدليل، ولا وضوح محجّة للتأميل.

كضَرائرِ الحسناءِ قُلْنَ لِوَجْهِها حسَـدًا وبُغضًا إنـه لَـدَميـمُ

كلُّ هذا لتبريزه في الفَضْل حيثُ قصَّرتِ النُّظُراءُ، وتَجلِّيهِ كالمصباحِ إِذْ أَظلمتِ الآراءُ، وقيامِه في دفع حُجَّةِ التتارِ، واقتحامِه، وسيوفُهم تتدفَّقُ لُجَّةَ البدار، حتَّى جَلَس إلى السلطان محمود غازان حيث تَجِم الأُسْدُ في آجامِها، وتَسقُط القلوبُ في دواخلِ أجسامِها، وتَجدُ النارُ فتورًا في ضَرَمِها، والسيوفُ فرقًا في قَرَمِها، خوفًا من ذلك السَّبُع المغتال، والنمروذِ المختال، والأجل الذي لا يُدفع بحيلةِ مُحتال، فجلس إليه وأوما بيده إلى صدرِه، وواجَهه ودراً في نَحْرِه، وطَلبَ منه الدُّعَا، فرفع يديه ودعًا، دُعاءَ مُنصفِ أكثرُه عليه، وغازانُ يؤمِّنُ على دعائه وهو مُقبلٌ عليه ثمَّ كان على هذه المواجهة القبيحة، والمشاتمة الصريحة، أعظم في صدرِ غازانَ والمُغَل من كلّ من طلعَ معه إليهم، وهم سلف العلماء في ذلك الصَّدر، وأهلُ الاستحقاقِ لرِفعةِ القَدْر.

هذا مع ماله من جهاد في الله لم يُفزِعْه فيه طلل الوشيج، ولم يُجزِعْه فيه ارتفاع النشيج، مواقفُ حروب باشرَها، وطوائفُ ضُروب عاشرَها، وبَوارِقُ صِفاحٍ كاشَرَها، ومضايقُ رِماحٍ حاشَرَها، وأصناف خصوم اقتحمَ معها الغمراتِ، وواكلَها مختلف الثَّمرات، وقطَع جِدالَها قويُ لسانِه، وجِلادَها شبَا سِنانِه، قامَ بها وصابرَها، وبُلِيَ بأصاغرِها وقاسَى أكابرَها، وأهلِ بِدَع قامَ في دِفاعِها، وجَهدَ في حَطِّ يَفَاعِها، ومخالفةِ لِمَلِ بَيَّنَ لها خطاً التأويلِ، وسَقَمَ التَّعليلِ، وأسكتَ طَنِينَ ومخالفةِ لِمَلِ بَيَّنَ لها خطاً التأويلِ، وسَقَمَ التَّعليلِ، وأسكتَ طَنِينَ وقاموا وأرجلُهم تَساقَطُ للوقوع، بأدِلَةٍ أقطعَ من السيوف، وأجمعَ من السيوف، وأجلى من فلَقِ الصَّباح، وأجلبَ من فلَقِ الرّماحِ.

إلاّ أنَّ سابق المقدور أوقَعَه في خَلَلِ المَسَايِل، وخَطَلْ خَطَل لا يأمَنُ فيه مع الإكثارِ قائِلٌ، وذلك لحطه على بعض سلفِ العلماء، وحَله لقواعدَ كثيرةٍ من نواميسِ القدماء، وقلَّةِ توقيرِه للكُبَراء، وكثرةِ تكفيرِه للفُقراء، وتزييفه لغالبِ الآراء، وتقريبه لجهلَةِ العوامِّ وأهلِ المِراء، وما أفتى به آخرًا في مسألتَي الزيارةِ والطلاق، وإذاعتِه لهما حتى تكلم فيهما من لا دينَ له ولا خلاق، فسلط ذُبالَ الأعداءِ على سَلِيطه، وأطلق أيديَ الاعتداءِ في تفريطِه، ولَقَمَ نارَهم سَعَفَه، وأرى أقساطهم سَرَفَه، فلم يزَلْ إلى أن ماتَ عِرْضُه منهوبًا، وعَرْضُه مَوْهُوبًا، وصَفَاتُه تَتصدَّع، ورُفاتُه لا يتجمَّع، ولعلَّ هذا لخيرِ أُريدَ به، وأريعَ له لحُسنِ مُنقلَبه.

هذا مع ما جَمعَ من الورع، وما حازَه بحذافير الوجود من الجود، كانت تأتيه القَناطيرُ المقنطرةُ من الذهب والفضة والخيلِ المُسَوَّمةِ والأنعام والحرثِ، فيَهَبُه بأجمعِه، ويَضعُه عند أهل الحاجةِ في موضعِه، لا يأخذُ منه شيئًا إلا ليهبَه، ولا يتحفظُه إلاّ ليُذْهِبَه كُلَّه في سبيل البرّ،

وطريق أهلِ التواضع لا أهلِ الكِبْر. لم يَمِلْ به حُبُّ الشهوات، ولا حُبِّبَ إليه من ثلاثِ الدنيا إلا الصلوات.

وما زال على هذا إلى أن صرعه أجلُه، وأتاهُ بشيرُ الجنة يستعجله، فانتقل إلى الله والظنُّ به أنَّه لا يُخجلهُ.

ولما قَدِمَ غازانُ دمشقَ خرج ابن تيمية ـ رضي الله عنه ـ إليه في جماعة من صلحائهم القدوة الشيخ محمد بن قوام، فلمّا دخلوا على غازانَ وكان ممّا قاله ابن تيمية للترجمان: قُلْ للقانِ: أنت تزعُم أنك مسلم ومعك قاض وإمامٌ وشيخ ومؤذن على ما بلغنا، فغزوتنا، وأبوكَ وجَدُك هُولاكو كانا كافرينِ وما عَمِلاَ الذي عملتَ، عَاهَدا فَوَفَيا، وأنت عاهدت فغدرت، وقُلتَ فما وفيتَ. وجرتْ له مع غازان وقطلوشاه ومولاي أمورٌ ونُوبٌ، قام فيها كلها لله، ولم يخشَ إلاّ الله.

أخبرنا قاضي القضاة أبو العباس ابن [صصري] أنهم لمّا حضروا مجلس غازان قُدِّم لهم طعامٌ فأكلوا منه إلا ابن تيمية، فقيل له لم لا تأكُلُ؟ قال: كيف آكلُ من طعامكم وكلُّه ممّا نَهَبتُم من أغنام الناس، وطبختُموه مما قطعتم من أشجار الناس. ثمّ إن غازان طلبَ منه الدعاء، فقال: اللهمّ إن كنت تعلمُ أنه إنما يقاتل لتكون كلمةُ اللهِ هي العليا وجهادًا في سبيلك فان تؤيده وتنصره، وإن كان للملك والدنيا والتكاثر فان تفعل به وتصنع، يدعو عليه وغازان يؤمن على دعائه ونحن نجمع ثباتنا خوفًا أن يُقتل فيطرطش بدمه. ثم لما خرجنا قلنا له: كدت تهلكنا معك ونحن ما نصحبكم، فانطلقنا عصبة، وتأخر في خاصة من معه، فتسامعت الخوانين والأمراء، فأتوه من كل فج عميق، وصاروا يتلاحقون به ليتبركوا برؤيته، فأما هو فما

وصل إلا في نحو ثلاثمائة فارس في ركابه، أما نحن فخرج علينا جماعة، فسلحونا.

وكان قاضي القضاة أبو عبدالله الحريري يقول: إن لم يكن ابن تيمية شيخ الإسلام فمن هو؟!.

ثم بعد ذلك تمكن ابن تيمية رضى الله عنه في الشام حتى صار يَحلِق الرءوس ويضرب الحدود ويأمر بالقطع والقتل. ثم ظهر الشيخ نصر المنبجي واستولى على أرباب الدولة بالقاهرة، وشاع أمره وانتشر، فقيل لابن تيمية رضى الله عنه: إن نصرًا اتّحادي، وإنَّه ينصر مذهب ابن عربى وابن سبعين، فكتب إليه نحو ثلاثمائة سطر يُنكر عليه، فتكلم نصر المنبجي مع قضاة مصر في أمره، وقال: هذا مبتدع، وأخاف على الناس شرَّه، فحسَّنَ القضاةُ للأمراء طلبه إلى القاهرة، وأن يُعقد له مجلس، [فعُقد له مجلس] بدمشق، فلم يرضَ نصر المنبجي وقال لابن مخلوف: قِل للأمراء: إن هذا يُخشّى على الدولة منه، كما جرى لابن تومرت في بلاد المغرب فطُلِبَ من الافرم نائب دمشق، فعُقِد له مجلس ثانِ وثالث، بسبب العقيدة الحموية، ثم سكنت القضية إلى أيام الجاشنكير، فأوهمه الشيخ نصر أن ابن تيمية يُخرِجهم من الملك ويُقيم غيرَهم، فطُلِب إلى مصر، فتمانع نائب الشام، وقال: قد عُقِد له مجلسان بحضرتي وحضره القضاة والفقهاء، وما ظهر عليه شيء، فقال الرسول لنائب دمشق: أنا ناصح لك، وقد قيل إنه يجمع الناسَ عليك، وعقد لهم بيعة، فجزع من ذلك، وأرسله إلى القاهرة في سنة خمس، وكتب معه كتابًا إلى السلطان، وكُتِب معه محضر فيه خطوط جماعة من القضاة وكبار الصلحاء والعلماء بصورة ما جرى في المجلسين، وأنه لم يثبت فيهما عليه شيء، ولا مُنِع من الإفتاء، فما التفت إلى شيء من

ذلك، وسُجن بالإسكندرية مدةً، ثم عاد إلى دمشق.

وحكى من شجاعته في مواقف الحرب نوبة شقحب ونوبة كسروان مالم يُسمع إلا عن صناديد الرجال وأبطالِ القتال وأحلاسِ الحرب، تارةً يباشر القتال، وتارةً يُحرِّض عليه.

ولما جاء السلطان إلى شقحب لاقاه إلى قرن الحرَّة، وجعل يشجِّعه ويُثبِّته، فلما رأى السلطان كثرة التتار قال: يا لخالد بن الوليد، فقال له: لا تقل هذا، وقل يا الله، واستغث بالله ربَّك، ووحِّده وحدَه تُنصر، وقل: يا مالك يوم الدين إياك نعبد وإياك نستعين. ثم ما زال يُقبل تارة على الخليفة وتارة إلى السلطان يُهدّئهما ويَربط جأشهما حتى جاء نصرُ الله والفتح.

وحُكي أنه قال للسلطان: اثبُتْ فإنك منصور، فقال له بعض الأمراء: قل: إن شاء الله فقال: إن شاء الله تحقيقًا لا تعليقًا، فكان كما قال.

قال الشيخ المقرىء عبدالله بن أحمد بن سعيد: مرضتُ بدمشق مرضًا شديدًا، فجاءني ابن تيمية رضي الله عنه، وجلس عند رأسي وأنا مُثقَل بالحمَّى والمرض، فدعا لي، ثم قال: جاءت العافية، فما كان إلا أن قام وفارقني، وإذا بالعافية قد جاءت، وشُفِيتُ لوقتى.

وكان يجيئه من المال في كل سنة مالا يكاد يُحصى، فيُنفقه جميعه آلافًا ومئين، لا يلمس منه درهمًا بيده، ولا ينفقه في حاجة له، وكان يعود المرضى، ويُشيِّع الجنائز، ويقوم بحقوق الناس، ويتألَّف قلوب الناس، ولا ينسب إلى باحث لديه مذهبًا، ولا يحفظ لمتكلم عنده زلَّة، ولا يشتهي طعامًا، ولا يمتنع من شيء منه، يأكل مما حضر، لا يتكذَّرُ صفوه، ولا يسأمُ عفوه.

وآخر أمره أنه تكلَّم في مسألتي الزيارة والطلاق، فأُخِذ وسُجِن في قلعة دمشق في قاعة، فتوفي بها وصُلِّي عليه بالقلعة، ثم حُمِل على أصابع الرجال إلى جامع دمشق ضحوة النهار، وصُلِّي عليه، ودُفن بمقبرة الصوفية، وما وصل إلى قبره إلا وقت العصر، وخرج الناس من جميع أبواب البلد، وكانوا خلقًا لا يُحصيهم إلا الله تعالى، وحُزِر الرجال بستين ألفًا والنساء حمسة آلاف، وقيل أكثر من ذلك. ورأيت له منامات صالحة. ورثاه جماعات من الناس بالشام وبمصر والعراق والحجاز والعرب من آل فضل.

هذا ما أورده شهاب الدين أحمد بن يحيى بن محمد الكرماني العمري الشافعي المعروف بابن فضل الله الدمشقي في كتابه «مسالك الأبصار في أخبار ملوك الأمصار».

ونقلت عن «اتحاف النبلاء المتقين بإحْياء مآثر الفقهاء والمحدثين» للسيد البدر الكامل العلامة المعروف بإحياء المعارف إلى يوم القيامة، الفائح عَرْفه بين كل نجد وتهامة، القائم بأعباء الإيمان ثم الاستقامة، المضاهي بالسلف الصالح سيماء وعلامة، المستمطر ببركاته إذا بخلت الغمامة، المقدم بفقاهته ونباهته على أبي يعلى وابن قدامة، سيدنا الآتي ذكره الشريف في الختام حُبّا وكرامه، طيّب الله لياليه وأيامه، وأبقاه محروسًا عن الرزايا وحباه ما فيه السلامة.

قال الحافظ ابن رجب الدمشقي: مكث الشيخ ـ أي: تقي الدين أبو العباس ـ في القلعة من شعبان سنة ست وعشرين إلى ذي القعدة سنة ثمان وعشرين، ثم مرض بضعة وعشرين يومًا، ولا يعلم أكثر الناس مرضه، ولم يفجأهم إلا موته.

وكانت وفاته في سحر ليلة الاثنين عشري ذي القعدة، سنة ثمان وعشرين وسبع مئة

وذكره مؤذن القلعة على منارة الجامع، وتكلم به الحرس على الأبراج، فتسامع الناس بذلك، وبعضهم أعلم به في منامه، وأصبح الناس، واجتمعوا حول القلعة حتَّى أهل الغوطة والمرج، ولم يطبخ أهل الأسواق شيئًا، ولا فتحوا كثيرًا من الدكاكين التي من شأنها أن تُفتح أوَّل النهار. وفتح باب القلعة.

فشرع حينئذ الشيخان الصالحان: عبدالله بن المحب الصالحي، والزُّرَعيّ الضرير وكان الشَّيخ يحب قراءتهما فابتدءا من سورة الرَّحمن حتَّى ختما القرآن. وخرج الرجال، ودخل النساء من أقارب الشَّيخ، فشاهدوه ثمَّ خرجن، واقتصروا على من يغسله، ويساعد على تغسيله، وكانوا جماعة من كبار الصالحين وأهل العلم، كالمزِّي وغيره، ولم يفرغ من غسله حتَّى امتلأت القلعة بالرجال وما حولها إلى الجامع، فصلى عليه بدركات القلعة: الزاهد القدوة محمَّد بن تمام. وضجَّ الناس حينئذ بالبكاء والثناء، وبالدعاء والترحم.

وأخرج الشَّيخ إلى جامع دمشق في الساعة الرابعة أو نحوها. وكان قد امتلأ الجامع وصحنه، والكلاسة، وباب البريد، وباب الساعات إلى

اللبادين (1) والفوارة. وكان الجَمْع أعظم من جمع الجمعة، ووضع الشَّيخ في موضع الجنائز، مما يلي المقصورة، والجند يحفظون الجنازة من الزحام، وجلس الناس على غير صفوف، بل مرصوصين، لا يتمكن أحد من الجلوس والسجود إلاَّ بكلفة. وكثر الناس كثرة لا توصف.

فلما أذن المؤذن للظهر أقيمت الصلاة على السدة، بخلاف العادة، وصلوا الظهر، ثمَّ صلوا على الشَّيخ. وكان الإمام نائب الخطابة علاء الدين ابن الخراط لغيبة القزويني بالديار المصرية، ثمَّ ساروا به، والناس في بكاء ودعاء، وتهليل وتأشف، والنساء فوق الأسطحة من هناك إلى المقبرة يدعين ويبكين أيضًا. وكان يومًا مشهودًا، لم يعهد بدمشق مثله، ولم يتخلف من أهل البلد وحواضره إلاَّ القليل من الضعفاء والمخدرات، وصرخ صارخ: هكذا تكون جنازة أهل السنة. فبكى الناس بكاء كثيرًا عند ذلك.

وأخرج من باب البريد، واشتد الزحام، وألقى الناس على نعشه مناديلهم وعمائمهم، وصار النعش على الرءوس، يتقدم تارة، ويتأخر أخرى. وخرج الناس من أبواب الجامع كلها وهي مزدحمة. ثم من أبواب المدينة كلها، لكن كانَ المُعْظم من باب الفرج، ومنه خرجت الجنازة، وباب الفراديس، وباب النصر، وباب الجابية، وعظم الأمر بسوق الخيل.

وتقدم في الصلاة عليه هناك أخوه زين الدين عبدالرَّحمن.

ودفن وقت العصر أَو قبلها بيسير إِلى جانب أخيه شرف الدين

<sup>(</sup>١) في «الذيل»: «الميادين».

عبدالله بمقابر الصوفية وقت العصر، وحُزر الرجال بستين ألفًا وأكثر، إلى مائتى ألف، والنساء بخمسة عشر أَلفًا، وظهر بذلك قول الإمام أُحمد بن حنبل «بيننا وبين أهل البدع يوم الجنائز».

وحتم له ختمات كثيرة بالصالحية والمدينة، وتردد الناس إلى زيارة قبره إيامًا كثيرة، ليلاً ونهارًا، ورئيت له منامات كثيرة صالحة. ورثاه خلق كثير من العلماء والشعراء بقصائد كثيرة من بلدان شتى، وأقطار متباعدة، وتأسّف المسلمون لفقده. رضي الله عنه ورحمه، وغفر له.

وصُلِّي عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام القريبة والبعيدة، حتَّى في اليمن والصين. وأخبر المسافرون: أَنَّه نودى بأقصى الصين للصلاة عليه يوم جمعة «الصلاة على ترجمان القرآن».

وقد أفرد الحافظ أبو عبدالله محمد بن عبدالهادي له ترجمة في مجلَّدة، وكذلك أبو خفص عمر بن علي البزار البغدادي في كراريس

انتهى ما قاله ابن رجب الحافظ مختصرًا.

وقال السيد البدر في «الاتحاف»: وكذلك(١) الشيخ مرعي وسماها: «الكواكب الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية»، وغيره من علماء السنة.

وكذلك الإمام الحجة القدوة شمس الدين محمد الذهبي، أفرد له ترجمة وسماها «الدرة اليتيمية في السيرة التيمية» قاله ابن الوردي في «تاريخه».

<sup>(</sup>١) يعنى: ممن ألف في ترجمة الشيخ ـ رحمه الله ـ.

وكذلك العلامة صفي الدين أحمد البخاري نزيل نابلس سماها «القول الجلي في مناقب ابن تيمية الحنبلي»، وقرض عليها العلامة مفتي القدس محمد التافلاتي، ومحدث الشام محمد الكزبري الشافعي ـ رضى الله عنه وعنهم وعنا ـ.

وقال: ومن مصنفاته في التفسير:

قاعدة [في] الاستعاذة. وقاعدة في البسملة [و] الكلام على الجهر بها، وقاعدة في ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَهَنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ مَن سورة البقرة في قوله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْلَاحِرِ ﴾ ثلاث كراريس، وفي قوله: ﴿ مَثَلَهُمْ كَمَثَلُ الّذِي اسْتَوْقَدَ نَازًا ﴾ كراسين، وفي قوله تعالى: ﴿ يَنَائِّهُمُ النّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ ثلاث كراريس. وفي قوله تعالى: ﴿ يَنَائِّهُمُ النّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ ثلاث كراسي، كراسان، وفي قوله ﴿ مَن قوله ﴿ مَنَا اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللهُ الللللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ ا

ومن كتب الأصول: الاعتراضات المصرية على الفتوى الحموية، أربع مجلدات. مما أملاه في الجب ردًّا على تأسيس التقديس. شرح أوّل المحصّل، مجلد. شرح بضْعَ عشرة مسألة من الأربعين للإمام فخر الدين. تعارض العقل والنقل، أربع مجلدات، جواب ما أورده كمال الدين ابن الشريشي، مجلد. الجواب الصحيح، ردًّا على النصارى،

أربع مجلدات. منهاج الاستقامة. شرح عقيدة الأصفهاني مجلد. شرح أوّل كتاب الغَزْنوي في أصول الدين، مجلد. الردّ على المنطق، مجلد. رد آخر لطيف. الردّ على الفلاسفة، أربع مجلدات. قاعدة في القضايا الوهمية، قاعدة في قياس مالا يتناهى، جواب الرسالة الصفدية. جواب في [نقض] قول بعض الفلاسفة: إن معجزات الأنبياء عليهم السلام قوى نفسانية، مجلد كبير. إثبات المعاد والردّ على ابن سينا. شرح رسالة ابن عبدوس في كلام الإمام أحمد رضي الله عنه في الأصول. ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات، مجلدات. قاعدة في الكليات، مجلد لطيف. الرسالة القبرصية. الرسالة إلى أهل طبرستان وجيلان في خلق الروح والنور. الرسالة البعلبكية. الرسالة الأزهرية. القادرية. البغدادية. أجوبة القرآن والنطق(١). إبطال الكلام النفساني أبطله من ثمانين وجهاً. حواب من حلف بالطلاق الثلاث أن القرآن حرف وصوت. إثبات الصفات والعلو والاستواء مجلدان. المراكشية. صفات الكمال والضابط [فيها]. جواب في الاستواء وإبطال تأويله بالاستيلاء. حواب من قال: لا يمكن الجمع بين إثبات الصفات على ظاهرها مع نفي التشبيه. أجوبة كون العرش والسموات كريّة وسبب قصد القلوب جهة العلو. جواب كون الشيء في جهة العلو مع كونه ليس بجوهر ولا عرض معقول أو مستحيل جواب هل الاستواء والنزول حقيقة؟ وهل لازم المذهب مذهب سماه الإربلية. مسألة النزول واختلافه باختلاف وقته وباختلاف البلدان والمطالع، مجلد لطيف. شرح حديث النزول، مجلد كبير. بيان حل إشكال ابن حزم الوارد على الحديث. قاعدة في قرب الرب من عابديه وداعيه، مجلد. الكلام على

<sup>(</sup>١) في الوافي: الشكل والبقط.

نقض المرشدة. المسائل الإسكندرانية في الرد على الاتحادية والحلولية. ما تضمنه فصوص الحكم. جواب في لقاء الله. جواب في رؤية النساء ربهنّ في الجنة. الرسالة المدنية في إثبات الصفات النقلية. الهلاوونية. جواب سؤال ورك على لسان ملك التتار، مجلد. قواعد في إثبات الرد على القدرية والجبرية، مجلد. الرد على الرافضة والإمامية على ابن مطهر الحلى الخبيث. أربع مجلدات. جواب في حق إرادة الله تعالى لخلق الخلق وإنشاء الأنام لعلة أم لغير علة. شرح حديث "فحَجَّ آدم موسى". تنبيه الرجل الغافل على تمويه المجادل، مجلد. تناسى الشدائد في اختلاف العقائد، مجلد. كتاب الإيمان، مجلد. شرح حديث جبريل في حديث الإيمان والإسلام، مجلد. عصمة الأنبياء عليهم السلام فيما يبلغونه. مسألة في العقل والروح. مسألة في المقربين: هل يسألهم منكر ونكير. مسألة هل يعذب الجسد مع الروح في القبر. الرد على أهل الكسروان، مجلدان. في فضل أبي بكر وعمر رضي الله عنهما على غيرهما. قاعدة تفضيل معاوية رضي الله عنه تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس. مختصر في كفر النصيرية. في جواز قتال الرافضة، كراسة. في بقاء الجنة والنار وفي فنائهما [ورد عليه منها] تقي الدين السبكي.

ومن كتب أصول الفقه: قاعدة غالبها أقوال الفقهاء، مجلدان. قاعدة كل حمد وذم من الأقوال والأفعال لا يكون إلا بالكتاب والسنة. شمول النصوص للأحكام، مجلد لطيف. قاعدة في الإجماع وأنه ثلاثة أقسام. جواب في الإجماع والخبر المتواتر. قاعدة في كيفية الاستدراك على الأحكام بالنص والإجماع. في الرد على من قال إن الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين، ثلاث مصنفات. قاعدة فيها يظن من تعارض النص

والإجماع. مواخذة على ابن حزم في الإجماع. قاعدة في تقرير القياس. قاعدة في الاجتهاد والتقليد في الأحكام. رفع الملام عن الأئمة الأعلام. قاعدة في الاستحسان. وفي وصف العموم والالحاق والإطلاق. قاعدة في أن المخطىء في الاجتهاد لا يأثم. هل العامي يجب عليه تقليد مذهب معين. جواب في ترك التقليد. فيمن يقول مذهبي مذهب النبي وليس أنا محتاج إلى تقليد الأربعة. جواب من تفقه في مذهب ووجد حديثاً صحيحًا هل يعمل به أو لا. جواب تقليد الحنفي الشافعي في [الجمع] للمطر والوتر. الفتح على الإمام في الصلاة. تفضيل قواعد في اللك وأهل المدينة. تفضيل الأئمة الأربعة وما امتاز به كل واحد منهم. قاعدة في تفضيل الإمام أحمد. جواب هل كان النبي على قراعد أن النهي نبيًا. جواب هل كان النبي من قبله. قواعد أن النهي يقتضى الفساد.

ومن كتب الفقه: شرح المحرّر في مذهب أحمد رضي الله عنه، ولم يبيض. شرح العمدة لموفق الدين، أربع مجلدات. جواب مسائل وردت من أصفهان. جواب مسائل وردت من الصلت. مسائل من بغداد. مسائل وردت من طرابلس. قاعدة في المياه والمائعات وأحكامها. مسائل وردت من الرحبة. أربعون مسألة القبت] الدرة المضية في فتاوى ابن تيمية. الماردانية. الطرابلسية. قاعدة في حديث القُلتين وعدم رفعه. قواعد في الاستجمار وتطهير الأرض بالشمس والريح. جواز الاستجمار مع وجود الماء. نواقض الوضوء. قواعد في عدم نقضه بلمس النساء. التسمية على الوضوء. خطأ القول بجواز المسح على الخفين خطأ القول بجواز المسح على الخفين المنخرقين والجوربين واللفائف، وفيمن لا يعطى أجرة الحمام. تحريم

دخول النساء الحمام بلا مئزر. في الحمام والاغتسال. وذم الوسواس. جواز طواف الحائض. تيسير العبادات لأرباب الضرورات بالتيمم والجمع بين الصلاتين للعذر. كراهية التلفظ بالنية وتحريم الجهر بها. الكلم الطيب في الأذكار. كراهية تقديم بسط سجادة المصلي قبل مجيئه في الركعتين اللتين تصليان قبل الجمعة، في الصلاة بعد أذان الجمعة. القنوت في الصبح والوتر [قتل] تارك المباني وكفره. الجمع بين الصلاتين في السفر. [فيما يختلف حكمه بالسفر] والحضر. أهل البدع: هل يصلي خلفهم صلاة بعض أهل المذاهب خلف بعض. الصلوات المبتدعة. تحريم السماع. تحريم الشبابة. تحريم اللعب بالشطرنج. تحريم الحشيشة القنبية ووجوب الحد عليها وتنجيسها. النهى عن المشاركة في أعياد النصارى واليهود وإيقاد النيران في الميلاد ونصف شعبان وما يُفعل في عاشوراء من الحبوب. قاعدة في مقدار الكفارة باليمين. وفي أن المطلقة بثلاثة لا تحل إلاّ بنكاح زوج ثان. بيان الحلال والحرام في الطلاق. جواب مَن حلف لا يفعل شيئًا على المذاهب الأربعة ثم طلق ثلاثًا في الحيض. الفرق المبين بين الطلاق واليمين. لمحة المختطف في الفرق بين الطلاق والحلف. كتاب التحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق. الطلاق البدعي لا يقع. مسائل الفرق بين الطلاق البدعي والخلع ونحو ذلك. مناسك الحج. في حجة النبي على العمرة المكية. في شهر السلاح بتبوك وشرب السويق بالعقبة وأكل التمر بالروضة وما يلبس المحرم وزيارة الخليل عليه السلام عقيب الحج. زيارة البيت المقدس مطلقًا. جبل لبنان كأمثاله من الجبال ليس فيه رجال الغيب ولا أبدال. جميع أيمان المسلمين مكفَّرة.

الكتب في أنواع شتى: جمع بعض الناس فتاويه بالديار المصرية

مدّة مقامه بها سبع سنين في علوم شتى، فجاءت ثلاثين مجلد. الكلام على بطلان الفتوة المصطلحة بين العوام، وليس لها أصل متصل بعلي رضي الله عنه. كشف حال المشايخ الأحمدية وأحوالهم الشيطانية. [بطلان] ما يقوله أهل بيت الشيخ عدي. النجوم: هل لها تأثير عند القران والمقابلة وفي الكسوف: هل يقبل قول المنجمين فيه ورؤية الأهلة، مجلد. تحريم أقسام المعزمين بالعزائم المعجمة وصرع الصحيح وصفة الخواتيم. إبطال الكيميا وتحريمها ولو صحت وراجت. وكتاب السياسة الشرعية، وكتاب التصوف، وكتاب الإستقامة في مجلدين. وكتاب تلبيس الجهمية في تأسيس كلامهم البدعية. في ست مجلدات. وكتاب المحنة المصرية. في مجلدين. وكتاب الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان. بيان الدليل على بطلان التحليل. الرد على الإخنائي في مسألة الزيارة. طهارة بول ما يؤكل لحمه. الصارم المسلول على منتقص الرسول. كتاب اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم. الرد على البكري في مسألة الاستغاثة. التحرير في مسألة حفير. مجلد. في مسألة من القسمة كتبها اعتراضًا على الخويلي في حادثة حكم فيها. الفرقان بين الحق والبطلان. هذا مافي «الاتحاف» مع تقديم وتأخير وزيادات قليلة.

وذكر ابن فضل الله الدمشقي \_ وكان أعرف الناس بالتاريخ \_ وكثير من مصنفاته ما بُيِّضت.

وقال الحافظ ابن رجب ـ رضي الله عنه ـ: وأما تصانيفه فهي أشهر من أن تُذكر، وأعرف من أن تُنكر. سارت مسير الشمس في الأقطار، وامتلأت بها البلاد والأمصار وقد جاوزت حد الكثرة، فلا يمكن لأحد حصرها، ولا يتسع هذا المكان لعد المعروف منها ولا ذكرها.

وقال الصلاح الكتبي: وله أجوبه وسؤالات كان يسأل بها نثرًا فيجيب نظمًا، وليس هذا محل إيراد ذلك، وأشياء لم يصل ذكرها إلينا، ولا أسماءها علينا.

ومن نظمه على لسان الفقراء المجردين:

والله ما فقرنا اختيار جماعة كلنا كسالى تسمع منا إذا اجتمعنا ولبعضهم في مرثيته:

تقي الدين لما مات أضحت وكنت البحر فوق الأرض تمشى

وإنما فقرنا اضطرار وأكلنا ماله عيار حقيقة كلها فشار

لك الدنيا تصيح بانتحاب فعاد البحر من تحت التراب

وقال الفقيه الأديب المؤرخ زين الدين عمر بن الوردي في «تاريخه»: قد رثاه جماعة ورثيته أنا بمرثية على حرف الطاء، فشاعت واشتهرت، فطلبها مني الفضلاء والعلماء من البلاد وهي:

لهم من نثر جوهره التقاطُ خروق المعضلات به تُخاط وليس له إلى الدنيا انبساطُ ملائكة النعيم به أحاطوا ولا لنظيره لُفّ القِماط

عثا في عرضه قومٌ سلاطٌ تقي الدين أحمد خيرُ حبرِ تتوفّي وهو محبوسٌ فريدٌ ولو حضروه حين قضى لألفوا قضى نحبًا وليس له قرينٌ

وحياً المشكلات به يُساط وينهى فرقة فسقوا ولاطوا بوعظ للقلوب هو السِّياط ويساللهِ مسا غطُّسي البــــلاط مناقبه فقد مكروا وشاطوا ولكـن فـى أذاه لهــم نشــاط وعند الشيخ بالسِّجْن اغتباط فقد ذاقوا المَنُون ولم يُواطوا نجوم العلم أدركها انهباط فشك الشرك كان به يماط فإن الضد يعجب الخباط يرى سَجْن الإمام فيُسْتَشَاط ولا وقنف علينه ولا ربياط ولم يُعهد له بكم اختلاط أما لجزا أذيته اشتراط ففيه لِقَـدر مثلكم انحطاط وخوف الشر لانحل الرباط

فتى في علمه أَضْحِي فريدًا وكان إلى التقى يُدعو البرايا وكان الجن تَفْرق من سَطَاهُ فيالله ما قد ضمَّ لحدٌ هم حسدوه لمّا لم يتالوا وكانوا عن طرائقه كُسالى وحَبْسُ الدُّرِّ في الأَصْداف فخر بآل الهاشمي له اقتداء بنو تيمية كانوا فبانوا ولكن يا ندامة حاسيه ويا فرح اليهود بما فعلتم ألم يك فيكم رجلٌ رشيد إمام لا ولاية كأن يرجو ولا جاراكم في كسب مالٍ ففيه سجنتموه وغظتموه وسَجْن الشَّيخ لا يرضاه مثلي أمـا والله لـولا كتٰـم سـري

وكنتُ أقولُ ما عندي ولكن فما أحد إلى الإنصاف يدعو سيظهر قصدكم يا حابسيه فهاهو مات عنكم واسترحتم وحلوا واعْقِدوا من غير ردً

بأهل العلم ما حَسُن اشتطاط وكل في هواه له انخراط وننبئكم إذا نُصِبَ الصَّراط فعاطوا ما أردتم أن تُعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط

ولا أدري ما حاك مثلها شعراء الإسلام والشريعة! وقد ختمنا ترجمة شيخ الإسلام، على هذه القصيدة البديعة النظام، ومن أراد الاطلاع والكشف التمام على ما قال العلماء الأعلام، في مدائح هذا القدوة الإمام، فليسرِّح الطرف في «اتحاف النبلاء» للسيد البدر الهادي إلى دار السلام، فإنه قضى الوطر عن سرد الأقوال والكلام، ولا يفتى وفي المدينة مالك إمام، فجزى الله خير الجزاء حيث قطع ببيانه ألسنة الليام، الواقعة في حصائد الطعن عليه والملام.

تمت القصيدة البديعة، الفائقة في تلك الصنيعة.

هذا والسلام على من سلم المسلمون من لسانه ويده، وفوض الأمر إلى الله الملك العلام، وثلج فواده بالذكر الحسن للبررة الكرام.



العلَّامة/ صدِّيق حسن خان القِنَّوْجي (١٣٠٧)

ــ أَبْجدُ العُلوم ــ التَّاجُ المكلَّل



## أَبْجَدُ العُلُومِ(١)

شيخ الإسلام تقي الدين أبو العبّاس، أحمد بن المفتي شهاب الدين عبدالحليم بن شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبدالسّلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تَيْمِيّة الحَرّاني الحنبلي.

مولده رحمه الله ورحمنا به (٢) م بحرّان يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة، هاجر والده به وبإخوته إلى الشّام من جَوْر التتر، وعُني الشّيخ تقي الدين بالحديث، ونسخ جملة، وتعلّم الخط والحساب في المكتب، وحفظ القرآن، ثمَّ أقبل على الفقه، وقرأ أيامًا في العربية على ابن عبدالقوي، ثمَّ فهمها، وأخذ يتأمَّل كتاب سيبويه حتَّى فهمه، وبرع في النحو، وأقبل على التفسير إقبالاً كليًّا حتَّى سبق فيه، وأحكم أصول الفقه، كل هذا وهو ابن بضع عشرة سنة، فانبهر الفضلاء من فرط ذكائه، وسيلان ذهنه وقوة حافظته وإدراكه، ونشأ في تصورٌن تامٌ، وعفاف وتعبُّد، واقتصاد في الملبس والمأكل.

وكان يحضر المدارس والمحافل في صغره، فيناظر ويفحم الكبار ويأتي بما يتحيّرون منه، وأفتى وله أقل من تسع عشرة سنة، وشرع في الجمع والتأليف، ومات والده وله إحدى وعشرون سنة، وبعُدَ صيته في العالم فطبَّق ذكره الآفاق وأخذ في تفسير الكتاب العزيز أيام الجُمَع على

<sup>(</sup>١) (٣/ ١٣٠\_١٣٨) وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق ١٣٩٨، بعناية عبدالجبار زكَّار.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، وهو من التوسل الممنوع.

كرسي من حفظه فكان يورد المجلس ولا يتلعثم، وكذلك الدرس بتؤدة وصوت جَهْوري فصيح يقول في المجلس أُزيد من كراسين، ويكتب على الفتوى في الحال عدة أوصال بخط سريع في غاية التعليق والإغلاق.

قال الشَّيخ العلامة كمال الدين بن الزَّمْلَكاني عَلَم الشافعية في خطِّ كَتَبَه في حق ابن تَيْمِيَّة كَانَ إِذَا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنَّه لايعرف غير ذلك الفن وحكم بأن لا يعرفه أحد مثله، وكانت الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء.

قال: ولا يعرف أنّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم سواء كَانَ من علوم الشرع أو غيرها إِلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها. انتهى كلامه

وكانت له خبرة تامَّة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث، وبالعالي والنازل، والصحيح والسقيم، مع حفظه لمتونه الَّذي انفرد به، وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى «الكتب السَّتَّة» و «المسند» بحيث يصدق عليه أَن يقال: «كل حديث لا يعرفه ابن تَيْمِيَّة فليس بحديث»، ولكن الإحاطة لله غير أنَّه يغترف فيه من بحر، وغيره من الأثمة يغترفون من السواقي.

أمّا التفسير فسلم إليه، وله في استحضار الآيات للاستدلال قوة عجيبة، ولفرط إمامته في التفسير وعظمة اطلاعه بيّن خطاً كثير من أقوال المفسرين، ويكتب في اليوم والليلة من التفسير أو من الفقه أو من الأصلين أو من الرّدِّ على الفلاسفة والأوائل نحوا من أربعة كراريس، وما يبعد أنّ تصانيفه إلى الآن تبلغ خمسمائة مجلّدة، وله في غير مسألة مصنّف مفرد كمسألة التحليل سماه «بيان الدليل على إبطال التحليل» مجلد وغيرها.

وله مصنف في الرد على ابن مطهر الرافضي الحِلَي في ثلاث مجلدات كبار سماه «منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية».

وتصنيف في الرد على «تأسيس التقديس» للرازي في سبع مجلدات.

وكتاب في الرد على المنطق، وكتاب في «الموافقة بين المعقول والمنقول» في مجلدين، وقد جمع أصحابه من فتاويه ست مجلدات كبار، وله باع طويل في معرفة مذاهب الصَّحابة والتابعين قلَّ أَنْ يتكلَّم في مسألة إِلاَّ ويذكر فيها مذاهب الأربعة، وقد خالف الأربعة في مسائل معروفة، وصنّف فيها واحتج لها بالكتاب والسنة.

وله مصنّف سماه «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية». وكتاب «رفع الملام عن الأثمة الأعلام».

وبقي عدّة سنين لا يُفتي بمذهب معين بل بما قام الدليل عليه عنده، ولقد نصر السنة المحضة، والطريقة السلفية، واحتج لها ببراهين ومقدمات وأمور لم يُسبق إليها، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون، وهابوا وجَسَر هو عليها، حتَّى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه، وبدّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابت لا يداهن ولا يحابي بل يقول الحق المر الذي أدى إليه اجتهاده، وحدة ذهنه، وسعة دائرته في السنن والأقوال.

وجرى بينه وبينهم حملات حربية ووقعات شامية ومصرية.

وكَانَ معظَّمًا لحرمات الله، دائم الابتهال، كثير الاستعانة، قوي التوكل، ثابت الجأش، له أوراد وأذكار يُديمها، وله من الطرف الآخر محبون من العلماء والصلحاء والجند والأمراء والتجار والكبراء، وسائر

العامة تحبه، وبشجاعته تُضْرب الأمثال وببعضها يتشبه أكابر الأبطال، ولقد أقامه الله في نوبة غازان والتقى أعباء الأمر بنفسه واجتمع بالملك مرتين، وبخطلو شاه وبولاي، وكان قبجق يتعجب من إقدامه وجرأته على المغل.

قال القاضي المنشىء شهاب الدين أبو العبّاس أحمد بن فضل الله في ترجمته: جلس الشّيخ إلى السلطان محمود غازان حيث تجم الأسد في آجامها، وتسقط القلوب دواخل أجسامها، وتجد النار فتورًا في ضرَمها والسيوف فرقًا في قرمها خوفًا من ذلك السبع المغتال والنمروذ المحتال، والأجل الّذي لا يدفع بحيلة محتال فجلس إليه وأومأ بيده إلى صدره وواجهه ودرأ في نحره، وطلب منه الدعاء. فرفع يديه ودعا دعاء منصف أكثره عليه، وغازان يؤمن على دعائه.

وكتب ابن الزَّمْلَكاني على بعض تصانيف ابن تَيْمِيَّة هذه الأبيات: ماذا يقولُ الواصفونَ له وصِفاته جلَّتْ عن الحَصْرِ هـو حُجّة لله قاهرةٌ هُو بيننا أُعجوبة العصر هـو آية في الخَلْق ظاهِرَةٌ أنوارها أربَتْ على الفَجْر

قال القاضي أبو الفتح بن دقيق العيد: لما اجتمعت بابن تَيْمِيَّة رأيت رجلاً كل العلوم بين عينيه يأخذ ما يريد ويدع ما يريد. وحضر عنده شيخ النحاة أبو حيَّان وقال: ما رأت عيناي مثله. وقال فيه على البديهة أرباتًا منها:

قامَ ابنُ تَيميَّةٍ في نَصْر شِرعَتِنَا مَقامَ سَيِّدِ تَيْمٍ إِذْ عَصَتْ مُضَرُّ

فأظهرَ الحقّ إذ آثارُهُ دَرَسَتْ وأخمدَ الشَّرّ إذ طارتْ له الشَّررُ كُنّا نُحدَّث عن حَبْرِ يجيءُ فهَا أنتَ الإمامُ الذي قد كان يُنتظر

قال ابن الوردي في «تاريخه» بعد ذلك كلّه: هو أكبر من أن ينبه مثلي على نعوته، فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت: أني ما رأيت بعيني مثله ولا رأى هو مثل نفسه في العلم، وكان فيه قلَّة مداراة وعدم تؤدة غالبًا، ولم يكن من رجال الدول ولا يسلك معهم تلك النواميس، وأعان أعداءه على نفسه بدخوله في مسائل كبار لا يحتملها عقول أبناء زماننا ولا علومهم، كمسألة: التكفير في الحلف بالطلاق، ومسألة: أنَّ الطلاق بالثلاث لا يقع إلاً واحدة، وأنَّ الطلاق في الحيض لا يقع.

وساس نفسه سياسة عجيبة فحبس مرات بمصر ودمشق والإسكندرية، وارتفع وانخفض واستبد برأيه وعسى أنْ يكون ذلك كفارة له، وكم وقع في صعب بقوة نفسه وخلصه الله، وله نظم وسط، ولم يتزوج ولاتسرَّى ولا كَانَ له من المعلوم إلاَّ شيء قليل، وكان أخوه يقوم بمصالحه، وكان لا يطلب منهم غداء ولا عشاء غالبًا، وما كانت الدنيا منه على بال، وكان يقول في كثير من أحوال المشايخ إنها شيطانية أو نفسانية فينظر في متابعة الشيخ الكتاب والسنة فإن كَانَ كذلك فحاله صحيح وكشفه رحماني غالبًا وماهو بالمعصوم، وله في ذلك عدة تصانيف تبلغ مجلدات، من أعجب العجب، وكم عوفي من صرع الجني إنسان بمجرد تهديده للجني، وجَرَت له في ذلك فصول ولم يفعل أكثر من أن يتلو آيات ويقول: إن لم تنقطع عن هذا المصروع و إلاً عملنا معك حكم الشرع و إلاً عملنا معك ما يرضي الله ورسوله.

وفي آخر الأمر ظفروا له بمسألة السفر لزيارة قبور النبيين، وأنَّ السفر

وشد الرحال لذلك منهي عنه لقوله ﷺ: لا تُشَد الرِّحال إِلاَّ إِلَى ثلاثة مساجد. مع اعترافه بأنَّ الزيارة بلا شد رحل قربة، فشنعوا عليه بها، وكتب فيها جماعة بأنه يلزم من منعه شائبة تنقيص للنبوَّة فيكفر بذلك.

وأفتى عدّة بأنه معطى بندلك خطأ المجتهدين المغفور لهم، ووافقه جماعة وكبرت القضية فأعيد إلى قاعة بالقلعة فبقي بضعة وعشرين شهرًا، وآل الأمر إلى أن مُنع من الكتابة والمطالعة، وما تركوا عنده كراسًا ولا دواة، وبقي أشهرًا على ذلك، فأقبل على التلاوة والتهجد والعبادة حتى أتاه اليقين، فلم يفجأ الناسَ إلا نعيه وما علموا بمرضه فازدحم الخلق عند باب القلعة وبالجامع زحمة صلاة الجمعة وأرجح، وشيَّعه الخلق من أربعة أبواب البلد، وحمل على الرؤوس، وعاش سبعًا وستين سنة وأشهرًا، وكان أسود الرأس قليل شيب اللحية ربعة جهوري الصوت أبيض أعين.

قلت: تنقَّص مرة بعض النّاس من ابن تَيْمِيَّة عند القاضي ابن الزَّمْلُكاني وهو بحلب وأَنا حاضر فقال: ومن يكون مثل الشَّيخ تقي الدين في زهده وصبره وشجاعته وكرمه وعلومه، والله لولا تعرضه للسلف لزاحمهم بالمناكب. وهذه نبذة من ترجمة الشَّيخ مختصرة أكثرها من «الدرة اليتيمية في السيرة التيمية» للإمام الحافظ شمس الدِّين محمَّد الدَّهَبيّ ـ رحمه الله.

قال ابن الوردي: وفيها أي سنة (٧٢٨) ليلة الاثنين والعشرين من ذي القعدة توفي شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ـ رضي الله عنه ـ معتقلاً بقلعة دمشق، وغُسل وكُفن وأُخرج وصلَّى عليه أولاً بالقلعة الشَّيخ محمَّد بن تمام، ثمَّ بجامع دمشق بعد الظهر، [وأُخرج] من باب الفرج، واشتد

الزحام في سوق الخيل، وتقدّم عليه في الصلاة هناك أخوه، وألقى الناس عليه مناديلهم وعمائمهم للتبرُّك! وتراصّ الناس تحت نعشه، وحُزرت النساء بخمسة عشر ألفا، وأما الرجال فقيل: كانوا مائتي ألف. وكَثرَّ البكاء عليه، وخُتمت له عدة ختم، وتردد الناس إلى زيارة قبره أيامًا، ورؤيت له منامات صالحة ورثاه جماعة. قلت: ورثيته أنا بمرثية على حرف الطاء؛ فشاعت واشتهرت، وطلبها مني الفضلاء والعلماء من البلاد وهي:

عَنَا في عِرْضه قومٌ سِلاطٌ تقيّ الدِّين أَحمدُ خيرُ حبْرِ تتوفّي وهو محبوسٌ فَريدٌ ولو حَضروه حين قَضَى لألفوا قضى ينحبًا وليس له قرينٌ فتى في علمه أَضْحى فريدًا وكان إلى التُّقى يَدْعو البرايا وكان الجنُّ تَفْرق من سَطَاه فيالله ما قد ضمَّ لحدٌ فيالله ما قد ضمَّ لحدٌ هم حَسَدوه لمّا لَمْ يَنَالوا وكانوا عن طرائقه كُسالى

لهم من نَثْر جَوْهره التقاطُ خُروق المعضلاتِ به تُخاطُ وليس له إلى الدّنيا انبساطُ ملائكة النّعيم به أحاطُوا ولا لِنَظيره لُفَّ القِمَاطُ وحلُّ المشكلاتِ بِه يُناطُ وينهى فِرْقة فسقوا ولاطُوا بوعظِ للقلوبِ هو السّياطُ بوعظِ للقلوبِ هو السّياطُ ويالله ما غطّى البلاطُ! مناقبه فقد مَكروا وشاطُوا ولكن في أذاه لهم نَشَاطُ ولكن في أذاه لهم نَشَاطُ ولكن في أذاه لهم نَشَاطُ

وعند الشّيخ بالسّجن اغْتِباطُ وحَبْسُ الدُّرِّ في الأصداف فخرّ فقد ذاقوا المنُونَ ولم يُواطوا بآل الهاشمي له اقتداءً نجوم العلم أدركها انهباط بنو تبميّة كانوا فيانوا فشك الشّرك كان به يُمَاطُ ولكن يا ندامة حَاسِيه فإن الضدّ يُعْجبه الخباطُ ويا فرح اليهود بما فَعَلْتم يرى سَجْنَ الإمام فَيُستشاطُ ألم يكُ فيكم رجلٌ رشيدٌ ولا وقـف عليـه ولا ربّــاطُ إمامٌ لا ولاية كان يرجو ولم يُعهد له بكم اختلاطُ ولا جاراكم في كُسب مال أَمَــا لجــزا أَذيَّتــه اشتــراطُ ففيم سَجَنتموه وغظتموه ففينه لِقَـدْر مثلكـم انحطـأطُ وسَحْن الشَّيخ لا يرضاه مثلى وخوف الشّرّ لانحلّ الرِّباطُ أَمَا والله لـولا كَتْـُم سـرِّي بأهل العلم ما حَسُنَ اشتطاطُ وكنتُ أَقول ما عندي ولكنْ فما أَحد إلى الإنْصَافِ يَدْعو وكـلٌ فـى هـواه لـه انخـراطُ ونيُّتُكم إذا نُصبَ الصِّراطُ سيظهر قَصْدُكم يا حابسيه فعاطُوا ما أَردتم أَنْ تُعَاطُوا فهاهو مات عنكم واسترحتم عليكم وانطَوى ذاك البسَاطُ وحلُّوا واعقدوا من غير ردٍّ وكنتُ اجتمعتُ به بدمشق سنة (٧١٥) بمسجده بالقصاعين، وبحثت

بين يديه في فقه وتفسير ونحو، فأُعجبه كلامي وقبَّل وجهي وإني لأرجو بركة ذلك، وحكى لي عن واقعته المشهورة في جبل كسروان، وسَهِرت عنده ليلة، فرأيت من فتوَّته ومروءته ومحبَّته لأهل العلم ولا سيما الغرباء منهم أمرًا كثيرًا، وصلَّيت خلفه التراويح في رمضان فرأيت على قراءته خشوعًا، ورأيت على صلاته رقَّة حاشية تأخذ بمجامع القلوب. انتهى كلام الإمام زين الدِّين عمر بن الوردي المتوفى بحلب سنة (٧٤٩) رحمه الله تعالى بعبارته.

وقد ذكرت لابن تَيْمِيَّة \_ رحمه الله \_ ترجمة حافلة بالفارسية في كتابي «إتحاف النبلاء المتقين».

وله قُدِّس سره تراجم كثيرة حسنة اعتنى بجمعها جمع جم من العلماء الفضلاء.

منها كتاب «القول الجلي» في ترجمة شيخ الإسلام تقي الدِّين بن تَيْمِيَّة الحنبلي للسيد صفي الدِّين أحمد الحنفي البخاريّ نزيل نابُلُس رحمه الله \_، وهو جزء لطيف، وعليه تقريظ للشيخ العلاَّمة محمَّد التافلاني مفتي الحنفية بالقدس الشريف، وتقريظ للشيخ عبدالرَّحمن الشَّافعيّ الدِّمشقي الشهير بالكزبري.

ومنها كتاب «الكواكب الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة» للشيخ الإمام العلَّامة مرعي

ومنها كتاب «الرّد الوافر على من زعم أنَّ من سمى ابن تَيْمِيَّة شيخ الإسلام كافر» للشيخ الإمام الحافظ أبي عبدالله محمَّد بن شمس الدِّين أبي بكر بن ناصر الدِّين الشَّافعيّ الدِّمشقي، وعليه تقريظ للحافظ ابن

حجر العسقلاني صاحب «فتح الباري»، وتقريظ لقاضي القضاة صالح بن عمر البلقيني ـ رحمه الله ـ، وتقريظ للشيخ الإمام عبدالرَّحمن التفهني الحنفي وتقريظ للشيخ العلاَّمة شمس الدِّين محمَّد بن أَحمد البساطي المالكي، وتقريظ للقاضي الفهامة نور الدِّين محمود بن أَحمد العيني الحنفي وهذا أطول التقاريظ وهي الَّتي كتبوها في سنة (٨٣٥)، وأَيضا عليه تقريظ للإمام العلاَّمة قاضي قضاة الحنابلة بالديار المصرية أبي العبراً المحديث الأشرفية، وتقريظ لمحدّث حلب الحافظ الإمام أبي الوفا إبراهيم بن محمَّد النعيم رضوان بن محمَّد بن يوسف العقبي المصري الشافعي، ثمَّ قرظ عليه غيرهم من سائر البلدان يوسف العقبي المصري الشافعي، ثمَّ قرظ عليه غيرهم من سائر البلدان يوسف العقبي سراج الدِّين الحمصي الشَّافعيّ وخلق كثير.

وكان قد نبغ شخص في المائة التاسعة يُسمّى علاء الدِّين محمَّد البخاريّ بدمشق تعصب على الشَّيخ وأَفتى بكفره وكفر من سمّاه شيخ الإسلام، فردّ عليه في هذا الكتاب وعدّد من سمّاه شيخ الإسلام من أئمة جميع المذاهب منهم خصومه كالسبكي وغيره، وبعد إتمامه أرسله إلى مصر فقرظ عليه من تقدم ذكرهم.

وممن مدح شيخ الإسلام بقصائد حسنة طويلة الشَّيخ العلاَّمة إسحاق ابن أبي بكر الثركي المصري الفقيه المحدث نجم الدِّين أبو الفضل أولها:

يُعنِّفني في بُغيتي رُّتبة العُلى جهولٌ أراه راكبًا غيرَ مَرْكبي إلى آخرها وهي نفيسة جدًّا.

وهذه التقاريظ المشار إليها كلها بمنزلة (تراجم مفيدة) وهي تُفصح

عن علو مكان شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة \_ رحمه الله \_ في العلوم والمعلومات.

وقد أقرّ بفضله وبلوغه رتبة الاجتهاد من لا يحصى كثرة منهم الحافظ الذّهبيّ، والسيوطي، والسخاوي، والمزي، والحافظ ابن كثير، وابن دقيق العيد، والحافظ فتح الدِّين اليعمري المعروف بابن سيِّد النَّاس، والحافظ عَلَم الدِّين البرزالي وغير هؤلاء وقد ترجم له الحافظ ابن حجر في «الدرر الكامنة» والعلامة شهاب الدِّين بن فضل الله العمري في «مسالك الأبصار»، والإمام العلامة ابن رجب الحنبلي في «طبقاته»، والعلامة ابن شاكر في «تذكرة والإمام العالم الحافظ شمس الدِّين ابن عبدالهادي في «تذكرة الحفاظ» ترجمة حافلة جدًّا، وذكر الشَّيخ الفاضل صلاح الدِّين الكتبي في «فوات الوفيات» من تصانيفه كتبًا جمة لا يسع لها هذا الموضع.

وأَثنى عليه شيخنا (١) العلامة القاضي محمَّد بن عليّ الشَّوكاني في آخر «شرح الصدور في تحريم رفع القبور» وشهد أَيضًا بفضله وعلمه وسعة اطلاعه وكمال ورعه مخالفوه. منهم الشَّيخ كمال الدِّين الزِّمْلكاني، والشَّيخ صدر الدِّين بن الوكيل، والشَّيخ أبو الحسن تقي الدِّين السبكي الرّاد عليه في مسئلة الزيارة.

وقد ردّ هذا الرّد صاحب كتاب «الصارم المنكي على نحر ابن السبكي». وأَجمعُ له إِن شاء الله تعالى ترجمة حافلة مستقلة في كتاب مفرز<sup>(۲)</sup> لذلك، فلنقتصر على هذا المقدار هاهنا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) بالإجازة، وإلا فهو لم يلقه.

<sup>(</sup>۲) کذا.

## التَّاج المُكَلَّل من جَوَاهِر مآثر الطِّراز الآخر والأوَّل(١)

## شيخ الإسلام ابن تَيْمِيّة

أَحمد بن عبدالحليم بن عبدالسَّلام ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني الدِّمشقي الحنبلي، تقي الدِّين أبو العَبَّاس

قال الشوكاني في كتاب «شرح الصدور في تحريم رفع القبور»: هو الإمام المحيط بمذاهب سلف هذه الأمة وخلفها، انتهى

وقال ابن فضل الله العمري في «مسالك الأبصار»: هو العلامة الحافظ المجتهد الحجة المفسر شيخ الإسلام نادرة العصر علم الزهاد.

وقال ابن رجب: هو الإمام الفقيه المجتهد المحدّث المفسر الأصولي.

وقال الحافظ شمس الدين بن عبدالهادي في «تذكرة الحفاظ» هو شيخنا الإمام الرباني، إمام الأئمة ومفتي الأمة بحر العلوم سيد الحفاظ، فارس المعاني والألفاظ، فريد العصر قريع الدهر شيخ الإسلام قدوة الأنام، علامة الزمان، ترجمان القرآن، علم الزهاد أوحد العباد، قامع المبتدعين علامة المجتهدين.

وقال في «البدر الطالع»: شيخ الإسلام، إمام الأئمة المجتهد المطلق، ولد سنة (٦٦١).

<sup>(</sup>١) (ص/٤٢٠ ـ ٤٣١) تُحقيق عبدالحكيم شرف الدين، ط. بومبي ١٣٨٢.

قال ابن حجر في «الدرر»: نظر في الرجال والعلل، وتفقه، وتمهر وتقدم وصنف، ودرس وأفتى، وفاق الأقران، وصار عجبًا في سرعة الاستحضار وقوة الجنان، والتوسع في المنقول والمعقول والاطلاع على مذاهب السلف والخلف، انتهى.

وأقول أنا: لا أعلم بعد ابن حزم مثله، وما أظن سمح الزمان ما بين عصري الرجلين بمن يشابههما أو يقاربهما. قال الذَّهبيّ ما ملخصه: كَانَ يُقْضَى منه العجب إذا ذكر مسألة من مسائل الخلاف واستدل ورجّح، وكان يحق له الاجتهاد لاجتماع شروطه، وما رأيت أسرع انتزاعًا للآيات الدالة على المسألة الَّتي يوردها منه، ولا أشد استحضارًا للمتون وعزوها منه. كانت السنة نصب عينيه، وعلى طرف لسانه، بعبارة رشيقة، وكان آية من آيات الله في التفسير والتوسع فيه، قال: ولعل فتاويه في الفنون تبلغ ثلاث مائة مجلد بل أكثر، وكان قوالاً بالحق لا تأخذه في الله لومة لائم.

وكان أبيض، أسود الرأس واللحية، قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، كأن عينيه لسانان ناطقان، ربعة من الرجال، بعيد ما بين المنكبين، جهوري الصوت فصيحًا، سريع القراءة تعتريه حدّة؛ لكن يقهرها بالحلم. قال: ولم أرَ مثله في ابتهاله واستعانته بالله وكثرة توجهه إليه، وأنا لا أعتقد فيه عصمة، بل أنا مخالف له في مسائل أصلية وفرعية، فإنه كَانَ بشرًا من البشر تعتريه حدة في البحث؛ وغضب وصدمة للخصوم، تزرع له عداوة في النفوس، ولولا ذلك لكان كلمة إجماع، فإن كبارهم خاضعون لعلمه، معترفون بأنه بحر لا ساحل له، وكنز ليس له نظير، ولكن ينقمون عليه أخلاقًا وأفعالًا، وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلاً رسول الله عليه أخلاقًا وأفعالًا، وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلاً

قال الذهبي: ولا كَانَ متلاعبًا بالدين ولا يتفرد بمسائل بالتشهي، ولا يطلق لسانه بما اتفق بل يحتج بالقرآن والحديث والقياس، ويبرهن ويناظر أُسوة مَنْ تقدمه من الأئمة، فله أجر على خطئه، وأجران على إصابته. انتهى.

قال الشوكاني: ومع هذا، فقد وقع له مع أهل عصره قلاقل وزلازل، وامتحن مرة بعد أخرى، وحبس حبسًا بعد حبس، وجرت فتن عديدة. والناس قسمان في شأنه: فبعض منهم مقصر به عن المقدار الَّذي يستحقه بل يرميه بالعظائم، وبعض آخر يبالغ في وصفه ويجاوز به الحد ويتعصب له كما يتعصب أهل القسم الأوّل عليه. وهذه قاعدة مطَّردة في كل عالم يتبحر في المعارف العلمية ويفوق أهل عصره ويدين بالكتاب والسنة، فإنه لا بد أن يستنكره المقصِّرون، ويقع له معهم محنة [بعد محنة]. ثمَّ يكون أمره الأعلى وقوله الأولى، ويصير له بتلك الزلازل لسان صدق في الآخرين. ويكون لعلمه حظ لا يكون لغيره، وهكذا كان حال هذا الامام، فإنه بعد موته عرف النَّاس مقداره، واتفقت الألسن بالثناء عليه إلاً من لا يعتد به، وطارت مصنفاته واشتهرت مقالاته، انتهى.

وقد ترجم له جماعة منهم: شهاب [الدين] بن فضل الله العمري في «مسالك الأبصار» وكتب ترجمة حسنة طويلة عريضة كاملة، ومنهم العلامة ابن رجب الحنبلي في «طبقاته» وأثنى عليه ثناءً كثيرًا، ومنهم ابن شاكر صاحب «فوات الوفيات»، ومنهم الشيخ مرعي وسماها «الكواكب الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة»، ومنهم الحافظ ابن عبدالهادي ترجم له في مجلد مفرد، ومنهم أبو حفص عمر بن عليّ البزار البغدادي كتب كراريس في ترجمته، ومنهم العلامة صفي الدين أحمد البخاريّ نزيل نابلس وسماها «القول الجلي»، وقرظ عليه العلامة مفتي القدس نزيل نابلس وسماها «القول الجلي»، وقرظ عليه العلامة مفتي القدس

محمَّد التافلاتي، ومحدَّث الشَّام محمَّد الكزبري الشافعي، ومنهم العلاَّمة نجم الدِّين أبو الفضل أنشد قصيدة حسنة طويلة في مدحه وثنائه (١٠).

قال ابن رجب ـ رحمه الله تعالى ـ في حقه: شيخ الإسلام وعلم الأعلام، وشهرته تغني عن الإطناب في ذكره والإسهاب في أمره، عني بالحديث. وسمع «المسند» مرات، والكتب السِّتَة، و«معجم الطَّبرانيّ الكبير»، ومالا يحصى من الكتب والأجزاء، وقرأ بنفسه، وكتب بخطه جملة من الأجزاء، وأقبل على العلوم في صغره، وبرع في ذلك وقرأ في العربية، وأقبل على تفسير القرآن الكريم، فبرز فيه، وأحكم أصول في العربية، والفرائض، والحساب، ونظر في علم الكلام والفلسفة، وبرز في ذلك على أهله، ورد على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل، وتأهل للفتوى والتدريس، وله دون العشرين سنة، وأفتى من قبل العشرين أيضًا، وأُمِدِّ بكثرة الكَتْب وسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم، وبُطْء النسيان، حتَّى قال غير واحد: إنه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه.

وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين، والشيخ تاج الدين الفزاري، وزين الدين بن المرحل. وابن المنجّىٰ، وجماعة، وذكر درسًا عظيمًا في البسملة \_ وهو مشهور بين الناس \_ وعظمه الجماعة الحاضرون، وأثنوا عليه ثناءً كثيرًا.

قال الذَّهبيّ: وكان الفزاري يبالغ في تعظيمه، وذكر على الكرسي يوم جمعة شيئًا من الصفات، فقام بعض المخالفين، وسعوا في منعه من الجلوس، فلم يمكنهم ذلك، وقال قاضي القضاة شهاب الدين الخويي: أَنَا

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

على اعتقاد الشَّيخ تقي الدين، فعوتب في ذلك، فقال: لأن ذهنه صحيح، وموادَّه كثيرة. فهو لا يقول إلاَّ الصحيح. وقال الشَّيخ شرف الدين المقْدِسِيّ: أَنَا أَرجو بركته ودعاءه، وهو صاحبي وأخي. ذكر ذلك البرزالي في «تاريخه»، ولم يزل في علو وازدياد من العلم والقدر إلى آخر عمره.

وقال الذَّهبيّ: شيخنا وشيخ الإسلام، فريد الزمان علمًا ومعرفة، وشجاعة وذكاء، وتنويرًا إلـٰهيًا، وكرمًا ونصحًا للأمة، وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، سمع الحديث، وأكثر بنفسه من طلبه، وكتب، ونظر في الرجال والطبقات، وحصل مالم يحصله غيره. وبرع في تفسير القرآن، وغاص في دقيق معانيه بطبع سيال، وخاطر إلى مواقع الإشكال ميال، واستنبط منه أشياء لم يسبق إليها. وبرع في الحديث وحفظه، فقلَّ من يحفظ [ما يحفظه] من الحديث معزوًا إلى أصوله، مع شدة استحضاره له وقت إقامة الدليل، وفاق الناس في معرفة الفقه، واحتلاف المذاهب، وفتاوي الصَّحابة والتابعين، بحيث إنَّه إذا أفتى لم يلتزم بمذهب، بل بما يقوم دليله عنده، وأتقن العربية أصولاً وفروعًا، وتعليلًا واختلافًا، ونظر في العقليات، وعرف أقوال المتكلمين، وَردَّ عليهم، وَنَبُّهُ على خطئهم، وحذَّر منهم، ونصر السنة بأوضح حجج وأبهر براهين. وأُوذي في ذات الله من المخالفين، وأُخيف في نصر السنة المحضة، حتَّى أعلى الله مناره، وجمُّع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له، وَكَبَتَ أعداءه، وهدى به رجالاً من أهل الملل والنحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا، وعلى طاعته، وأحيا به الشَّام، بل الإسلام بعد أَن كَاد ينثلم بتثبيت [أولي] الأمر لما أقبل حزب «التتر» والبغي في خيلائهم، وظُنت بالله الظنون، وزلزل المؤمنون، واشْرَأُبَّ النَّفاق وأبدى صفحته. ومحاسنه كثيرة، وهو أكبر من أن ينبه على سيرته مثلي، فلو

حلفت بين الركن والمقام [وبالطلاق ألف طلقة](١) أني ما رأيت بعيني مثله، وأنَّه ما رأى مثل نفسه ما حنثت.

وقد قرأت بخط الشَّيخ العلامة شيخنا كمال الدين بن الزَّمْلَكاني ما كتبه سنة بضع وتسعين تحت اسم «ابن تَيْمِيَّة»: كَانَ إِذَا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنَّه لا يعرف غير ذلك، وحكم أنَّ أحدًا لا يعرفه مثله. وكان الفقهاء من سائر الطوائف إِذَا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء، ولا يعرف أنَّه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم ـ سواء كَانَ من علوم الشرع أوغيرها ـ إِلاَّ فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

قال ابن رجب: قلت: وقد عرض عليه قضاء القضاة ومشيخة الشيوخ فلم يقبل شيئًا من ذلك.

أثنى عليه ابن سيد الناس ثناءً بالغًا حسنًا، وكتب الذَّهَبيّ في «تاريخه الكبير» ترجمة مطولة له، قال فيها: لا يبلغ أحد في العصر رتبته، ولا يقاربه، وهو عجب في استحضاره (٢) واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب السِّتة والمسند بحيث يصدق عليه أَن يقال: «كل حديث لا يعرفه ابن تَيْمِيَّة فليس بحديث».

قال: فلقد كَانَ عجبًا في معرفة علوم الحديث ولقد كتب «الحموية» في قعدة واحدة، وهي أزيد من ذلك، وله يد طولى في الكلام على المعارف والأحوال. والتمييزبين صحيح ذلك وسقيمه، ومعوجه وقويمه.

<sup>(</sup>١) مابين ألقوسين ليس من كلام الذهبي، وهو هكذا في المطبوعة.

<sup>(</sup>٢) اختصر المؤلف هنا عبارة الذهبي، والمقصود استحضار الحديث.

وقد ترجم له ابن الزَّمْلَكاني ترجمة عظيمة وأثنى عليه ثناء عظيمًا. ومدحه أَبو حيان الأندلسي نظمًا حسنًا. وقال له ابن دقيق العيد عند اجتماعه به وسماعه لكلامه: ما كنت أظن أنَّ الله فيما بقي يخلق مثلك.

قال ابن رجب: ومما وجد في كتاب كتبه العلامة أبو الحسن السبكي إلى الحافظ الذَّهبيّ في أمره: أما قول سيدي في الشَّيخ فالمملوك يتحقق كبر قدره، وزخارة بحره، وتوسعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وبلوغه في كل من ذلك المبلغ الَّذي يتجاوز الوصف، والمملوك يقول ذلك دائمًا، وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجلّ، مع ما جمعه الله له من الزهادة والورع والديانة، ونصرة الحق، والقيام فيه لا لغرض سواه، وجريه على سنن السلف، وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزمان، بل من أزمان، انتهى.

قلت: وأبو الحسن السبكي ـ هو السبكي الكبير ـ كما صرّح بذلك ابن مفلح في طبقاته، وقد قال بعض السفهاء: إِنَّ علمه كَانَ زائدًا على عقله ـ يشير بذلك إلى قلة فهمه، كأنَّ القائل بهذا القول لم يقف على ما أثنى به عليه جمع جم من الأثمة الكبار بالذكاء وقوة الدرك وبلوغه في المعقولات مبلغًا عظيمًا والزهد، فأين هذا يقع من ذاك، ولكن من أعمى الله بصر بصيرته فهو يرى الشمس مظلمة، هذا السبكي عدوه، والراد عليه قد أقر له في كتابه هذا بما أقر، ولنعم ما قيل:

وإذا أتتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأني كامل

وكان الحافظ المزي يبالغ في تعظيم الشَّيخ والثناء عليه، حتَّى كَانَ يقول: لم يُر مثله منذ أربع مئة سنة، وقال ابن رجب: بلغني من طريق صحيح عن ابن الزَّمْلُكاني: أنَّه سئل عن الشَّيخ؟ فقال: «لم نر من خمس

مئة سنة أو أربع مئة سنة ـ الشك من الناقل، وغالب ظنه: أنّه قال: من خمس مئة سنة ـ أحفظ منه». وكذلك المشايخ العارفون كالقدوة محمّد بن قوام، ويحكى أنّه كَانَ يقول: ما أسْلَمَت معارفنا إِلاَّ على يد «ابن تَيْمِيّة»، والشّيخ عماد الدين الواسطي كَانَ يعظمه جدًّا، وتلمذ له، مع أنّه كَانَ أسن منه. وكان يقول: قد شارف مقام الأئمة الكبار، ويناسب قيامه في بعض الأمور مقام الصديقين.

وكتب رسالة إلى خواص أصحاب الشّيخ ويوصيهم بتعظيمه واحترامه؛ ويعرفهم حقوقه؛ ويذكر فيها: أنّه طاف أعيان بلاد الإسلام ولم ير فيها مثل الشّيخ عملاً وعلمًا، وحالاً وخلقًا واتباعًا، وكرمًا وحلمًا في حق نفسه، وقيامًا في حق الله عند انتهاك حرماته، وأقسم على ذلك بالله ثلاث مرات، ثمّ قال: أصدق الناس عقلاً، وأصحهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه؛ وأسخاهم كفًا، وأكملهم اتباعا لنبيه محمّد عليه وأبنا في عصرنا هذا من تُستجلى النبوة المحمدية وسننها من أقواله وأفعاله إلاً هذا الرّجل، بحيث يشهد القلب الصحيح أنّ هذا هو الاتباع حقيقة.

وطوائف من أئمة الحديث حفاظهم وفقهائهم: كانوا يحبون الشَّيخ ويعظمونه، ولم يكونوا يحبون له التوغل مع أهل الكلام ولا الفلاسفة، كما هو طريقة أئمة الحديث المتقدمين مثل الشافعي وأحمد وإسحاق وأبي عبيد ونحوهم، وكذلك كثير من الفقهاء وغيرهم كرهوا له التفرد ببعض شذوذ المسائل الَّتي أنكرها السلف على من شذ بها.

أقول: وهذا الانكار منهم عليه إنكار جاهل على عالم، والمرء عدو لما جهل، والذي تفرد به شيخ الإسلام من بعض المسائل قد أثبته جماعة من أهل العلم بالأدلة الصحيحة المحكمة الثابتة، وذبوا جنابه الرفيع عن تلك الإيرادات، ولهذا قال الذَّهَبِيّ: غالب حطه على الفضلاء والمتزهدة حق، وفي بعضه هو مجتهد، ولا يكفر أحدًا إلاَّ بعد قيام الحجة عليه، قال: ولقد نصر السنة المحضة، والطريقة السلفية؛ واحتج ببراهين ومقدمات، وأمور لم يسبق إليها، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون وهابوا، وحسر هو عليها حتَّى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قيامًا لا مزيد عليه، وبدَّعوه وناظروه وكابروه، وهو ثابت لا يداهن بحال ولا يحابي، بل يقول الحق المرَّ الذي أدَّاه إليه اجتهاده وحدة ذهنه وقوة عقله وفهمه وسعة دائرته في السنن والأقوال، مع ما اشتهر عنه من الورع وكمال الفكرة وسرعة الإدراك، والخوف من الله، والتعظيم لحرمات الورع وكمال الفكرة وسرعة الإدراك، والخوف من الله، والتعظيم لحرمات من نوبة قد رموه عن قوس واحدة، فينجيه الله، فإنه دائم الابتهال، كثير الاستعانة، قوي التوكل، ثابت الجأش، وله من الشطر الآخر محبون من العلماء والصلحاء، ومن الجند والأمراء، ومن التجار والكبراء، من العامة تحبه، لأنه منتصب لنفعهم ليلاً ونهارًا، بلسانه وقلمه.

وأما شجاعته: فبها تضرب الأمثال، وببعضها يتشبه الأكابر الأبطال، فلقد أقامه الله في نوبة غازان، والتقى أعباء الأمر بنفسه، وقام وقعد وطلع وخرج، واجتمع بالملك مرتين، وكان «قبجق» يتعجب من إقدامه وجرأته على المغول، وله حدة قوية تعتريه في البحث، حتَّى كأنه ليث حَرب، وهو أكبر من أن ينبه على نعوته.

وله نظم قليل وسط. ولم يتزوج، ولا تسرى، ولا له من المعلوم إلاً شيء قليل. وأخوه يقوم بمصالحه، ولا يطلب منهم غداء ولا عشاء في غالب الوقت، وما رأيت في العالم أكرم منه، ولا أفرغ منه عن الدينار

والدرهم، لا يذكره ولا أظنه يدور في ذهنه، وفيه مروءة، وقيام مع أصحابه، وسعي في مصالحهم. وهو فقير لا مال له. وملبوسه كآحاد الفقهاء، ولم يُنْحَن لأحد قط، وإنما يسلم ويصافح ويتبسم.

وأما محنه فكثيرة، وشرحها يطول جدًّا، منها: أنَّه امتحن في سنة ٧٠٥ بالسؤال عن معتقده \_ بأمر السلطان \_ فجمع نائبه القضاة والعلماء بالقصر، وأحضر من داره «العقيدة الواسطية» فقرأوها في ثلاثة مجالس، وحاققوه وبحثوا معه؛ ووقع الاتفاق بعد ذلك على أنَّ هذه عقيدة سنية سلفية، فمنهم من قال ذلك طوعًا ومنهم من قاله كرهًا، وورد بعد ذلك كتاب من السلطان فيه: إنَّما قصدنا براءة ساحة الشَّيخ، وتبين لنا أنَّه على عقيدة السلف.

وفي آخر الأمر: دبروا عليه الحيلة في مسألة المنع من السفر إلى قبور الأنبياء والصالحين، وألزموه من ذلك بالتنقص بالأنبياء وذلك كفر، وأفتى بذلك طائفة من أهل الأهواء \_ وهم ثمانية عشر نفسًا \_ رأسهم القاضي الأخنائي المالكي، وحبس بقلعة دمشق سنتين وأشهرًا وبها مات \_ رحمه الله تعالى \_. ووافقه جماعة من علماء بغداد، وكذلك ابنا أبي الوليد \_ شيخ المالكية بدمشق \_ أفتيا: أنّه لا وجه للاعتراض عليه فيما قاله أصلاً، وأنّه نقل خلاف العلماء في المسألة، ورجح أحد القولين.

قال الحافظ ابن القيم: سمعت «ابن تَيْمِيَّة» ـ قدس الله روحه، ونور ضريحه ـ يقول في الحبس: «إِنَّ في الدنيا جنة من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة»، قال وقال لي مرة: ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جنتي في قلبي، وبستاني في صدري، أين رحت فهي معي لا تفارقني، أنا حبسي خلوة، وقتلي شهادة، وإخراجي من بلدي سياحة.

وكان فى حبسه يقول: لو بذلت ملء هذه القلعة ذهبًا ما عدل عندي شكر هذه النعمة \_ أو قال: ما جزيتهم على ما تسببوا لي من الخير \_ أو نحو هذا.

وقال مرة: المحبوس من حبس قلبه عن ربه، والمأسور من أسره هواه. ولما دخل إلى القلعة، وصار داخل سورها، نظر إليه، وقال: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَمُ بَائِهُ إِلَيْهُ فِيهِ ٱلرَّحَمَّةُ وَظَلِهِ رُمُونِ قِبَالِهِ ٱلْعَدَابُ ﴾ انتهى حاصله.

قال ابن رجب: وأما تصانيفه فهي أشهر من أن تذكر وأعرف من أن تنكر، سارت مسير الشمس في الأقطار، وامتلأت بها البلاد والأمصار. قد جاوزت حد الكثرة، فلا يمكن أحدًا حصرها، ولا يتسع هذا المكان لعدً المعروف منها، ولا ذكرها، ثمَّ ذكر نبذة من أسماء أعيان مصنفاته الكبار، ثمَّ ذكر طرفًا من مفرداته وغرائبه، منها: أنَّه اختار ارتفاع الحدث بالمياه المعتصرة كالورد ونحوه.

واختار جواز المسح على النعلين والقدمين، وكلّ ما يحتاج في نزعه من الرّجل إلى معالجته باليد أو بالرجل الأخرى، فإنه يجوز عنده المسح عليه مع القدمين.

واختار أنَّ المسح على الخفين لا يتوقت مع الحاجة كالمسافر على البريد، البريد، وفعل ذلك في ذهابه إلى الديار المصرية على خيل البريد، ويتوقت مع إمكان النزع وتيسره.

واختار جواز المسح على اللفائف ونحوها، واختار جواز التيمم لخشية فوات الوقت في حق غير المعذور، كمن أخر الصلاة عمدًا حتى تضايق وقتها، وكمن خشى فوات الجمعة والعيدين وهو محدث، فأما

من استيقظ أو ذكر في آخر وقت الصلاة، فإنه يتطهر بالماء ويصلي لأن . الوقت متسع في حقه.

واختار أنَّ المرأة إذا لم يمكنها الاغتسال في البيت وشق عليها النزول إلى الحمام وتكرره فإنها تتيمم وتصلي.

واختار أن لا حد لأقل الحيض ولا لأكثره، ولا لأقل الطهر بين الحيضتين ولا لسن الإياس من الحيض، وأن ذلك يرجع إلى ما تعرفه كل امرأة من نفسها.

واختار أنَّ تارك الصلاة عمدًا لا يجب عليه القضاء، ولا يشرع له، بل يكثر من النوافل، وأن القصر يجوز في قصير السفر وطويله وأن سجود التلاوة لا يشترط له الطهارة.

قلت: وهذه المسائل غالبها مبرهنة في مواضعها بالأدلة الصحيحة الدالة عليها، وقد ذهب إليها ذاهبون من أهل العلم قديمًا وحديثًا.

ثم ذكر ابن رجب وفاته \_ رحمه الله \_ وقال: مرض الشّيخ في القلعة بضعة وعشرين يومًا، ولم يعلم أكثر الناس بمرضه، ولم يفجأهم إلاً موته، وكانت وفاته في سحر ليلة الاثنين عشري ذي القعدة، سنة (٧٢٨)، ذكره مؤذن القلعة على منارة الجامع، وتكلم به الحرس على الأبرجة، فتسامع الناس بذلك، وبعضهم أعلم به في منامه، وأصبح الناس، واجتمعوا حول القلعة حتَّى أهل الغوطة والمرج، ولم يطبخ أهل الأسواق شيئًا، ولا فتحوا كثيرًا من الدكاكين الَّتى من شأنها أن تفتح أول النهار. وفتح باب القلعة، واجتمع خلق كثير من أصحابه، يبكون ويثنون، وأخبر أخوه: أنّه منذ دخل القلعة ختم ثمانين ختمة، وانتهى إلى قوله تعالى:

# ﴿ إِنَّ لَلُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُر اللَّهِ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْنَدِرٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ا

صلى عليه الزاهد القدوة محمَّد بن تمام، وأُخْرِجَ إِلَى جامع دمشق، وكان الجمع أُعظم من جمع الجمع، ثمَّ ساروا به، والناس في بكاء وثناء وتهليل وتأسف، والنساء فوق الأسطحة، وكان يومًا مشهودًا، لم يعهد بدمشق مثله، ولم يتخلف من أهل البلد وحواضره إلاَّ الضعفاء والمخدرات، وصرخ صارخ: هكذا تكون جنائز أهل السنة. فبكى الناس بكاءً كثيرًا عند ذلك. واشتد الزحام، وألقى الناس على نعشه مناديلهم وعمائمهم، وصار النعش على الرؤوس، يتقدم تارة ويتأخر أحرى، وخرج الناس من أبواب المدينة كلها، ودفن وقت العصر، وحُزر الرجال بستين ألفًا إلى مائة ألف وأكثر، والنساء بخمسة عشر ألفًا. وظهر بذلك قول الإمام أحمد: «بيننا وبين أهل البدع يوم الجنائز»، وختم له ختمات كثيرة بالصالحية والمدينة، وتردد الناس إلى زيارة قبره أيامًا كثيرة، ليلاً ونهارًا، ورؤيت له منامات كثيرة صالحة، ورثاه خلق من العلماء والشعراء بقصائد كثيرة من بلدان شتى، وأقطار متباعدة، وتأسف المسلمون لفقده، وصلى عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام القريبة والبعيدة، حتَّى في اليمن والصين. وأخبر المسافرون: أنَّه نودي بأقصى الصين للصلاة عليه يوم الجمعة «الصلاة على ترجمان القرآن».

قال ابن رجب: وقد أفرد الحافظ محمد بن عبدالهادى له ترجمة في مجلدة، وكذلك أبو حفص عمر بن على البغدادى البزار في كراريس. وإنما ذكرناها هنا على وجه الاختصار، وقد حدث الشَّيخ كثيرًا، وسمع منه خلق من الحفاظ والأئمة من الحديث، وخرج له ابن الوانى أربعين حديثا حدث بها، انتهى.

قلت: وقد اختصرت هذه الترجمة من الترجمة المختصرة الَّتي ذكرها ابن رجب مع زيادة بعض ألفاظ عليها، فإن شئت أن تطلع على جملتها فعليك بالمجلدات الكبار، والتراجم الحوافل الَّتي كتبها الأئمة الكبار مستقلة مفردة، والله يختص برحمته من يشاء، ويدخل من يشاء في رحمته.

قال في «الروضة الغناء»: ولد سنة (٦٦١)، وأفتى ودرس، وصنف التَّصانيف البديعة الكثيرة، وجرت له محن كثيرة إلى أن توفي ودفن بمقبرة الصوفية، انتهى.

وقال المعلم بطرس البستاني، في «دائرة المعارف»: وكان ـ رحمه الله ـ سيفًا مسلولاً على المخالفين، وشجى في حلوق أهل الأهواء والمبتدعين، طنت بذكره الأمصار، وضنت بمثله الأعصار، وله تصانيف ومؤلفات وقواعد وفتاوى وأجوبة ورسائل وتعاليق كثيرة، انتهى. وذكر منها نبذة، ثمَّ قال: فلما رأى أهل بلاده ما كَانَ له من الشهرة ورفعة الشأن دبَّ في قلوبهم الحسد، وأكب أهل النظر منهم بما ينتقد عليه من أمور المعتقد، فحفظوا عليه في ذلك كلامًا، قد أوسعوا لثلبه ملامًا، وفوَّقُوا لتبديعه سهامًا، وزعموا أنَّه خالف طريقهم، وفرَّق فريقهم، فنازعهم ونازعوه، وقاطع بعضهم وقاطعوه، ثمَّ نازعه طائفة أخرى ينتسبون من الفقر إلى طريقة، ويزعمون أنهم على أدق باطن منها وأجلى حقيقة، فكشف تلك الطرائق، وذكر لها على ما زعم ـ بوائق، فآضَتْ إلى فكشف تلك الطرائق، وذكر لها على ما زعم ـ بوائق، فآضَتْ إلى فوصلوا إلى الأمراء أمرَه، وأعمل كلّ منهم في كُفْره فِكْرَه، فرتَبوا محاضر، فوالبوا الرُّويْبضة للسَّعي بها بين الأكابر، قال: فَرَدَّ الله كيد كلُّ في نحره، وأجاه، والله غالب على أمره، انتهى حاصله.

# جلاء العينين في محاكمة الأحمدين<sup>(۱)</sup> للشيخ نعمان خير الدين بن محمود الآلوسي (١٣١٧)

هو شيخ الإسلام، وحافظ الأنام المجتهد في الأحكام: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم ابن الخضر بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي. وفي «تاريخ إربل»: أن جده سئل عن اسم تيمية، فأجاب: أن جده حج وكانت امرأته حاملاً، فلما كان بتيماء \_ بلدة قرب تبوك \_ رأى جارية حسنة الوجه قد خرجت من خباء، فلما رجع وجد امرأته قد وضعت جارية، فلما رفعوها إليه قال: يا تيمية يا تيمية، يعني أنها تشبه التي رآها بتيماء، فسمي بها. انتهى.

وقد ولد بحران يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وست مئة. وقدم به والده وبأخويه عند استيلاء التتار على البلاد إلى دمشق سنة سبع وستين وست مئة.

فأخذ الفقه والأصول عن والده، وسمع عن خلق كثيرين، منهم الشيخ شمس الدين، والشيخ زين الدين بن المنجّى، والمجد بن عساكر.

وقرأ العربية على ابن عبدالقوي، ثم أخذ كتاب سيبويه فتأمله وفهمه.

 <sup>(</sup>ص/ ۱۷ ـ ۳۱) (القاهرة ۱٤٠۱هـ).

وعُني بالحديث، وسمع الكتب الستة والمسند مرات.

وأقبل على تفسير القرآن الكريم فبرز فيه، وأحكم أصول الفقه والفرائض والحساب والجبر والمقابلة، وغير ذلك من سائر العلوم.

ونظر في الكلام والفلسفة، وبرز في ذلك على أهله، ورد على رؤسائهم وأكابرهم، ومهر في هذه الفضائل. وتأهل للفتوى والتدريس وله دون العشرين سنة، وتضلع في علم الحديث وحفظه حتى قالوا: إن كل حديث لايعرفه ابن تيمية فهو ليس بحديث.

وأمده الله تعالى بكثرة الكتب، وسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم وبطء النسيان، حتى قال غير واحد: إنه لم يكن يحفظ شيئًا فينساه.

وألف في أغلب العلوم التأليفات العديدة، وصنف التصانيف المفيدة في التفسير والفقه، والأصول والحديث، والكلام والردود على الفرق الضالة والمبتدعة، وله الفتاوى المفصلة، وحل المسائل المعضلة.

ومن تصنيفاته التي تبلغ ثلاث مئة تصنيف: "تعارض العقل والنقل» أربع مجلدات، "والجواب الصحيح» \_ ردًا على النصارى \_ أربع مجلدات، و«شرح عقيدة الأصفهاني» مجلد، و«الرد على الفلاسفة» أربع مجلدات، وكتاب "إثبات المعاد» والرد على ابن سينا، وكتاب "ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات»، وكتاب "إثبات الصفات» مجلد، وكتاب "العرش»، وكتاب "رفع الملام عن الأثمة الأعلام»، وكتاب "الرد على الإمامية» \_ ردًا على ابن المطهر الحِلِّي \_ مجلدين كبيرين، وكتاب "الرد على القدرية»، وكتاب "الرد على القدرية»، وكتاب "الرد على الاتحادية والحلولية»، وكتاب "ولي فضائل أبي بكر وعمر رضي الله عنهما على غيرهما»،

وكتاب "تفضيل الأئمة الأربعة"، وكتاب "شرح العمدة" في الفقه أربع مجلدات، وكتاب "المناسك مجلدات، وكتاب "الدرة المضية في فتاوى ابن تيمية"، وكتاب المسال الكبرى والصغرى"، و"الصارم المسلول على من سب الرسول"، وكتاب في "الطلاق"، وكتاب في "خلق الأفعال"، و"الرسالة البغدادية"، وكتاب "التحفة العراقية"، وكتاب "إصلاح الراعي والرعية"، وكتاب في "الرد على تأسيس التقديس" للرازي \_ في سبع مجلدات، وكتاب "في الرد على المنطق"، وكتاب "الفرقان"، وكتاب "منهاج السنة النبوية"، وكتاب "فالاستقامة" مجلدين، وغير ذلك.

قال الذهبي: وما أبعد أن تصانيفه إلى الآن تبلغ حمس مئة مجلد، وترجمه في «معجم شيوخه» بترجمة طويلة، منها قوله: شيخنا وشيخ الإسلام، وفريد العصر علماً ومعرفة وشجاعة، وذكاء وتنويرا إلهيا وكرما ونصحا للأمة، وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر. سمع الحديث وأكثر بنفسه من طلبه وكتابته، وخرَّج ونظر في الرجال والطبقات، وحصل مالم يحصل غيره. وبرع في تفسير القرآن، وغاص في دقائق معانيه بطبع سيًال، وخاطر وقًاد إلى مواضع الإشكال ميًال، واستنبط منه أشياء لم يسبق إليها. وبرع في الحديث وحفظه، فقلَّ من يحفظ ما يحفظه من الحديث، مع شدة استحضاره له وقت الدليل، وفاق الناس يحفظه من الحديث، مع شدة استحضاره له وقت الدليل، وفاق الناس في معرفة الفقه واختلاف المذاهب وفتاوى الصحابة والتابعين. وأتقن العربية أصولا وفروعًا، ونظر في العقليات، وعرف أقوال المتكلمين، ورد عليهم ونبه على خطئهم، وحذر منهم، ونصر السنة بأوضح حجج وأبهر براهين. وأوذي في ذات الله تعالى من المخالفين، وأخيف في نصر السنة المحفوظة حتى أعلى الله تعالى مناره، وجمع قلوب أهل التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة التقوى على محبته والدعاء له، وكبت أعداء، وهدى به رجالاً كثيرة

من أهل الملل والنحل، وجبل قلوب الملوك والأمراء على الانقياد له غالبًا وعلى طاعته، وأحيا به الشام؛ بل الإسلام بعد أن كاد ينثلم، خصوصًا في كائنة التتار. وهو أكبر من أن ينبه على سيرته مثلي، فلو حلفت بين الركن والمقام: أني ما رأيت بعيني مثله، وأنه ما رأى مثل نفسه لما حنثت. انتهى.

وقال الحافظ ابن كثير: وفي رجب سنة سبع مئة وأربع راح الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى مسجد النارنج، وأمر أصحابه وتلامذته بقطع صخرة كانت هناك بنهر قلوط تزار وينذر لها، فقطعها وأراح المسلمين منها ومن الشرك بها، فأزاح عن المسلمين شبهة كان شرها عظيمًا، وبهذا وأمثاله أبرزوا له العداوة. وكذلك بكلامه في ابن عربي وأتباعه، فحسد وعودي، ومع هذا لا تأخذه في الله لومة لائم. ولم يبال بمن عاداه ولم يصلوا إليه بمكروه. وأكثر ما نالوا منه الحبس، مع أنه لم ينقطع في بحث لا بمصر ولا بالشام، ولم يتوجه لهم عليه ما يشين. وإنما أخذوه وحبسوه بالجاه كما سيأتي. انتهى.

قيل: من جملة أسباب حبسه خوفهم أنه ربما يدعي ويطلب الإمارة، فلقي أعداؤه عليه طريقًا من ذلك، فحسَّنُوا للأمراءِ حبسه؛ لسد تلك المسالك.

وكتب الشيخ كمال الدين الزَّمْلُكاني: كان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء، ولا يعرف أنه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم سواء كان من علم الشرع أو غيره إلا فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها.

قلت: ورأيت في كتاب (النثر الذائب، في الأفراد والغرائب)، من

فنون كتاب "الأشباه والنظائر النحوية" للإمام السيوطي عليه الرحمة ما نصه: جواب سؤال سائل عن حرف "لو" لسيدنا وشيخنا الإمام العالم الأوحد، الحافظ المجتهد الزاهد، العابد القدوة، إمام الأئمة، قدوة الأمة، علامة العلماء، وارث الأنبياء، آخر المجتهدين، أوحد علماء الدين، بركة الإسلام، حجة الأعلام، برهان المتكلمين، قامع المبتدعين، ذي العلوم الرفيعة، والفنون البديعة، محيي السنة، ومن عظمت به لله تعالى علينا المنة، ودامت به على أعدائه الحجة، واستبانت ببركته وهديه المحجة: تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحراني، أعلى الله تعالى مناره، وشيّد من الدين أركانه.

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جلّت عن الحصر هـو حجـة لله قساهـرة هـو بيننا أعجـوبـة الـدهـر هـو آية في الخلق ظاهرة أنواره أربت على الفجـر

نقلت هذه الترجمة من خط العلامة فريد دهره ووحيد عصره: الشيخ كمال الدين ابن الزملكاني: بسم الله الرحمن الرحيم. نقلت من خط الحافظ علم الدين البرزالي. قال سيدنا وشيخنا الإمام العلامة، القدوة الحافظ الزاهد العابد الورع إمام الأثمة، خير الأمة مفتي الفرق، علامة الهدى، ترجمان القرآن، حسنة الزمان، عمدة الحفاظ، فارس المعاني والألفاظ، ركن الشريعة ذو الفنون البديعة، ناصر السنة، قامع البدعة: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحراني، أدام الله تعالى بركته، ورفع درجته.

الحمد لله الذي علم القرآن، خلق الإنسان علمه البيان؛ وأشهد ألا إلله إلا الله وحده لا شريك له، الباهر البرهان. وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله، المبعوث إلى الإنس والجان، صلى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا يرضى به الرحمن.

سألتَ وفقك الله تعالى عن معنى حرف «لو» وكيف يتخرَّج قول عمر رضي الله تعالى عنه: «نعم العبد صُهيب، لو لم يَخَفِ الله لم يعصه» على معناها المعروف.

وذكرت أن الناس يضطربون في ذلك، واقتضيت الجواب اقتضاء أوجب أن أكتب في ذلك ما حضرني الساعة، مع بعد عهدي بما بلغني ما قاله الناس في ذلك، وأنه لا يحضرني الساعة ما أراجعه في ذلك فأقول... اهـ بحروفه.

ثم ساق الإمام السيوطي آخر الجواب إلى نهايته، وأقرَّ المترجم على ترجمته فإن أردته فارجع إلى «الأشباه والنظائر»، فإن فيه جلاء الأبصار والبصائر(١).

وكتب الحافظ ابن سيد الناس: ألفيته ممن أدرك [من] العلوم حظًا، وكاد يستوعب السنن والآثار حفظًا إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو بالحديث فهو صاحب علمه وذو روايته، أو حاضر بالملل والنحل لم ير أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته، برز في كل علم على أبناء جنسه، ولا رأت عينه مثل نفسه.

<sup>(</sup>١) وكذا المدقق ابن هشام في شرح الشذور، نقل عنه بعض الأقوال النحوية معبرًا عنه بالإمام العلامة، وكذا غيرهما ممن سُلِّمت له الإمامة.

وقال ابن الوردي في تاريخه \_ وقد عاصره ورآه \_: وكانت له خبرة تامة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث مع حفظه لمتونه الذي انفرد به، وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب الستة والمسند، بحيث يصدق عليه أن يقال: (كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث)، ولكن الإحاطة لله تعالى. غير أنه يغترف فيه من بحر، وغيره من الأثمة يغترفون من السواقي. وأما التفسير فسلم إليه، وكان يكتب في اليوم والليلة من التفسير أو من الفقه أو من الأصلين أو من الرد على الفلاسفة نحوا من أربعة كراريس.

وله التآليف العظيمة في كثير من العلوم، وما يبعد أن تصانيفه تبلغ خمس مئة مجلد. وله الباع الطويل في معرفة مذاهب الصحابة والتابعين. قلَّ أن يتكلم في مسألة إلا ويذكر فيها مذاهب الأربعة. وقد خالف الأربعة في مسائل معروفة وصنف فيها واحتج لها بالكتاب والسنة. وبقى سنين يفتى بما قام الدليل عنده.

ولقد نصر السنة المحضة والطريقة السلفيّة. وكان دائم الابتهال، كثير الاستعانة، قوي التوكل، ثابت الجأش. له أوراد وأذكار يديمها، لا يداهن ولا يحابي، محبوبًا عند العلماء والصلحاء، والأمراء والتجار والكبراء، وصار بينه وبين بعض معاصريه وقعات مصرية وشامية لبعض مسائل أفتى فيها بما قامت عنده الأدلة الشرعية. واجتمع بالسلطان محمود غازان السفاك المغتال، وتكلم معه بكلام خشن ولم يهبه. وطلب منه الدعاء فرفع يديه ودعا دعاء منصف أكثره عليه، وغازان يؤمِّن على دعائه. انتهى ملخصًا، وأطال في ترجمته.

وقال العلامة الشيخ عماد الدين الواسطي في حقه بعد ثناء طويل جميل ما لفظه: فوالله، ثم والله لم ير تحت أديم السماء مثل شيخكم ابن تيمية علمًا وعملًا وحالًا وخلقًا واتباعًا وكرمًا وحلمًا، وقيامًا في حق الله تعالى عند انتهاك حرماته أصدق الناس عقدًا، وأصحهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه همة، وأسخاهم كقًا وأكملهم اتباعًا لنبيه محمد صلى الله تعالى عليه وسلم. ما رأينا في عصرنا هذا من تُستجلى النبوة المحمدية وسننها من أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل، يشهد القلب الصحيح أن هذا هو الاتباع حقيقة اهد.

ونقل في «الشذرات» عن الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد، وقد سئل عن الشيخ ابن تيمية بعد اجتماعه به كيف رأيته؟ قال: رأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه، يأخذ ماشاء منها ويترك ماشاء. فقيل له: فلم لاتتناظران؟ قال: لأنه يحب الكلام وأحب السكوت.

وقال ابن مفلح في «طبقاته»: كتب العلامة تقي الدين السبكي إلى الحافظ الذهبي في أمر الشيخ تقي الدين ابن تيمية مانصه: فالمملوك يتحقق قدره وزخارة بحره، وتوسعه في العلوم الشرعية والعقلية، وفرط ذكائه واجتهاده، وأنه بلغ في ذلك كل المبلغ الذي يتجاوزه الوصف، والمملوك يقول ذلك دائمًا. وقدره في نفسي أكبر من ذلك وأجل، مع ماجمعه الله تعالى له من الزهادة والورع، والديانة ونصرة الحق والقيام فيه، لا لغرض سواه، وجريه على سنن السلف، وأخذه من ذلك بالمأخذ الأوفى، وغرابة مثله في هذا الزمان بل من أزمان. اهـ.

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني في ترجمته المطنبة: إن الفتنة لما ثارت على الشيخ ابن تيمية من جهة بعض كلماته، تعصب له

القاضي الحنفي ونصره. وسكت القاضي الشافعي ولم يكن له ولا عليه. وكان من أعظم القائمين عليه الشيخ نصر بن المنبجي، لأنه كان بلغ ابن تيمية أنه يتعصب لابن عربي، فكتب يعاتبه على ذلك. فما أعجبه، لكونه بالغ في الحط من (۱) ابن عربي وتكفيره؛ فصار هو يحط من ابن تيمية؛ ويغري بيبرس الجاشنكير. وكان بيبرس يفرط في محبته ويعظمه. واتفق أن قاضي الحنفية بدمشق وهو شمس الدين ابن الحريري انتصر للشيخ ابن تيمية وكتب في حقه محضرًا بالثناء عليه بالعلم والفهم، وكتب به في خطه ثلاثة عشر سطرًا من جملتها: أنه منذ بلاث مئة سنة ما رأى الناس مثله اهد.

قلت: وسيأتي إن شاء الله تعالى في كتابنا هذا ماحرره الشيخ ابن تيمية للشيخ نصر بن المنبجي، وما يتعلق بالقاضي السبكي عليهم الرحمة.

ونقل الإمام العسقلاني أيضًا عن الحافظ الذهبي أنه قال: حضر عند شيخنا أبو حيان المفسر فقال: مارأت عيناي مثل هذا الرجل! ثم مدحه بأبيات ذكر أنه نظمها بديهة، وأنشده إياها وهي:

داع إلى الله فَرْدٌ ماله وَزَرَ خير البرية نور دونه القمر بحر تقاذف من أمواجه الدرر مقام سيد تَيْم إذ عَصَت مُضَرُ وأخمد الشر إذ طارت له شرر

لما أتانا تقيُّ الدين لاح لنا على محياه من سيما الألى صحبوا حَبْرٌ تسربل منه دهره حِبَرًا قام ابن تيمية في نصر شِرعتنا وأظهر الحق إذ آثاره اندرست

<sup>(</sup>۱) (ص) على.

يامن يحدث عن علم الكتاب أصخ هذا الإمام الذي قد كان ينتظر

يشير بهذا إلى أنه المجدد \_ وقد صرح بذلك أيضًا العماد الواسطي \_ ثم دار بينهما كلام فجرى ذكر سيبويه فأغلظ الشيخ ابن تيمية القول في سيبويه، فنافره أبو حيان بسببه، ثم عاد ذامًا له، وصير ذلك ذنبًا لايغفر.

ويقال: إن ابن تيمية قال له: ماكان سيبويه نبي النحو ولا معصومًا، بل أخطأ في «الكتاب» في ثمانين موضعًا ماتفهمها أنت. فكان ذلك سبب مقاطعته إياه. وذكره في تفسيره «البحر» بكل سوء، وكذا في مختصره «النهر» اهـ.

وقد ترجمته علماء المذاهب المعاصرون له وغيرهم بتراجم مفصلة، وأثنوا عليه بالثناء الحسن، وذكروا له كرامات عديدة، ومواظبة على الطاعات والعبادات، وتجنّبًا عن البدع، وشدة اتباع للسنن وطريقة السلف الصالح. وأنه لم يتزوج حتى مات.

وكان أبيض اللون، أسود الرأس واللحية، قليل الشيب، شعره إلى شحمتي أذنيه، عيناه لسانان ناطقان، رَبْعة من الرجال، بعيد مابين المنكبين جَهْوَرِيّ الصوت.

وقد ذكر نبذة من اختياراته العلامة ابن رجب المتوفى سنة سبع مئة وخمس وتسعين في «طبقاته». وفصَّل أيضًا سيرته وأحواله والثناء عليه. وقد توفى سنة سبع مئة وثمان وعشرين، سَحَر ليلة الاثنين عاشر ذي القعدة الحرام في السجن، فأخرج إلى جامع دمشق فصلوا عليه، فكان يومًا مشهودًا، لم يعهد بدمشق مثله. وبكى الناس بكاء شديدًا، وتبركوا بماء غسله، واشتد الزحام على نعشه، ودفن بمقابر الصوفية بعد أن

صلوا عليه مرارًا. وحُزِرَ من حضر جنازته بمائتي ألف، ومن النساء بخمسة عشر ألفًا. وختمت له ختمات كثيرة. ورثي بقصائد بليغة. منها قصيدة الشيخ عمر بن الوردي وهي:

لهم من نثر جوهره التقاطُ عَثَا في عرضه قوم سِلاطُ نُحروق المعضلات به تُخاطُ تقى الدين أحمد خير حَبْر وليس له إلى الدنيا انبساطُ توفى وهو محبوس فريد ملائكة النعيم به أحاطوا ولو حضروه حين قضى لأَلْفَوْا ولا لنظيره لُـفَّ القمـاطُ قضى نحبًا وليس له قرين فتى في علمه أضحى فريدًا وحمل المشكلات به يُساطُ وينهى فرقة فسقُوا ولاطوا وكان إلى التقى يدعو البرايا بوعظ للقلوب هو السياطُ وكان الجن تفرَق من سطاه ويسا لله مسا غطَّسي البــلاطُ فيا لله ما قد ضم لُحد مناقبه فقد مكروا وشاطوا هُم حسدوه لما لهم ينالوا ولكن في أذاه لهم نشاطُ وكانوا عن طرائقة كسالي وعند الشيخ في السجن اغتباط وحبس الدُّر في الأصداف فخر فقد ذاقوا المنون ولم يواطوا بال الهاشمي له اقتداء بنو تيميّة كانوا فبانوا نجوم العلم أدركها انهباط

فشك الشرك كان به يماط فإن الضد يعجبه الخُباط يرى سَجن الإمام فيستشاط ولا وَقْـفٌ عليـه ولا ربـاطُ ولم يُعهد له بكم اختلاط أما لِجَزَا أَذَيَّتُهُ اسْتَراطُ ففيه لقدر مثلكم انحطاط وخوف الشر لانحل الرباط بأهل العلم ما حسن اشتطاط وكل في هواه له انخراط وننبئكم إذا نصب الصراط فعاطوا ما أردتم أن تعاطوا عليكم وانطوى ذاك البساط

ولكن يا ندامة حابسيه ويا فرح اليهود بما فعلتم ألم يك فيكمو رجل رشيد إمام لا ولاية كمان يرجو ولا جاراكمو في كسب مال ففيم سجنتموه وغظتموه وسجن الشيخ لا يرضاه مثلى أما والله لـولا كَتْـم سـرّي وكنت أقول ما عندي ولكن فما أحد إلى الإنصاف يدعو سيظهر قصدكم يا حابسيه فها هو مات عنكم واسترحتم وحُلُّوا واعقِدوا من غير رد

## مطلب

# فيمن ابتلي وأوذي من العلماء

قلت: ومازال الناس ولا سيما الكبراء والعلماء يُبتلون في الله تعالى ويصبرون. وقد كانت الأنبياء عليهم السلام يقتلون، وأهل الخير في الأمم السالفة يقتلون ويحرقون، وينشر أحدهم بالمنشار وهو ثابت على

دينه. ولولا كراهية التطويل لذكرت من ذلك مايطول.

وقد سُمَّ أبو بكر وقُتل عمر وعثمان وعليّ، وسُمَّ الحسن، وقُتل الحسين وابن الزبير، وصُلب خُبيب بن عدي، وقتل الحجاجُ عبدالرحمن ابن أبى ليلى وسعيدَ بن جبير وغيرهما. وقُتل زيد بن على.

وأما من ضُرب من كبار العلماء فكثيرون، منهم: عبدالرحمن بن أبي ليلى ـ ضربه الحجاج أربع مئة سوط ثم قتله.

وسعيد بن المسيب ـ ضربه عبدالملك بن مروان منة سوط، وصبً عليه جرة ماء في يوم شاتٍ، وألبس جبة صوف.

وخُبيب بن عبدالله بن الزبير، ضربه عمر بن عبدالعزيز بأمر الوليد مئة سوط، وذلك أنه حدث عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أنه قال: إذا بلغ بنوا أبي العاص ثلاثين رجلا اتخذوا عباد الله خَولاً، ومال الله دُولاً. فكان عمر إذا قيل له: أبشر. قال: كيف بخبيب على الطريق!؟.

وأبو عمرو بن العلاء، ضربه بنو أمية خمس مئة سوط.

والإمام موسى الكاظم ـ سجنه هـٰـرون حتى مات.

والإمام أبو حنيفة ـ توفي في السجن بعد أن ضُرب. وقيل: أوجِر سمًا. والإمام مالك بن أنس، ضربه المنصور (١) أيضًا سبعين سوطًا في

<sup>(</sup>۱) كذا بالأصل، وهو غير صحيح. والذي في كتب التاريخ: أن الذي ضرب الإمام مالكا هو جعفر بن سليمان والي المدينة من قبل المنصور وابن عمه. ولما علم المنصور بضرب الإمام وما نزل به أعظم ذلك إعظامًا شديدًا، وأنكره على ابن عمه وكتب بعزله، واعتذر للإمام مالك (م).

يمين المكره، وكان مالك يقول: لايلزمه اليمين.

والإمام أحمد، امتحن وسجن وضرب في أيام بني العباس.

وللشيخ ابن تيمية في هؤلاء الأثمة أسوة. لو أردنا استقصاء ما ذكره معاصروه من الثناء عليه، وبيان سيرته ومفصل أحواله لأفضى بنا إلى الطول، والقلم ـ لا مَلِلْتَ ـ مَلُول، ويكفي من القلادة ما أحاط بالجيد.

#### فصل

في تبرئة الشيخ مما نسب إليه، وثناء المحققين المتأخرين عليه

(منهم): الفهّامة ذو العلوم اللدنية، صوفي الفقهاء، وفقيه الصوفية: الشيخ إبراهيم بن حسن الكوراني المدني الشافعي، المتوفى سنة ألف ومئة وواحدة؛ فقد قال في كتابه «إفاضة العلام في تحقيق مسألة الكلام» مالفظه: وفيما نقلناه من نصوصه \_ يعني ابن تيمية \_ وقررناه على وجه موافق للكتاب والسنة وعقيدة السلف؛ كفاية لبيان حاله في اعتقاده، وبراءة ساحته من القول بالتجسيم، والقول بالجهة على الوجه المحذور عند كل لبيب منصف.

ثم قال: ثم إن ابن القيم وإن كان على عقيدة شيخه كما عند المشنعين عليهما، فتبرئة شيخه عما نسب إليه تبرئة له أيضًا، وتصحيح اعتقاده وتطبيق على الكتاب والسنة وعقيدة السلف، تصحيح لاعتقاده وتطبيق.

ولكنا ننقل من كلامه ما يؤكد ذلك إلى آخر ما قال، مما أطنب فيه وأطاب بما يزيل الإشكال.

(ومنهم) \_ أمير المؤمنين في الحديث، علامة العراق الشيخ علي أفندي السويدي البغدادي الشافعي؛ فإنه قد كتب على عبارة السبكي في

التشنيع على الشيخ ابن تيمية مانصه:

هذه الدعوى من السبكي تحتاج إلى بيّنة، مع أن نصوص المتقدمين وأحوالهم تخالفه؛ وعلى تقدير الجواز فكيف يقال بحقه: إنه عدل عن الصراط المستقيم؛ فكيف يعدل عن الصراط المستقيم من يقصر التوجه على الرب المتعال؟ فلا وجه لرد السبكي عليه بمثل هذا الكلام. مع اقتفاء ابن تيمية طريق خاتم الأنبياء عليه وعليهم الصلاة والسلام. انتهى ملخصًا.

وقد نقله عنه ولده العلامة الشيخ محمد الأمين في شرح كتابه «العقد الثمين» وأقرّه.

(ومنهم) - شيخنا ومولانا الوالد عليه الرحمة والرضوان، فإنه قال في رسالته الاعتقادية مانصه: ولقد اطلعت على رسالة للشيخ ابن تيمية، وهي معتبرة عند الحنابلة، وطالعتها كلها فلم أر فيها شيئًا مما يُنبز ويرمى به في العقائد، سوى ماذكرنا من تشديده في رد التأويل، وتمسكه بالظواهر؛ مع التفويض والمبالغة في التنزيه، مبالغة يُقطع معها بأنه لايعتقد تجسيمًا ولا تشبيهًا؛ بل يصرح بذلك تصريحًا لا خفاء فيه. والعجب ممن يترك صريح لفظه بنفي التشبيه والتجسيم، ويأخذ بلازم قوله الذي لايقول به، ولايسلم لزومه. وعلى كل حال فهو كما قال كثير من المشايخ في الشيخ محيي الدين. اهـ.

وقال: أيضًا في رحلته «نزهة الألباب» عندما سأله في القسطنطينية المحمية شيخ الإسلام عن أمر المتشابه مانصه: ثم انجر الكلام إلى ابن تيمية فقال: إنه قائل بالجسمية؛ فقلت: حاشاه! ومذهبه في المجسم أنه مطلقًا غير مسلم. فقال: إنه يقول العرش قديم نوعًا؛ فقلت: لم نجد

لنسبته إليه من غير الدواني نقلا يليق أن يمنح سمعًا فقال: له مخالفة للأثمة الأربعة في بعض المسائل الفقهية؛ فقلت: شبهته في تلك المخالفة بحسب الظاهر قوية، وله في بعض ذلك سلف، كما يعرفه من تتبع المذاهب ووقف، وقد مدحه غير واحد من العلماء الأعلام. وقد سمعت من شيخي أنه رأى كتابًا في ترجمة من لقبه بشيخ الإسلام فقال: قد ذمه العلامة السبكي؛ فقلت: كم من جليل غدًا من ذم عصريه (۱) يبكي! فآه من أكثر المعاصرين. فهم بأيدي ظلمهم لحبات القلوب عاصرين. اه.

ثم ذكر ما قاله العلماء في المتشابه، فإن أردته فارجع إليه.

(ومنهم) عالم بلد الله الحرام، والمشاعر العظام، المنلا على الهروي القاري؛ فإنه أثنى عليه، وبرأه مما نسب إليه في «شرحه الشمائل» وغيره من تأليفاته.

(ومنهم) أبو عبدالله محمد بن جمال الدين يوسف الشافعي اليافعي اليمني.

(ومنهم) شيخنا السيد العلامة أبو الطيب الحسيني البخاري القنوجي، فسح الله تعالى في مدته؛ فإنه ترجم له ترجمة حافلة في كتابه "إتحاف النبلاء المتقين" و"أبجد العلوم" وأثنى عليه ثناءً كريمًا، وذكر كلام أهل الفتيا من أصحاب المذاهب الأربعة في الثناء عليه؛ منهم: العيني الحنفي، وأطال فيه إلى أوراق.

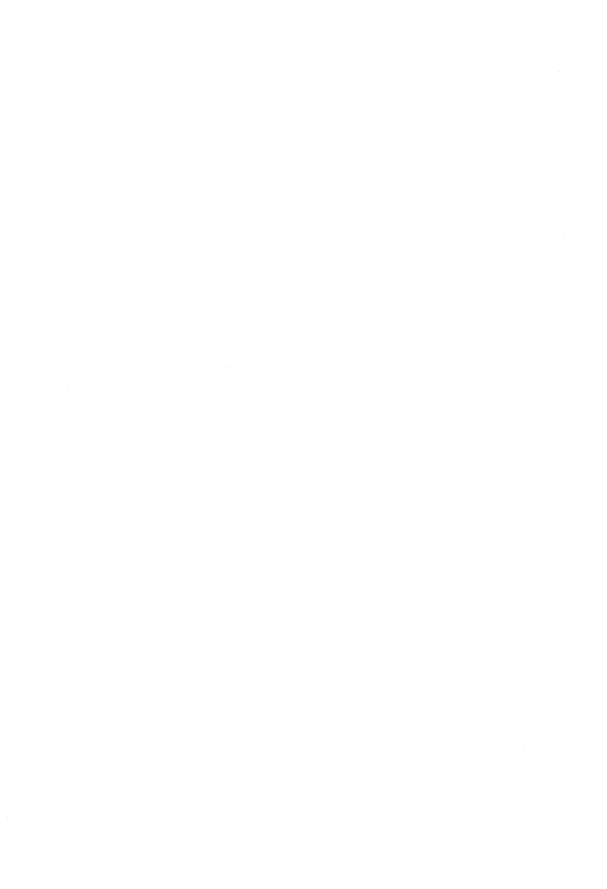
(ومنهم) \_ كثيرون يطول الكتاب بذكرهم؛ فمن أراد أن يستوعب طيب نشرهم، فليرجع إلى كتب التواريخ والطبقات، فإن فيها المطالب المفصلات.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعلها «معاصريه» (م).



# الفهارس

| V £ 9       | ١ ـ الفِهرس التفصيلي لترجمة شيخ الإسلام |
|-------------|-----------------------------------------|
| <b>YY 9</b> | ٢ ـ فهرس مصنفات شيخ الإسلام             |
| A11         | ٣ ـ فهرس الموضوعات                      |



## الفهرس التفصيلي لترجمة شيخ الإسلام

- ما تحتمله ترجمته من الأوراق الكثيرة، بل المجلدات: ٢٥٥، ٢٥٩، ٤٤٣\_٤٤٤، ٤٩٣.
- المؤلفات المفردة في ترجمته: ٧٤٧، ٤٤٧، ٩٩٥، ٦١٥، ٦٩٢، ٦٩٣،
   ٧١٧، ٧١٤، ٧١٧، ٧١٨، ٧٧٨.

#### \* اسمه ونسبه وكنيته ونسبته:

- - ـ سبب لقب «ابن تيميَّة»: ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۲۷، ۲۹۲، ۷۳۰.
  - «تيمية» لقب لجده الأعلى أو أم جدّه: ٣٦٧، ٣٤٧، ٣٦٧، ٤٩٢.
- - \_ وصفه بالمجدِّد: ٦٣٢.

#### \* ولادته:

\_مکانها: ۱۸۷، ۷۶۷، ۹۶۷، ۷۲۷، ۳۷۲، ۶۷۲، ۲۷۲، ۹۷۲،

VYT, ITT, ATT, YOT, VIT, PAT, PPT, ••3, T•3, 3•3, 133, P33, P33, P33, T60, AVO, AVO, IAO, AAO, IPO, TPO, VPO, AII, ITI, ITI, VYI, PYI, PTI, O•V, •TV.

#### \* أسرته:

#### إخوته:

ـ زين الدين عبدالرحمن: ١٨٧، ٢٦٠، ٤٠٤، ٤٠٤، ٤٢٤، ٤٢٤، ٤٢٤، ٤٤٤، ٤٤١.

#### ● أبوه:

### ● أُمه:

ست النعم بنت عبدالرحمن بن علي الحرّانية: ١٥٥، ٥١٠، ٥٦٥، ٦٥٤. • • أجداده:

عبدالسلام مجد الدين أبو البركات: ٢٤٨، ٢٦٧، ٣٤٧، ٣٦٧، ٣٨٩، ٣٨٩.

محمد بن الخضر الملقّب تيمية: ٢٤٨، ٢٤٩.

ـ أخوه لأمه: بدر الدين قاسم بن محمد بن خالد: ٤٣٥.

- الثناء على أهل بيته: ٣١٢، ٣٥٠.
- انتقاله مع أسرته من حرّان إلى دمشق:
- \_ سبب الانتقال: ۲۶۹، ۲۲۷، ۳۳۰، ۲۰۶، ۳۲۶، ۸۰۱، ۹۵۰، ۹۵۰، ۸۱۲، ۲۲۱، ۲۲۹، ۷۳۰.
- \_ تاریخه: ۴۶۱، ۷۲۷، ۳۷۲، ۶۷۲، ۴۷۲، ۸۳۱، ۱۳۳، ۷۶۳، ۷۶۳، ۷۲۳، ۲۶۱، ۷۲۳، ۲۶۱، ۷۶۱، ۲۶۱، ۲۶۱، ۲۶۱، ۷۶۱، ۳۶۰، ۳۶۰، ۷۶۰، ۸۱۲، ۲۲۱، ۷۲۲، ۸۶۲، ۵۰۷، ۳۷۰.
  - ـ ما واجهوه من مصاعب: ٢٤٩، ٢٦٧، ٥٩٧.
    - ـ عمره آنذاك: ٤٠٤.

## \* نشأته وطلبه للعلم:

- ـ أول شيخ سمع منه ابن عبدالدائم سنة (٦٦٧): ٢٤٩، ٣١٨، ٤٩٢.
- - \_ تعلمه للخط والحساب: ٢٤٩، ٣٣٢.
  - ـ قرأ في العربية أيامًا حتى حَذِقها: ٢٥٠، ٣٣٢، ٣٩٩، ٤٦٤.
- ـ براعته في جميع الفنون وهو ابن بضع عشرة سنة: ٢٥٠، ٢٥٤، ٧٠٥، ٤٩٢.
  - ـ تأمل كتاب سيبويه أيامًا ففهمه: ٢٥٠، ٣٣٢، ٤٦٤، ٧٠٥، ٧٣٠.
- ـ نشأته في صلاحِ وعفاف، وديانةٍ وزهد، وعبادة وتقوى: ٢٥٠، ٣٩٩، ٧٠٥.
- \_شغفه بالعلم والمطالعة والبحث: ٢٥٠، ٢٦٨، ٢٧٩، ٣٤٩، ٣٦٤، ٧١٩.
  - ـ كتابته الطباق والأثبات: ٢٤٩، ٣١٨، ٣٩٩، ٤٤٢، ٤٩٧.
  - ـ ما يُفْتح عليه من العلوم، وما يستدركه على أهلها: ٢٥٠، ٣٣٢.

- \_ تمذهبه بمذهب الأمام أحمد: ٣٤٧.
- \_شدة محافظته على وقته: ٣٤٩\_ ٣٥٠.
- ـ تفننه حتى في علوم الحساب، وتفوقه على أهله: ٣٧٢، ٤٣٥.
- ـ كان يحضر المحافل في صغره فيتعجب الفضلاء من فرط ذكائه وإفحامه الخصوم: ٢٥٠، ٣٣٢.
- ـ حجَّ في سنة إحدى وتسعين<sup>(۱)</sup> وله ثلاثون سنة: ۲۵۱، ۲۰۱، ۹۹، ۲۹۰، ۲۹۰، ۲۹۰
  - ـ صار من أكابر العلماء في حياة شيوحه: ٢٥٤.
  - ـ وصف البرزالي له بالإمام وعمره تسعة عشر عامًا: ٢١٩، ٢٢١.
- كان أبو العباس شرف الدين المقدسي ممن أذن للشيخ في الإفتاء، وكان يفتخر بذلك: ٤٠٧.

#### \* شيوخـه∶

- عدد شيوخه أزيد من مئتين: ٢٤٩، ٢٥٤، ٤٩٧، ٢٥٩.
- - أكثر عن أصحاب لجنبل وابن طبرزد: ٢٧٩، ٥٧٥.

<sup>(</sup>١) قاله ابن عبدالهادي، وفي االبداية والنهاية»، و المقفى» سنة اثنتين وتسعين.

- \_الكمال بن عَبْد: ٢٤٩، ٢٢٧، ٢٧٤، ٣٤٧، ٣٦٧، ٩٨٣، ٢٤٤، ٣٢٤، ٥٦٩. ٣٢٤، ٣٢٤.
- شمس الدين ابن أبي عمر الجنبلي: ٢٤٩، ٢٥٣، ٢٦٨، ٣٤٧، ٣٤٧، ٢٦٨، ٣٢٩، ٢٦٨، ٣٢٧، ٣٦٠، ٢٦٩، ٣٨٥، ٣٨٥، ٣٨٠، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٢٠.
  - ـ شمس الدين بن عطاء الحَنفي: ٣٣٨، ٢٤٩، ٩٣٦، ٩٣٩، ٢٥٩.
- ـ جمالُ الدين يحيى ابن الصيرفي: ٢٤٩، ٢٦٨، ٢٧٤، ٣٤٧، ٣٦٧، ٣٦٧، ٤٤٢.
- - \_ النجيب المقداد: ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٥٩.
- أحمد ابن أبي الخير الحدّاد: ٢٤٩، ٢٦٨، ٢٧٤، ٣٤٧، ٣٦٧، ٣٦٧، ٤٦٢.
- - ــ أبو بكر الهروي: ٢٤٩، ٢٤٩، ٦٥٩.
  - الكمال عبدالرحيم: ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٥٩.
- فخر الدين ابن البخاري: ٢١٧، ٢٤٩، ٣٣٨، ٣٤٣، ٤٤٢، ٣٣٥، ٢٣٩، ٢٣٨، ٢٢٩، ٣٣٨، ٢٣٩،
  - ـ ابن شَيْبان: ۲۱۷، ۲٤۹، ۲۶۲، ۲۰۹.
  - ـ الشرف بن القوَّاس: ٢٤٩، ٢٤٩، ٦٥٩.
    - ـ زينب بنت مكِّي: ۲٤٩، ۲٤٢، ۲۵۹.
  - ـ ست العرب الكندية: ٢١٩، ٢٢٠، ٢٢٢.
- ـ أبو محمد بن عبدالقوي (في العربية): ٢٥٠، ٢٥٣، ٤٦٤، ٥٨١، ٩٣٠، ٥٩٨، ٩٣٠.

- ـ تاج الدين الفرّاري: ٢٥٣، ٤٠٥، ٤٦٥، ٤٩٠.
- \_زين الدين ابن المنجَّىٰ: ٢٥٣، ٤٦٤، ٥٨١، ٩٣٥، ٩٨٥، ٢٢٢، ٩٢٠، ٨٣٠، ٥٩٢، ٨٣٠،
  - \_ القاضى الخُوكِي : ٢٥٣.
    - ـ ابن دقيق العيد: ٢٥٣.
      - ـ ابن النَّحَّاسِ. ٢٥٣ .
- القاسم الإربلي: ٢٦٨، ٣٤٧، ٣٦٨، ٣٨٩، ٣٢٤، ٩٩٠، ٣٣٥، ٥٣٣، ٨٨٥، ٨٨٥، ٩٨٥، ٢٨٥، ٩٨٠، ٣٨٥، ٩٨٠، ٣٨٥، ٣٨٥،
- عبدالحليم بن عبدالسلام، أبوه: ۳۹۹، ۲۲٤، ۸۸۱، ۵۹۳، ۴۳۵، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۸، ۷۳۰، ۷۳۰
  - ـ شرف الدين أبو العباس أحمد بن أحمد المقدسي: ٧٠٤.
    - \_ جمال الدين البغدادي: ٤٤٢.
  - \_ إبراهيم بن الدرجي: ٢١٦، ٢١٨، ٢٢١، ٣٦٤، ٩٩٥، ٢٢١.
    - \_على بن بلبان: ٤٩٠.
    - ـ يوسف بن أبي نصر الشقاري: ٤٩٠.
    - \_ عبدالرحمن بن أحمد العاقوسي: ٢٢٢.
    - \_ رشيد الدين محمد بن أبي بكر العامري: ٢٢١.
    - ـ بدر الدين بن عبداللطيف خطيب حماه: ٢٢٠.
      - ـ تقى الدين بن مُزَيزًا: ٢٢٠.
      - ـ تاج الدين أحمد بن مزيز: ٢٢٠.
    - \_ جمال الدين أحمد بن أبي بكر الحموى: ٢٢١.

#### \* تلامىدە:

- كثرة تلاميذه: ٨٧٤.
- حال تلاميذ الشيخ، وتفردهم بصفاء العقيدة: ١١٦.
- يزعم الناس أنهم يردون على المبتدعة والكفار؛ لكنهم لايقومون بما

يقوم به طلّاب الشيخ: ١٢٠.

- وصاية تلاميذه بماله عليهم من حق: ١٢٢، ١٢٣، ١٢٤.
  - أنهم هم الطائفة المنصورة: ١٢٢.
- - اجتماع الصفدي به وسؤالاته له: ٣٥٢، ٣٧٢، ٣٧٤.
    - حثُّ الصفديُّ على ملازمته: ٣٧٤.
      - وصيته لمغلطاي: ٣٤٣.
- سجن الإمام المزي وإخراج ابن تيمية له بنفسه: ١٧٤، ٤٢٠، ٥٠٤،
   ٥٣٤، ٥٣٤.
  - ما تعرض له ابن القيم من الأذى: ١٨٣ ـ ١٨٤.
  - ما تعرض له ابن كثير من الأذى: ١٨٤ ـ ١٨٥ .
  - ما تعرض له عبدالله الإسكندري والصلاح الكتبي من الأذى: ١٨٥.
    - محبتهم له: ۲۱۱.
    - تُعْداد من ذكر منهم في هذا الجامع:
      - \_ ابن شيخ الحزَّامين: ٤٧١.
    - \_ عمر بن عبدالله بن عبدالأحد بن شُقير: ١١٠.
    - \_ محمد بن عبدالأحد شمس الدين الآمدي: ١١٠.
      - ـ محمد بن المنجّى شرف الدين: ١١٠.
        - ـ تقى الدين بن سُنْقر: ١٧٥.
        - \_ زين الدين بن منجّىٰ: ١٧٥.
        - \_شمس الدين التدمري: ١٧٥.
      - \_علاء الدين بن شرف الدين الصائغ: ١٧٥.
      - \_ فخر الدين بن شرف الدين الصائغ: ١٧٥ .
        - \_ ابن كثير (صاحب التفسير): ١٨٤.

- ـ عبدالله الإسكندري: ١٨٥.
- \_ صلاح الدين الكتبي: ١٨٥.
- عبدالرحمن بن محمود بن عبيدان البعلبكي: ١١١٠.
- ـ محمد بن محمد بن محمد بن الصائغ نور الدين: ١١١.
  - فخر الدين محمد: ١١١.
- ـ شرف الدين محمد بن سعد الدين سعدالله بن بُخَيخ: ١١١، ١٤٧،
  - أحمد بن إبراهيم الواسطى: ١١١، ١٢٠، ١٢١، ٢٥٣، ٤٧١.
    - شمس الدين الدِّباهي محمد بن أحمد: ١٤٤.
    - \_ إبراهيم بن أحمد الغياني (خادم الشيخ): ١٥٠، ١٤٦، ١٥٠.
      - شمس الدين بن سعد الدين الحراني: ١٤٨.
      - أحمد بن محمد بن مُرِّي الحنبلي: ١٥١، ٤٣٧.
- ـ أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن رُشَيِّق المالكي: ١٥٢، ١٥٣، ١٥٤،
  - . ۲۸۲ . 100
  - ـ الطوسي: ١٥٣. ـ يوسف جمال الدين أبو الحجاج المزي: ١٥٤، ١٧٤، ١٨٨، ٢٥١.

    - محمد بن أبي بكر شمس الدين ابن القيم: ١٥٤، ١٨٣، ٣٤٠.
- ـ أبو الفتح محمد بن سيِّد الناس اليعمري: ١٨٨، ١٩٠، ٢٥٩، ٤٩٢،
  - 377
  - ـ محمد بن أحمد بن عبدالهادی: ۲٤١، ۲٤٨.
    - كمال الدين ابن الزملكاني: ٢٥١.
  - ـ علم الدين البرزالي: ٢٥٣، ٤٩٠، ٤٩٢، ٦٣٤.
    - ـ ابن الشهرزوري الموصلي: ٢٥٤.
  - ـ شمس الدين الذهبي: ٢٥٤، ٢٧٥، ٢٨٠، ٤٩٠، ٤٩٢، ٣٣٤.

- \_ أحمد بن يحيى بن فضل الله: ٣١٢.
  - \_عمر بن على البزّار: ٣٢٣.
  - \_ عبدالله بن أحمد المقرى: ٣٢٣.
- ـ أبو حفص عمر بن الوردي: ٣٣١، ٧١٢.
  - ـ ابن جابر الوادي آشي: ٣٣٨.
  - ـ مغلطاي بن قليج المصري: ٣٤٣.
- \_ صلاح الدين الصفدي: ٣٥٢، ٣٧٢، ٣٧٤.
- \_ أحمد بن محمد ابن الأبرادي الحنبلى: ٣٥٩.
  - \_شمس الدين ابن الصايغ: ٣٥٩.
- \_ سعد الدين سعد الله أبو محمد الحراني: ٣٥٩.
  - \_ أخواه: زين الدين عبدالرحمن: ٤٢٤.
  - وشرف الدين عبدالله: ١٧٥، ٤٢٤.
  - \_ فاطمة بنت عباس بن أبي الفتح: ٤٣٤.
    - \_ بهاء الدين عبدالسيد الطبيب: ٤٣٤.
      - \_عمر بن الحسن بن حبيب: ٢٦٠.

# \* تدریسه و إفتاؤه ونشره للعلم:

- ـ تأهله للفتوى والتدريس وسنّه دون العشرين: ۲۵۰، ۲۵۲، ۳۳۲، ۳۳۲، ۶۶۱، ۲۵۳، ۲۸۲، ۶۲۲، ۲۸۱، ۷۳۱.
- عدم قبوله لقضاء القضاة ومشيخة الشيوخ: ٥٨٣، ٥٨٣، ٥٩٣، ٥٩٣.
- ـ تولي وظائف أبيه بعد موته وسنه إحدى وعشرون<sup>(۱)</sup> سنة: ۲۵۰، ۲۱۸، ۲۲۲، ۳۳۲.
- \_ أخذ في تفسير القرآن أيام الجُمَع من حِفظه: ٢٥١، ٢٥٤، ٣٣٢،

<sup>(</sup>١) وقيل: اثنان وعشرون.

7.3, 0.73, A.P.3, M.O., YAO, Y.P.O., A.P.O., Y.Y.O., 4.L., 4

ـ تدریسه بدار الحدیث السکریة سنة ۱۸۳ وحضور العلماء لأول درس له في البسملة وثناؤهم علیه: ۳۱۹، ۵۰۵، ۶۲۶، ۶۹۸، ۲۸۸، ۵۹۲، ۵۹۸، ۲۲۲، ۵۳۰، ۲۳۰، ۲۲۸، ۷۱۹.

ـ كان يورد الدرس بلا توقف ولا تلعثم بصوت جهوري فصيح: ٢٥١، ٢٥٤، ٣٣٢، ٩٣٣، ٢٢٢، ٢٠٥.

ــ لم يكن يتكلم في فنَّ من الفنون إلا فاق فيه أهله: ٢٥٢، ٤٤٣، ٥٨٤، ٥٨٤، ٥٨٨، ٥٨٨، ٢٥٢، ٢٥٣.

۔ إذا أفتى لم يلتزم بمذهب بل بما يقوم عليه الدليل: ٤٦٦، ٥٤٧، ٥٩٨، ٣٣٠، ٥٩٨.

ـ بقي عدة سنين لا يفتي بمذهب معين: ٣٣٤، ٤٣٣، ٧٠٧.

نبذة من اختیاراته الفقهیة: ۲۸۳، ۶۸۶، ۷۵۷، ۵۸۵، ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۳۷، ۲۳۷.

ـ تدريسه بالحنبليه سنة (٦٩٥) عوضًا عن ابن المنجَّىٰ: ٤٩٩، ٤٠٧.

ـ تدريسه بالسكرية والحنبلية بعد قدومه دمشق سنة (٧١٧): ٤٧٩،

ـ تدريسه بالقصّاعين ٢٧٢، ٤٠٥.

ـ قيامه بالتحديث وكثرة من سمع منه: ۲۸۷، ٤٩٠، ۴۹۳، ٦١٥، ۷۲۸.

ـ اهتدى على يده الجم الغفير: ٢٥٤، ٤٦٦، ٤٣٤، ٤٦٦.

- ـ كان يبقى في تفسير الآية الواحدة المجلس والمجلسين: ٢٦٨، ٣٦٨.
  - \_نشره العلم في الآفاق: ٢٧٤، ٢٢١، ٤٢٦.
- ـ نشره العلم وهو في الحبس: ١٨٢، ٢٦٠، ٤٢٦، ٤٦٨، ٤٨٠.
  - \_نشره للعلم بمصر: ٢٦٠، ٤٢٦، ٤٣١.
    - \_نشره للعلم بدمشق: ٢٦١، ٤٣٣.
      - \_ نشره للعلم بالإسكندرية: ٤٢٧ .

#### \* علومه:

- الفقه ودقائقه: ۲۰۰، ۲۲۸، ۷۲۷، ۲۳۷، ۲۸۹، ۲۶۱، ۳۲۱، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۳۷.
- \_ الحديث رواية ودراية: ٢٥٤، ٧٢٧، ٢٧٤، ٢٧٠، ٣١٠، ٣٣٠، ٣٣٣، ٢٢٤، ٨٢٤، ٧٩٥، ٩٨٥، ٩٨٥، ٩٨٥، ٩٨٥، ٩٢٠، ٣٢٠، ٣٣٠، ٣٣٠، ٣٢٠، ٣٧٠، ٢٧٠، ٢٣٠، ٣٣٠، ٣٣٠، ٣٣٠.
- التفسير والتوسّع فيه: ٢٥٠، ٢٥٤، ٢٦٨، ٣٦٨، ٣٣٢، ٣٣٣، ٣٣٨، ٣٤٨، ٢٤٩، ٢٥٩، ٢٥٥، ٣٤٨، ٣٤٨، ٢٤٤، ٢٥٩، ٢٥٥، ٢٨٥، ٣٤٥، ٨٩٥، ٩٩٥، ٢٠٠، ٢٠٠، ٩٤١، ٥٠٠، ٢٠٠، ٧١٧، ٧٢٠، ٧٣١، ٣٣٠.
- \_ أُصول الدين ومعرفة الفِرَق: ٢٥٥، ٢٦٨، ٣١٨، ٣٤٨، ٣٦٨، ٣٦٨، ٣٦٨، ٣٦٨، ٣٦٨، ٣٦٨،
- \_أصول الفقه: ٢٥٥، ٣٥٠، ٤٦٤، ٧٩٧، ٨٩٤، ٩٩٥، ٢٢٢، ٢٢٩، ٧٣١.
  - \_ من أعرف الناس بالتاريخ: ٢٦٨، ٣١٨، ٤٩٨.
- ــ الفرائض والحساب والجبر والمقابلة: ۳۷۲، ٤٦٤، ٤٩٧، ٥٨١، ٥٨١، ٩٧٥.
- علم الكلام والفلسفة: ٤٦٤، ٢٦٦، ٤٩٧، ٥٩١، ٥٩١، ٩٩٥،

۸۹۰، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۳۲۰، ۲۱۷، ۲۷۰، ۱۲۷، ۲۳۷.

العربية: ٢٥٥، ٢٦٦، ٧٩٧، ١٨٥، ٣٢٣، ١٣٦، ٧١٩، ٧٧٠، ٧٣٧.

ـ الكلام على المعارف والأحوال: ٤٦٩، ٥٩٩، ٧٢١.

### \* صفاته:

\_ كمال العلم، وصفاء البصيرة: ١٢٢ \_ ١٢٣، ٢٥٤، ٤٦٧.

ـ سعة الاطلاع: ٢٨٣، ٢٦٨، ٢٧٣. ٧٧٣.

ـ بعث على رأس السبع مئة مجددًا: ١٢١، ٦٣٢.

ـ لم يَكُمل أحد في العالم مثل ما كمل: ٤٥٠.

ــ مزيد طمأنينته وهو في السجن، وقوله: إن قُتلت كانت لي شهادة...: ٤٨١، ١٤٨.

ـ قوله: إن به من الفرح والسرور مالو قُسِم على أهل الشام ومصر لفضُلَ عنهم: ١٤٩، ١٤٩.

الكرم: ٢٤٧، ٢٨٦، ٤٧٢، ٢٧٦، ٩٧٦، ٣١٧، ٣١٣، ٥٣٥، ٩٠٢. ٩٢١. ٩٨٦، ٣٨٩. ٩٨٦، ٩٨٥، ٩٨٥، ٩٠٢، ٩٤٢، ٩٨١.

ـ انتهت إليه صفات الكمال، والإمامة في العلم والعمل وهو في الثلاثين: ٢٥١، ٢٥٠.

علو الهمة: ٤٧٣، ٢٢٨، ٤٧٢، ٢٧٢، ٩٧٢، ٤٣٣، ٥٣٠، ٩٨٣، ٩٢٣، ٩٢٣، ٩٣٠، ٩٢٣.

ـ الشجاعة المفرطة: .

ـ فارغ عن شهوات المأكل والملبس والجماع: ٢٧٩، ٢٢٣، ٣٣٦،

P37, A57, PA7, P83, P33, T03, V03, V53, P70, TP0, P80, P80, P80, P37.

- ـ تضرّعه وابتهاله: ١٤٩، ٢٧٠، ٢٨٣، ٣٣٤، ٢٧١، ٤٨١.
- ـ تعظيمه للسنة حتى في أحرج الساعات: ٤١٦، ٤١٧، ٣٦١.
  - \_استجابة دعائه في أعدائه: ١٥٠، ٤٤٠.
  - \_ يقينه بالله: ٣٢٣، ٣٣٥، ٣٣٦، ٢١٤، ١٤١٤.
- حفظه: ۱۸۳، ۳۰۰، ۱۶۶، ۱۶۹، ۱۶۹، ۱۸۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۷، ۱۳۷.
- ـ سرعة استحضاره للآيات والأحاديث: ٣٤٩، ٣٦٨، ٣٣٣، ٣٩٩، ٥٣٩، ٥٩٨، ٥٩٨، ٥٩٨، ٥٩٨.
  - \_ سرعة بديهته من صغره: ٣٦٩، ٣٩٩.
- \_ كثرة الكتب: ٤٦٤، ٨٥١، ٩٥٥، ٨٩٥، ٢٢٢، ١٣٠، ١٧١١.
- قوة الإدراك والفهم: ٤٦٤، ٤٦٧، ٥٤٠، ٥٨٢، ٩٩٥، ٩٩٥، ٩٩٥، ٢٢٢، ٢٣٠، ٩٣٠، ٩٣١، ٧٣١.
- \_ مایقوم به من حقوق الله وعباده: ۳۲۳، ۶۷۲، ۶۷۳، ۵۲۱، ۲۰۵، ۲۰۳، ۷۲۵.
  - \_ كراماته: ٢٥٤، ٥١٥.
  - \_ وصف قراءته للقرآن: ٣٣١، ٧١٣.
  - ــ إكرامه لأهل العلم وطلابه خاصة الغرباء: ٣٣١، ٤٧٣، ٧١٣.
  - \_ تعظيمه لحرمة العلماء وإن أساءوا إليه: ٤٣٠، ٤٧٥، ٤٧٨، ٤٧٩.
    - \_ معاملته مع جلسائه: ٤٧٣ .
    - \_صلاته: ۳۳۹، ۷۱۳، ۲۰۵، ۲۱۳.
      - \_لباسه: ۷۲۵، ۲۰۶، ۷۲۰.
    - ـ خطه في غاية التعليق والإغلاق: ٣٣٢، ٧٠٦.
    - \_ إعانة الله له وتخليصه من مضايق: ٣٣٦، ٤٧٢.

- \_حبُّ العامّة له: ٣٣٤، ٤٢٠، ٤٢١.
  - سُمعتُه في البلاذ البعيدة: ٣٧١.
  - عدم انتصاره لنفسه: ٥٠٩، ٥٠٩.
- \_ ابتهاجه بالسجن وفرحه: ۲۲۸، ۲۷۱، ۴۸۱، ۵۱۱، ۷۲۰، ۷۲۰
  - ـ تشبیهه بابن حزم: ۲٤٧، ۳۷۰، ۳۷۵، ۷۱۷.

### \* صفاته الخلفية:

- أبيض، أسود الرأس واللحية قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، ربعة من الرجال، بعيد مابين المنكبين: ٢٧١، ٣٣٠، ٣٧٠، ٣٧٠، ٤٧٣، ٥٦٠، ٥٤٠، ٤٠٥، ٥٤٠.
- کان عینیه لسانان ناطقان: ۲۷۱، ۳۷۰، ۳۹۰، ۲۷۳، ۵٤۰، ۵۲۰، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۷۹، ۲۷۹، ۲۷۹، ۲۹۹، ۲۹۹، ۲۹۹، ۲۹۹،
- سريع القراءة، جهوري الصوت، فصيح: ٢٧١، ٣٣٢، ٣٣٧، ٣٧٠، ٣٧٠، ٣٧٠، ٣٧٠، ٣٧٠،

### \* مناظر انه :

- ـ دفاعه عن السنة وطريقة السلف؛ ٤٧٢، ٧٠٧، ٧٢٠، ٧٣٢.
  - ـ مناظراته في صغره وتفوقه على الكبار: ٧٠٠، ٧٠٠
- ـ مناظرته للحموية: ٢٥٩، ٣٢٢، ٣٥٠، ٣٧٤، ٣٧٥، ٤٠٨، ٤٧٤.
- المناظرات في مصر مع (ابن مخلوف) بحضرة الأفرم سنة (٧٠٥): ٢٦٠، ٣٢٢، ٤٧٥.
  - ـ مناظراته سنة (٧٠٧) مع الاتحادية: ٢٦٠، ٤٧٧، ٥٠٤، ٥٠٥.
- ما تفرَّد به من مسائل يحتج لها بالكتاب والسنة ولا يقولها بالتَشهِّي: (۲۷، ۲۷۹، ۳۳۳، ۱۹۶، ۲۷۰، ۲۷۰، ۲۷۰، ۲۷۰، ۲۱۸) ده. (۷۲، ۷۲۳، ۷۲۷)
  - ـ كانت مناظراته كثيرة لا تنقضي: ٣١٥، ٥٨٥، ٦٠٤، ٧٠٧
- ـ لايُعلَم أن أحدًا قطعه في المناظرة: ٣٣٢، ٣٤٨، ٤٤٣، ٥٨٣،

۹۹۰، ۱۳۲، ۲۰۷، ۱۲۷، ۳۳۷.

\_ مناظرته مع جلال الدين القزويني في مسألة الزيارة سنة (٧٢٦): ٣٥١، ٣٧٥.

- ـ مناظرته حول فتيا الطلاق سنة (٧١٩): ٣٥١.
  - \_ إفحامه: لمناظريه: ٣٧٢، ٥٨٥.
- - ـ مناظرته حول «العقيدة الواسطية»: ١٧٣، ٢٢٨، ٤١٩، ٤٢١، ٢٠٢.
    - ـ مناظرات مع بعض الفقهاء: ٤٢٤، ٤٧٢، ٥٠٩، ٥٣٦.

# جهوده في محاربة أهل البدع ونحوهم:

- ـ جملة أهل البدع: ١٢٢، ١٨٨، ٢٥١، ٣٣٩، ٤١٧.
  - \_ الجهمية: ١١٦، ٣٣٩.
- - \_ مقلدة الفقهاء: ١١٦، ١١٧، ١١٩، ٣٢٢.
    - \_ الزنادقة: ١١٨، ٢٧٠، ٢١٧، ٤٣٨.
  - \_مشايخ السلطة: ١١٧، ١١٩، ١٤٧، ١٨٩، ٣٢١.
  - ـ الأمراء: والأجناد وتحوهم: ١١٩، ٣١٩، ٤١٢، ٤٢٩.
    - العامة: ١١٩.

 <sup>(</sup>١) ورد تسمية أنواع منهم، كالأحمدية، واليونسية، والعربية، والصدرية، والسبعينية، والتلمسانية، والحريرية، والاتحادية.

- ـ المعتزلة: ١٢٠ ١٣٩ ٣٣٩.
  - \_ القدرية: ١٢٠ .
- \_التتر (المغول): ١٢٠، ٢٥٩، ٢٦٠، ٣١٦، ٢٠٧، ٦٢٤.
  - ـ القبورية ونحوهم: ١٣٢، ١٣٣.
- تفنيد حُجَجهم الباطِلة: ١٣٣، ١٣٤، ١٣٩، ١٤١، ١٤١.
  - كسره للعمود المخلِّق: ١٣٤، ١٣٥، ١٣٨.
  - كسره للبلاطة السوداء بمسجد الكفّ: ١٣٥.
- كسره لصخرة عظيمة بمسجد النارنج: ١٣٦، ٤١٧، ٥٠٣، ٧٣٣. كسره للصنم الذي تحت الطاحون: ١٣٨.
  - كسره للحجر المزعوم أن فيه أثر قدم النبي ﷺ: ١٣٨ \_ ١٣٩ . ا
- تحذيره مما يُفعل من البدع عند مشهد الحسين المبتدع المزعوم: ١٤١ ، ١٤٠ \_ ١٣٩
  - تحذيره من قبر السيدة نفيسة: ٣٧٢.
- \_الرافضة (الكسروانيون) سنة (٧٠٤): ١٣٦، ١٥٩\_ ١٦٠، ٢٦٠،
  - 777, 177, 113, 113, 113, 113, 710, 470, 470.
- - \_ الأشاعرة: ٣٤١، ٣٧٠، ٢٧٥، ٣٤٥.
  - \_ إنكاره على السلطان ما يتعلق بأهل الذمة: ٤٢٩ ـ ٤٣٠.
- \* جهوده في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد (إجمالاً): ٢٦٩،
- PTW, 113, WOZ, VOZ, 1.0, Y.O, P10, V.T, PVT, TAT,
  - ....V.Y •
  - ـ قوته في الحق وأهو في السجن: ١٤٥ ـ ١٤٦، ١٤٧، ٢١٣، ٢٢٦ .
    - \_ عدم تزحزحه عن عقیدته: ۱۱۷، ۲۷۰، ۲۸۰، ۳۱۳، ۲۰۹.
      - ـ دعاؤه على أعدائه وهو في السجن: ١٤٧، ٤٢٧، ٥١٨.

- ـ شجاعته وجهاده أمر يتجاوز الوصف: ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۶، ۲۵۵، ۲۸۸ ۲۸۸ .
- \_قیامه فی نوبة غازان وإغلاظه له ودعاؤه علیه: ۲۰۹، ۳۱۰، ۳۲۰، ۳۲۱، ۳۲۱، ۳۲۱، ۳۲۱، ۲۸۲، ۳۲۱، ۲۸۲، ۳۲۱، ۲۸۲، ۷۲۸، ۷۲۲، ۷۲۲، ۷۰۸
- ـ اجتماعه بالملك (غازان) ونائبه خطلوشاه وببُولاي: ۲۱۹، ۲۵۹ ـ ۲۵۹ . ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ .
  - \_ إقدامه وجرأته على المغول: ٢٥٩\_ ٢٦٠، ٤٠٨، ٥٠١، ٧٠٨.
- \_ وقعة شقحب (۷۰۲): ۲۲۰، ۳۲۲، ۳۳۵، ۱۱۶، ۲۱۶، ۲۰۰، ۸۸۲.
  - ـ أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر في الحبس: ٢٦٠.
  - ـ توجهه مع الجيش المصري غازيًا: ٢٦١، ٤٧٩، ٥١٠، ٥٣٨، ٦٥٤.
    - ـ لا تنطلي عليه ألاعيب الكبراء: ٣٦٩، ٤٣٠.
      - ـ ثباته وقوته: ٤٠٩، ٤١٤، ٢٣٣.
- عدم تهیبه من السلطان: ۲۱۳، ۲۳۸، ۶۱۶، ۲۲۹، ۶۲۹، ۶۷۹، ۵۷۷، ۵۷۰، ۵۳۰.
- ـ عدم قبوله ما رُتِّب له وقت إقامته بمصر: ۲۱۳، ۲۵٤، ۱۹۹، ۲۲۳، ۲۲۳، ۵۰۷، ۵۰۲
  - ـ عدم أكله من مائدة غازان؛ لأنه مما نُهِبَ من الناس: ٣٢١، ٥٠٠.
- ــ تمكَّن الشيخ بالشام حتى صار يُقيم الحدود من قطع وقتل: ٢٠٣، ٢٠٨، ٣٢١، ٢٠٨.
  - ـ قيامه على نَصْر المنبجي: ٣٢١، ٥٠٤.
- ـ ركوبه إلى مهنّا بن عيسى (أمير العرب) وإحضاره للجهاد: ٣٢٢، ٥٠١.
- ـ حثه السلطان والخليفة على الثبات والجهاد: ٣٢٢\_ ٣٢٣، ٣٣٥، ٤١١، ٤١٢، ٤٦٦، ٤٧٤، ٥٠١، ٥٠٢، ٥٠٥.

- \_ إنكاره على السلطان الألفاظ البدعيه: ٣٢٢، ٥٠١.
- \_ إنكاره على قطلوبك الكبير (وكان جبارًا): ٣٦٨\_ ٣٦٩، ٣٩٠.
- ـ كتابته إلى صاحب قبرس يأمره بالرفق بأسارى المسلمين: ٣٧١.
- \_واقعة عسَّاف النصراني واحتساب الشيخ عليها، وتأليفه على أثرها «الصارم المسلول»: ٢٠٦\_ ٤٠٧، ٤٧٤، ٤٩٩، ٢٠٥.

### \* الثناء على الشيخ نثرًا:

- ــ جماعةٌ من الذين أثنوا عليه: ٣٩٣، ٦٣٤، ٧١٥.
- عماد الدين الواسطي المعروف بابن شيخ الحَزَّامين (٧١١): ١١١، ١١٦، ١٢١، ١٢١، ١٢٤، ٢٥٣، ٤٧١، ٣٠٣، ٦٣٣، ٦٦٢، ١٧١، ٧٣٧، ٧٣٧
  - إبراهيم الغياني (خادم الشيخ): ١٣٢.
  - \_ محمد بن أحمد أبن مُوِّي (بعد ٧٣٠): ١٥١، ١٥٥، ١٥٦.
- ـ ابن سیّد الناس الیعمري (۷۳٤): ۱۸۸، ۲۰۷، ۲۷۹، ۲۲۷، ۵٤٥، ۲۳۱، ۲۵۷، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۵۵، ۲۳۱، ۲۵۷، ۲۵۷، ۲۵۷، ۲۵۷
  - ـ تاج الدين الفاروقي: ٢١٣.
  - \_عبدالله بن حامد : ۲٤٢، ۲٤٤.
  - \_ عبدالباقى بن عبدالمجيد اليماني (٧٤٣): ٢٤٦.
  - ـ محمد بن أحمد بن عبدالهادي (٧٤٤): ٢٤٨، ٢٥١، ٧١٦.
- \_الحافظ جمال الدين المِزِّي (٧٤٧): ٢٥١، ٤٧٠، ١٩٣، ٥٦٩،
  - 375, 175, 774.
- - \_علم الدين البِرزالي (٧٣٩): ٢٥٣، ٤٤٠، ٤٤٣، ٦٦٣، ٧٣٤.
- ـشمس الدين الذهبي (٧٤٨): ٢٥٤، ٢٥٥، ٢٥٦، ٢٦٧، ١٢٢٠

- - ـ محمد بن عبدالله ابن رُشَيِّق: ۲۸۲.
- أحمد بن يحيى بن فضل الله (٧٤٩): ٣١٢، ٣٣٣، ٥١٥، ٢٠٠٠. ٧١٦، ٧١٦.
  - ـ القاضي أبو عبدالله الحريري: ٣٢١.
  - ـ عمر بن الوردي (٧٤٩): ٣٢٩، ٦٧١، ٧٠٩، ٧٣٦.
  - ـ أبو حيان النحوي (٧٤٥): ٣٢٠، ٣٣٥، ٥٤١، ٧٠٨.
    - ـ ابن جابر الوادي آشي (٧٤٩): ٣٣٨.
      - ـ مغلطای المصری (۷٦۲): ۳٤٣.
  - ـ صلاح الدين الصفدي (٧٦٤): ٣٤٧، ٣٦٧، ٣٧٠، ٣٧٤.
    - ـ ابن شاكر الكتبي (٧٦٤): ٣٨٩، ٣٩٨.
      - ـ أبو محمد اليافعي (٧٦٧): ٤٠٠ .
        - \_ الفيُّومي (٧٧٠): ٤٠٢.
        - \_ ركن الدين ابن القويع: ٤٠٣ .
      - \_ ابن كثير الدمشقى (٧٧٤): ٤٠٥.
      - ـ ابن مخلوف المالكي: ٤٧٨، ٤٣١.
    - ـ صدر الدين ابن الوكيل (ابن المرحِّل): ٤٣٤، ٥٥٢.
    - ـ شمس الدين ابن الحريري: ٣٢١، ٤٤٣، ٥٣٦، ٦٥٣، ٧٣٨.
- \_ القاضي شهاب الدين الخوبي: ٤٤٣، ٤٦٥، ٤٩٨، ٧٧٦، ٥٧٩، ٨٨٤، ٥٧٨، ٥٧٨، ٥٨٤، ٥٨٤، ٥٨٨.

- \_ الحسن بن عمر بن حبيب: ٤٥٧، ٤٥٧.
- ـ ابن رجب: ٤٦٣، ١٣٤، ٢٦٧، ٢١٦، ٧١٩.
- ـ تاج الدين الفزاري: ٤٠٤، ٤٦٥، ٨٨٢، ٢٢٢، ٣٣٠، ٦٦٨.
  - ـ شرف الدين المقدسي: ٤٦٥، ٤٩٨، ٦٢٣، ٦٦٩، ٧٢٠.
- ـ تقى الدين السبكي: ٥٤١، ٤٧٠، ٥٨٤، ٦٣٣، ٦٣٢، ٧٣٧.
  - \_ أخوه: شرف الدين: ٤٧٠، ٥٨٣.
  - ـ أبو عبدالله محمد بن قوام: ٤٧٠، ٦٣٤، ٦٧١، ٧٢٣.
    - ـ ابن القيم: ٤٨١.
    - \_ تقى الدين الفاسى: ١٩٠].
    - ابن ناصر الدين الدمشقى: ٤٩٢، ٦٣٣.
      - \_ المقريزي: ٤٩٧.
      - \_ إبراهيم الرقي: ١٣٥٥.
      - ـ جمال الدين السرمرّى: ٢٥٥، ٥٤٢.
        - ـ الآقشهري: ٥٤٢.
        - \_ الطوفي: ٢٥٣، ٥٤٢.
        - \_ صلاح الدين العلائي: ٥٤٨.
        - ـ شهاب الدين الأذرعي: ٥٤٩.
    - \_ ابن حجر العسقلاني: ٥٥٠، ٦٤٨، ٧١٧.
      - \_العيني: ٥٥٥، ٥٥٥، ٥٦٠.
      - ـ صالح بن عمر البلقيني: ٥٦٨.
      - ـ ابن تغري بردي: ٧٥٥، ٥٧٩.
    - ـ شهاب الدين ابن النحاس: ٥٧٦، ٥٧٩.
      - ـ ابن عزم التونسي: ۱۸۷ .
        - ـ السيوطي: ٥٨٩.
        - ابن سباط: ٥٩١.

- \_العليمي: ٦١٨، ٥٩٧.
  - \_ الداوودي: ٦٢١.
- ـ الملا على القارى: ٧٤٥.
  - \_ محمود العدوى: ٦٢٧.
- ابن القاضى المكناسى: ٦٣٩.
  - \_ شمس الدين الغزي: ١٤٠٠.
    - \_ إبراهيم الكوراني: ٧٤٣.
    - \_ ولي الله الدهلوي: ٦٤٢.
- ـ الشوكاني: ٦٤٨، ٧١٥، ٧١٦.
- \_صديق حسن خان: ٧٠٥، ٧١٦، ٧٤٥.
  - \_ بطرس البستاني: ٧٢٩.
  - \_ محمود الآلوسي: ٧٤٤، ٧٤٥.
  - ـ نعمان محمود الآلوسي: ٧٤٣.
  - \_ محمد بن جمال الدين اليافعي: ٧٤٥.
    - \_علي أفندي السويدي: ٧٤٣.

### \* الثناء عليه شعرًا:

- - ـ ابن فضل الله العمرى: ٣١٢.
- ـ أبو حيًان النحوي: ٣٢٠، ٣٣٥، ٢٦٠، ٣٨٣، ٥٥٥، ٨٥٨، ٢٦٩، ١٥، ١٥١، ٢٥٥، ١٨٥، ٢٠٢، ٣٣٢، ٥٥٢، ٧٧٢، ٨٧٧.
  - \_ ابن قيم الجوزية: ٣٤٠.
  - \_ أحمد بن محمد البغدادي: ٣٥٩، ٣٨٢.
    - ـ شمس الدين ابن الصايغ: ٣٥٩، ٣٨٢.

- ـ سعد الدين سعدالله الحراني: ٣٥٩، ٣٦٠، ٣٨١، ٤٥٩. ٤٥٩.
  - ـ الصفدي: ٣٦٦.
  - \_ نجم الدين إسحاق التركي: ٧١٤.

# # أعداء الشيخ:

- \_ القاضي ابن مخلوف المالكي: ١٤٥، ١٤٨، ١٧٢، ١٧٥، ١٨٠، ١٨٠، ١٨٠، ٢٠٦، ١٥٦، ٣٢٢، ٢٠١، ٢٠١، ٢٠١، ٢٠٢، ٢٠١، ٢٥٢.
  - \_ عبدالكريم ابن أُختُ نَصْر المنبجى: ١٤٩.
- \_ كمال الدين ابن الزملكاني: ٣١٩، ٣١٩، ٤٢٩، ٤٢٩، ٤٤٠، ٤٤٠، ٤٤٠، ٤٠٥، ٥٠٤، ٥٠٤، ٤٤٠،
- \_ أبو حيان النحوي (في آخر الأمر) وسبب معاداته: ٣٢٠، ٣٦٠، ٥١٤، ٥٤١، ٧٣٩.
  - ـ صفى الدين الهندي: ١٧٣، ٤١٩، ٥٠٤، ٥٣٤.
  - ـ القاضي نجم الدين ابن صصري: ٤١٩، ٥٠٥، ٥١٥، ٥٣٤.
    - ـ القاضى الإخنائي المالكي: ٤٨٠، ٧٢٥.
    - \_شمس الدين أبن عدلان: ١٧٢، ١٧٦، ٤٢٢.
      - ـ نجم الدين ابن الرفعة: ٤٢٥.
    - \_ كريم الدين الأملى: ٢١٤، ٤٢٨.
    - \_ ابن عطاء الله: ١٨٢، ٢١٤، ٤٢٥، ٤٧٧، ٥٠٧.
- ـ بدر الدين ابن جماعة: ١٨٢، ١٨٤، ٤٢٤، ٤٢٥، ٤٧٧، ٥٠٧، ٥٣٧.
- \_ بيبرس الجاشنكير: ١٧٥، ٤٢٧، ٥٠٥، ٥٠٣، ٥٣٥، ٥٣٥،
  - 730, T.T. . OF, 10F, 70F, XYV.

- ـ صدر الدين ابن الوكيل (ابن المرحِّل): ٤٩٨، ٤٩٨.
  - ـ جمال الدين بن جملة: ٣٧٠، ٤٣٩، ٤٤٧.
    - الصدر: ٤٤٨.
    - ـ القحفازي: ٤٤٨.
    - ـ كمال الدين القزويني: ١٧٤، ١٨٤.
  - \_ نور الدين الزواوي (نائب ابن مخلوف): ١٨٢.
    - ـ علاء الدين القونوي: ١٨٢.
- ـ نور الدين البكري، الفقيه: ٣٣٦، ٤٧٩، ٤٩٨، ٥٤٤.
- بعضهم ألف كراسة عدّ فيها مثالبه، وذكر بعض فضائله، وذكر إساءته في هذا الصنيع وأنه إما مختلط، أو حاسد حاقد: ١٢٦\_ ١٢٧، ١٣١، ٢٧١.
- \_ الاعتذار للشيخ عما انتقده عليه بعضهم: ١٣٠، ٢٧٠، ٢٧٥، ٤٧١، ٢٧٠.
  - ـ افتراء ابن بطوطة عليه في مسألة النزول وغيرها: ٤٦٢.
    - ـ تبرئته مما نسب إليه من القول بالتجسيم: ٧٤٣.
- ــ مِن يطعن في الشيخ فهو مُفْتَقَد في عقله أو فهمه أو صدقه أو سِنَّه: ١٢٧ ـ ١٢٨ .
- \_ سبب مخالفة أعدائه له: ۷۲۱، ۵۱۹، ۵۲۰، ۵۶۳، ۵۶۳، ۷۵۳، ۵۷۳.
- حسد أعدائه له، وبحثهم عما ينتقد عليه: ۱۸۸ ـ ۱۸۹، ۲۵۸، ۳۱۵، ۷۲۲، ۲۱۷، ۲۲۰، ۶۶۲، ۲۶۵، ۷۳۳.
- ما آل إليه أمر أعدائه: ١٨٩، ٢٥٨، ٣١٤، ٣٤١، ٤٢٥، ٤٢٥، ٤٢٥، ٤٢٧. ٤٧٨.
- عفوه عنهم بعد قدرته علیهم: ۲۱۰ ـ ۲۲۱، ۳۳۹، ۳۳۰، ۲۷۸، ۷۷۹، ۵۱۰، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۷۹.

- ـ لو لاطفهم ورفق بهم؛ لكان كلمة إجماع: ٢٦٩، ٥٤٠، ٦٤٩، ٧١٧.
- ـ هـم معترفون بإمامته وذكائه ونُدُور خطئِهُ: ٢٦٩، ٤٢٥، ٥٤٠.
- بعض أعدائه لم ينظروا في تصانيفه، ولا فهموا كلامه، ولا لهم حظّ تام من العلم: ٢٦٩، ٣٣٦.
  - ـ خصوم الشيخ ومخبوه أقسام: ٢٦٩، ٥٤٤، ٥٤٦، ٢٥٠، ٧١٨.
    - \_ مناقشة أعدائه: ٢٦٩.
    - ـ لا اعتبار بطعن أعداء العالم: ٢٧١.
    - \_ أذيتهم لمن أنصف في حق الشيخ: ٢٧١.
      - \_ خِدَاعهم: ١٤٤ ـ ١٤٥ .
- \_ المسائل التي بحثها الشيخ لا تحتملها عقول أبناء زمانه!!: ٣٣٦، ٧٠٩. \_ . خضوع أعدائه له، واشتراطه عليهم مافيه عز الإسلام والسنة، والامتناع
  - من قبول الوعود والعهود حتى يظهر منهم الفعل: ٤٣١.
- \* أنواع الأذى الذي تعرّض له الشيخ: \_محنه: ١٦١، ٤٧٤، ٥٧٦، ٥٨٩، ٥٨٩، ٥٩١، ٦٠٥، ٦٠٥،
- 775, 075, 175, 05, 375, V•V, A(V, •7V, 37V, 07V) P7V, 77V, 77V, V7V.
  - \_ محنته سنة (٦٩٨) بسبب تأليفه «الحموية»: ٤٧٤، ٢٧٤.
- محنته سنة (۷۰٥) والسؤال عن معتقده والمناظرة حول «الواسطية»: ۱۲۱، ۱۷۳، ۱۷۶، ۶۰۵، ۵۳۳، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۷۶، ۷۲۰.
  - \_ذكر النويري سبب المحنة (٧٠٥) عن اطلاع ودراية: ١٦١ ـ ١٦٢.
- ـ سياق الفتوى التي نُقِّمَ عليه من أجلها كما في «نهاية الأرب»: ١٦٢ ـ ١٧١٠.
- \_ محنته سنة (۷۰۷) بسبب كلامه في ابن عربي. ٤٧٧، ٥٠٧، ٥٣٧،
  - ۲۰۲، ۲۵۲، ۲۷۲.

- \_ محنته سنة (۷۱۸، ۷۱۹) بسبب قوله في مسألة الحلف بالطلاق: ۲۷۹، ۵۲۸ محنته سنة (۲۰۸، ۲۰۸، ۲۷۹)
- \_ محنته سنة (٧٢٦) بسبب منعه من السفر لزيارة القبور: ٤٨٠، ٥٣٨، ٥٣٨. ٦٠٨. ٦٠٨.
- - \_ کس سته: ۱٤٥.
  - ـ تأليب الرويبضة: ١٨٩، ٢٥٨، ٥٤٦، ٧٢٩.
    - \_ المخادعة له: ١٨٩، ٢٥٨.
- - \_ منعه من مقابلة الناس: ٢٤٧.
  - ـ محاولة منعه من إلقاء الدروس: ١٨٢، ٤٦٥.
- \_ منعه من الافتاء بما يراه من الحق: ٢٦١، ٣١٥، ٤٣٦، ٤٨٢، ٤٧٤، ٤٧٤، ٤٧٩.
- \_ منعه من ابداء حجته في المناظرة: ١٧٦، ٣١٥، ٤٢٢، ٥٠٥، ٥٠٥، ٥١٨.
- منعه من الكتب، والأقلام والورق وإخراجها من عنده، وأن هذا من أعظم الرزايا: ١٨٥، ٢٦١، ٢٧٦، ٣١٤، ٣٣٧، ٣٣٧، ٤٨١، ٤٨١، ٤٨١، ٤٨١، ٥١٠.
  - ـ سبب إخراج الكتب في آخر عمره: ١٨٦.
    - ـ إحراق كتبه بعد موته: ٥١٣.

- ـ الازدراء بفضله والمقت له: ٢٦٩، ٤٠٣.
- \_النيل من عرضه: ٢٧٩، ٣١٧، ٤٠٣، ٢٦٦، ٥٠٩.
  - ـ تهديده بالقتل: ٧٧٧، ٤٧٨.
    - ـ الوشاية به: ٢٠٥، ٤١٤.
      - ـ الإغراء بقتله: ٤٧٥.
  - ـ ترصد ملوك جنكز خان، وبعثها في طلبه: ٣١٧.
- ـ اتهامه بمحاولة أخذ الملك مثل ابن تومرت: ٣٢٢، ٥٠٥، ٥٤٤، ٢٥٥، ٧٣٣.
  - \_مكابرته: ۳۳٤، ۷۰۷: ۷۰۷.
- ـ اتهامه بأنه يُفتي بالشواذّ، وأنه مجتهد مصيب: ٣٣٨، ٣٤٨، ٤٠٠، ٤٧٢، ٢٧٨، ٤٧٢.
  - ـ التزوير عليه: ١٤٤، ٤٣٩، ٣٣٥، ٥٣٧، ٥٤٣، ٥٤٤، ٥٧٦، ٣٥٣
    - \_حسده: ۱۸۸، ۱۹۸۸، ۱۲۹۳، ۲۱۹، ۲۷۷.
- ـ أذية أصحابه وسجنهم: ١٤٥، ١٧٤، ١٨٠، ١٨٣، ٢٠٤، ٢٢٤. ٨٤، ٣٤، ٤٣٧، ٢٩٤، ٢٧٤، ٢٠٥، ٨٠٥، ١١٥، ١٥٢، ٣٥٠.
  - ـ نص المرسوم في الحطِّ على الشيخ وأصحابه: ١٧٦ ـ ١٧٩ . :
    - الذين آزروا الشيخ:
- - \_ جاغان المشدّ: ٠٥، ٣٧٥، ٢٠٨، ٤٢١، ٤٩٩.
  - ـ القاضي إمام الدين القزويني: ٣٥٠، ٣٧٥، ٤٠٨، ٤٢١، ٥٣٣.
    - ــ جلال الدين القزويني أخوه: ٣٥٠، ٣٧٥، ٤٠٨، ٥٣٣.
- \_الأمير سيف الدين سلار: ١٧٢، ٢٤٠، ٣٧٥، ٤٢٤، ٤٧٦، ٩٠٥،

۳۲۵، ۲۳۵، ۱۵۲، ۳۵۲.

- \_ الأمير مهنا بن عيسى: ١٨٠، ٤٢٤، ٢٧٦، ٨٠٨، ٥٣٦، ٦٥٣.
- \_ السلطان الناصر: ۳۰۱، ۲۷۸، ۹۰۹، ۵۳۵، ۵۳۸، ۲۷۰، ۵۸۰، ۵۷۰، ۵۷۰، ۵۷۰، ۲۰۷، ۵۰۰، ۲۰۷
  - ـ الباجي: ٤٢٣.
  - \_ الجزرى: ٤٢٣.
  - \_ النمراوي: ٤٢٣.
  - ـ شمس الدين ابن الحريري: ١٨٠، ٥٣٦، ٦٥٣، ٧٣٨.

#### يه شعره:

- \_ تقویمه: ۳۳٦، ۷۲٤، ۲۰۶، ۲۰۹، ۷۲٤.
- \_ أبيات كان ينشدها كثيرًا: ٣٥٢، ٣٧٤، ٥٣٨، ٦٥٧.
- \_ من نظمه: ٥٥٩، ٢٨٣، ٢٩٣، ٥٥٥، ٨٥٤، ٥٥٥، ١١٢\_ ١١٢.
- \_ له قصائد مطوّلة عن مسائل يُسأل عنها: ٣٥٩، ٣٨٢، ٣٩٧، ٢٥٦.

## \* لم يتزوج ولا تسرّى:

777, 773, 3·F, P·V, 37V.

### الخوه يقوم بخدمته: « كان أخوه يقوم بخدمته:

. ۱۷, ۷۲۷, ۲۳۷.

577, 7V3, 3+5, P+V, 37V.

### **۞ وفاته**:

- \_مکانها: ۲۸۱، ۱۹۰، ۷۶۲، ۲۲۲، ۲۷۲، ۳۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲،

ΥΥΥ, ΡΥΥ, ΨΥΨ, ΡΥΨ, ΥΟΨ, «ΥΨ, ΘΥΨ, «ΡΨ, «ΡΨ, «+3,
 Υ・3, «+3, «+63, «+3, «+3, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, «+64, »+64, «+64, »+64, «+64, »+64, «+64, »+64, «+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64, »+64,

#### • ما اتفق فيها ودلالته !

الحزن الشديد أكثر مما يجده الوالد على ولده: ٢١٣، ٣١٥، ٣٢٩، ٣٢٩. كذا المئة، ٤٤٤، ١٥٥، ٤٤٤، ١٦٥، ٥٨٥، ١٦٣، ١٦٣، ١٢٠، ١٢٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٢٠، ١٢٠، ١٢٠، ١٢٠، ١٢٠، ١٢٠.

ـ إقفال الدكاكين بعد وفاته: ٤٤٥.

مرضه عشرین یومًا: ۱۸۱، ۲۲۲، ۲۷۲، ۳۳۷، ۸۸۱، ۵۶۰، ۲۵۰، ۸۵۰، ۵۸۰، ۱۲۲، ۲۲۰، ۲۸۲، ۷۲۷.

 3P0, 717, +7F, VTF, 1PF, +1V, 11V, ATV.

- \_ صلاة الغائب عليه في بلاد الإسلام: ٧٨٧، ٦١٤، ٦٢٠، ٦٩٢، ٧٢٨.
  - \_ لم يخلف بعده مثله: ٢٧٣، ٢٧٧، ٣٦٥، ٣٠٤، ٤٩٣.
    - ano: ۷۷۲, ۷۳۳, PPT, 000, 073, 1V.
- \_ قرأ في الحبس قبل وفاته ثمانين خَتْمة: ١٨٦، ٤٠٢، ٤٨٥، ٥٨٥، ٦١٣، ٧٢٧.
  - ـ مدة اعتقاله الأخير: ٤٠٣، ٤٨٤، ٥٨٥، ٢١٢، ٢٢٠، ٦٣٧.

### # مراثبه:

- \_ كثرتها، من الشام ومصر والعِراق والحجاز والعرب من آل فضل: ٣٢٤، ٣٢٩، ٣٢٩، ٣٢٩.
  - ـ عدَّ منها الصفدي (١٥) قال: وغيرها: ٣٨٣، ٥٣٩.
  - ـ مرثية ابن فضل الله العمري (٨٠ بيتًا): ٣٢٨، ٣٢٨، ٥٢١، ٥٢١.
- \_ مرثيَّة ابن الوَرْدي (٢٧ بيتًا)(١): ٣٦٩\_ ٣٦١، ٣٦٢\_ ٣٦٣، ٣٨٤\_
  - ٥٨٣، ٤٥٤، ٢٥٩ ٤٤، ٢٢٥، ٢٥٥، ١٢٢، ٩٩٢، ١١٧، ٤٧٠.
  - \_ مرثية الشيخ علاء الدين بن غانم (٢٠ بيتًا): ٣٦١ ـ ٣٦٣، ٣٨٣ ـ ٣٨٤.
    - \_ مرثية صلاح الدين الصفدي (٣٣ بيتًا): ٣٦٣ ـ ٣٦٥.
      - \_ مرثية الذهبي (١١ بيتًا): ٤٦٤.

安 米 安

 <sup>(</sup>١) هي عند الصفدي في «الأعيان» و«الوافي»: (١٧).



# فهرس مصنفات شيخ الإسلام

### \* ما يتعلق بمؤلفاته ومنهجه في التأليف:

- ـ شروعه في التصنيف وسنّه دون العشرين: ٢٥٠، ٢٥٤، ٣٣٢، ٤٦٥، ٤٦٥، ٥٤٧، ٥٤٧، ٥٤٧
- - \_ كثرة مؤلفاته: ٥١٢، ٥٨٥، ٦٢٤.
  - ـ قلَّة ما وصل إلينا منها بسبب إحراق كثير منها: ٥١٣.
- ـ تصنيفه في المسألة الواحدة المجلد الكبير دون الخروج عن المسألة: ٣٤١، ٣٣٣، ٢٥٢.
- مقدار ما يكتب في اليوم من التصانيف في أيِّ فنّ أربعة كراريس: ٧٣٦، ٣٤٩، ٣٤٩، ٩٧٠، ٧٣٦.
- ـ لا يُعلم أحد من المتقدمين ولا من المتأخرين صنف مثل ما صنف الشيخ: ٢٥٧، ٢٦٥.
  - ـ فتاويه تبلغ ثلاث مئة مجلد أو أكثر: ٥٣٩، ٦٤٩، ٧١٧.
    - ـ فتاويه لا تدخل تحت الحصر: ٥٥٢.
- كان يكتب من حفظه، وليس عنده ما يراجعه من الكتب: ٢٥٧، ٣٤٩
  - ـ طريقته في الكتابة وبحث المسائل وتقريرها: ١٥٧، ١٥٧.
    - ـ حسن التصنيف وجودة العبارة والترتيب: ٤٤٣، ٥١٣.
- ـ سرعة تأليفه؛ فكتب الحموية في قَعْدة: ٢٥٩، ٣٤١، ٣٤٩، ٤٦٨،

#### ٩٩٥، ١٧٠، ٢٧١.

- \_ كان يكتب أحيانًا في اليوم ما يبيض منه مجلد: ٤٦٩، ٩٩٥.
- شهرة مؤلفاته وانتشارها: ۲٦٨، ٢٧٤، ٣٤١، ٤٨٢، ٥٨٥، ٩٤، ٥٩٤، ٢٢٢، ٢٧١، ٢٧١.
  - \_ بيعها بغالى الأثمان : ٣٤١.
  - ـ الثناء عليها وأنها عُدَّةٌ لأهل الإسلام: ١٥٥، ٣٤٣.
    - ـ الاهتمام بها والحِرص عليها: ١٥٣.
  - \_ كثير من مصنفاته لأزالت مسودات: ٣١٨، ٥١٣، ٦٩٨.
    - ـ أنواع تصانيفه ما كمل وما بيض منها: ٤٤٣.
- ـ صعوبة حصرها وإحصائها: ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۳، ۵۲۳، ۱۹۸، ۲۲۷.
  - ـ ما صنَّف منها في مصر في السجن: ٤٨٢، ٦٠٩، ٦١٨.
    - ـ ربما كتب الشيخ للتذكُّر: ٢٨٣.
- \_ ما فُتِح عليه في آخر حياته من أُصول العلم التي مات كثير من العلماء بتمنونها: ١٧٦، ٤٨٠، ٦٠٨.
- \_ الإكثار من التصنيف في آخر حياته في القلعة: ٢٤٧، ٢٦١، ٢٨٤، ٤٨٠.
- \_ بقي شيء كثير من كتب الشيخ نحو (١٤) رِزْمة وأكثر من ستين مجلدًا في سلة الحكم وما آلت إليه: ١٨٥، ٢٨٤، ٥١٢.
  - \_ تضييق المخالفين على كتب الشيخ: ٢٤٤.
- \_الذين لم يستفيدوا من كتب الشيخ؛ كالعِيْس في البيداء يقتلها الظمأ:

#### 7 2 2

- \* خطة ابن مرّي لخدمة كتب الشيخ: ١٥٥ \_ ١٥٥
- (الهدف) أنه خشي من دروس كثير من علومه المتفرقة الفائقة، وأنه يرجو أن تكون إذا جُمِعت ذخيرةً صالحة للإسلام وأهله، وخزانة عظيمة لمن يؤلف وينصر الطريقة السلفية إلى آخر الدهر.

(الطريقة)

- ـ جمعها من غير تصرّفٍ فيها ولا اختصار ولو وُجد فيها شيءٌ من التكرار.
  - ـ جمع الأشباه والنظائر في مكانٍ واحدٍ.
  - اغتنام حياة من بقي من تلاميذ الشيخ الكبار لكمال خبرتهم.
    - ـ الإسراع في هذا ما أمكن، وترك التعليل والتسويف.
- رائد هذا العمل ودليله وخبيره هو أبو عبدالله محمد بن أحمد بن رُشيِّق، فيجب مساعدته وتفريغه لهذا العمل، وعليه هو الاحتساب.
  - \_ مقابلة المنسوخ مع أفضل الجماعة، أو على نسخة الأصل.
- ـ مراجعة أكابر تلاميذ الشيخ، كالحافظ المزي لدرايته وثقته وشفقته وتحرُّقه.
- مراجعة الشيخين: شرف الدين، وشمس الدين ابن القيم؛ لأنهما أخبر الجماعة بالمناهج العقلية خوفًا من وقوع تصحيف، أو تغيير معنى.
  - ـ بذل الأموال العظيمة لتحصيل هذا الأمر الذي لا نصير له.

#### \* مسرد مصنفاته على الفنون:

- \_ التفسير: ٢٨٤، ٣٥٣، ٢٧٦، ٣٩٠، ٢٦١، ٣٩٣.
  - ـ أُصول الدين: ٢٩٤، ٣٥٣، ٣٧٦، ٣٩١.
    - ـ القواعد والفتاوى: ٢٩٦.
    - \_ كتب الفقه: ٣٠٦، ٣٥٧، ٣٨٠، ٩٤٣، ٢٩٦.
    - ـ كتب أصول الفقه: ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٣، ٦٩٥.
      - ـ الوصايا: ٣١٧.
      - ـ الإجازات: ٣١٠.
- ـ رسائل متنوعة: ٣١٠، ٣٥٩، ٣٨١، ٣٩٦، ٦٩٧.

### شرد مصنفاته على الحزوف:

إبطال التحليل = بيان الدليل على إبطال التحليل ابطال التحليل الطال التحليل ابطال التحليل ابطال قول الفلاسفة بإثبات الجواهر العقلية ٢٩٧

إبطال الكلام النفساني = التسعينية

إبطال الكيمياء وتحريمها ولو صحت وراجت ٣٥٦، ٣٨٢، ٣٩٦

إنبات الصفات ٧٣١

إثبات المعاد والرد على ابن سينا(١) ٢٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢، ٧٣١

إجازة لأهل أصبهان ٣١٠

إجازة لأهل سبتة ٢٦٠، ٣١٠

إجازة لأهل غرناطة ١٩٠٠

إجازة لبعض أهل تبريز ٢١٠

أجوبة الشكل والنقط = مسائل في الشكل والنقط

أجوبة في مباينة الله تعالى لخلقه ٢٥٤، ٣٧٧

أجوبة كون العرش والسلموات كُريَّه وسبب قصد القلوب جهة العلو ٥٥٠،

**۲۹۲** , **۲۷**۸

أجوبة مسائل أصفهان ٢٠٧، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٤

أجوبة مسائل الأندلس ٢٠٧، ٣٥٧، ٣١٨، ٣٩٤

أجوبة مسائل الصلط ٢٠٧، ٣٥٧، ٣١٨، ٣٩٤

الأجوبة المصرية = الفتاوى المصرية

أربعون حديثًا (خرَّجَهَا ابن الواني) ٧٢٨ ، ٩٩٤ ، ٥٩٤

الإربلية (في الاستواء والنزول) ٣٠٠

الأزهرية ۲۹۷ الاستقامة ۲۵۲، ۲۹۲، ۳٤۰، ۲۸۲، ۲۰۳، ۲۲۲، ۷۳۲

إصلاح الراعي والرعية = السياسة الشرعية

الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية = جواب الاعتراضات اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم ٢٥٧، ٣٠٥،

A17, TA3, . 15, PIF, 37F

<sup>(</sup>١) وانظر: «قواعد في إثبات المعاد...».

أن قل هو الله تعدِل ثلث القرآن ٢٩٤

أهل البدع هل يصلي خلفهم؟ ٢٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥

الإيمان ٧٥٧، ١٩٤، ٥٥٥، ٨٧٨، ٩٣٣، ٢٨٤، ٩٠٢، ٨١٢

بطلان ما يقوله أهل بيت الشيخ عدي ٣٥٩، ٣٨١، ٣٩٦

البعلبكية = الرسالة البعلبكية

البغدادية = الرسالة البغدادية

بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية ٢٥٦، ٢٩٥، ٣١٨، ٣١٨، ٣٢٣، ٣٤٠، ٣٤٠، ٢٥١، ٢٠٩، ٢٢٤، ٢٢٤، ٢٢٠، ٢٤٧، ٢٤٧، ٢٤٧، ٢٤٧،

بيان حل إشكالات ابن حزم الواردة على الحديث ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٢ بيان الدليل على بطلان التحليل ٢٥٧، ٣١٨، ٣٦٣، ٤٦٩، ٤٨٣،

710, 730, 780, 7.5, .15, 815, 375, 005, 5.4

بيان الطلاق المباح والحرام ٢٥٧، ٣٨١، ٣٩٥

تأسيس التقديس = بيان تلبيس الجهمية

تبطيل التحليل = بيان الدليل على إبطال التحليل

التحرير في مسألة حفير. ٢٥٧، ٣٠٦، ٤٨٣، ٦١٩، ٦١٩

تحريم أقسام المعزمين بالعزائم المعجمة وصرع الصحيح وصفة

البخواتم ٢٥٨، ٣٨٢، ٣٩٦

تحريم الحشيشة ووجوب الحد فيها ونجاستها ٣٥٧، ٣٨١، ٣٩٥

تحريم السماع ۲۹۸، ۳۸۱، ۳۸۱، ۳۹۰

تحريم الشبّابة ٢٥٧، ٣٨١، ٣٩٥

تحريم الشطرنج = قاعدة في لعب الشطرنج

التحفة العراقية في الأعمال القلبية ٢٥٧، ٢٩٨، ٢٧٧

تحقيق الإثبات في الأسماء والصفات = التدمرية ٢٩٦

تحقيق الفرقان بين التطليق والأيمان = التحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق

التحقيق في الفرق بين الأيمان والتطليق ٢٥٨، ٣٨١، ٣٩٥، ٤٨٣، 719 671. تحقیق کلام الله لموسی ۳۵۲، ۳۷۷ التسعينية (أو المحنة المصرية) ٢٥٦، ٢٩٦، ٣٤١، ٣٥٤، ٣٧٧، 777, 783, 8.7, 815 تعارض العقل والنقل = درء تعارض العقل والنقل تعليقة على فتوح الغيب للكيلاني ٢٩٨ تعليقة على «المحرر» = شرح «المحرر» تفسير القرآن ٧٤٧، ٢٢١، ٢٨٢، ٣٨٣، ٢٦١ ٢٦١ 3AY, 707, FV7, 1P7 في الاستعاذة والبسملة سورة الفاتحة 3X7, 707, FV7,:1P7 آية [٥] 3AY, 707, 7V7, 1PT وكامل السورة سورة البقرة 3 XY , 404, EVT, 184 تفسر أولها ٥٨٦، ٣٥٣، ٢٧٣، ١٩٣ آبة [۸] ٥٨٢، ٢٥٣، ٢٧٦، ١٩٣ آنة [۲۱] 3A7, 707, 7V7, 1PT آنة [۱۷] 217 آلة [١٣٠] 710 آنة [١٤٩] 440 آبة [۱۷۳] 440 آية [١٩٦] TAO. آنة [۲۳۳] مرا ، ۲۰۲ ، ۲۷۲ ، ۱۶۳ آلة [٢٥٥] آیات الربا [۲۷۸، ۲۷۲، ۲۷۸] 440

| ان                 | سورة آل عمرا         |
|--------------------|----------------------|
| 440                | آية [٧]              |
| ۵۸۲، ۳۵۳، ۲۷۳، ۱۹۳ | اَية [۱۸]            |
| 7.0                | آیة [۱٤٦]            |
|                    | سورة النساء          |
| 017, 707, 577, 187 | اَية [٧٩]            |
| 717                | آیة [۸٦]             |
| 717                | آية [٩٣]             |
| ä                  | سورة المائدة         |
| 7A7, 707, 7V7, 1P7 | آية [٦]              |
| 787, 707, 777, 187 | مجلد في تفسير السورة |
| (                  | سورة الأنعام         |
| <b>Y</b>           | آية [٧٦]             |
| <b>۲</b> ۸٦        | آية [٨٨]             |
| ۲۸٦                | آية [١٠٣]            |
| <u>,</u>           | سورة الأعراف         |
| የለን                | آیة [۸۸]             |
| <b>የ</b> ለገ        | آیة [۱۵۰]            |
| 7X7, 707, 7V7, 1P7 | آیة [۱۷۲]            |
| t                  | سورة الأنفال         |
| YAY                | اَية [٦٤]            |
|                    | سورة براءة           |
| YAY                | اَية [٤]             |
| YAV                | آیة [۲]              |
| YAY                | آية [٦٠]             |

|      |       |       |              |            | · ·                |
|------|-------|-------|--------------|------------|--------------------|
| :    | - :   |       | YAY          |            | آیة [۱۲۲]          |
|      | :     |       |              | سورة يونس  |                    |
|      |       | a.    | YAY          |            | آیة [۲۲]           |
|      |       |       | YAY          |            | اَية [٩٨]          |
|      |       |       |              | سورة هود   |                    |
| :    | : :   | :     | YAY          |            | آیة [۱]            |
| :    | : :   |       | YAY          |            | اَية [۱۷]          |
|      |       |       | YAY          |            | آیة [۱۰۸]          |
| :    |       | . "   | YAY          |            | آیة [۱۱۹]          |
| :    | :     |       | ,            | سورة يوسف  | -                  |
| . 49 | 1.    | ، ۲۷۲ | TOT: . TAA   | - •        | فسر أكثرها         |
| :    |       | ď.    | YAA          |            | آية [۲٤]           |
| :    | ;     |       | 444          |            | آية [٥٣]           |
|      |       |       | <b>Y A A</b> |            | آية [۱۰۸]          |
| :    | . !   |       | 444          |            | اَية [١١٠]         |
|      | . :   |       |              | سورة الرعد |                    |
| :    |       |       | ***          |            | آية [١٣]           |
|      |       |       | 7.4.7        |            | آية [١٩]           |
|      |       | : .   |              | سورة الحجر |                    |
| :    | : :   | T.    | 444          | •          | آية [٤١] ونظائرٍها |
|      |       |       | 7.4.7        |            | اَية [٨٧]          |
|      |       | •     |              | سورة النحل |                    |
|      |       | : •   | ***          | [17 41]    | الآيات من أولها [١ |
|      |       |       | PAY          |            | اَية [٥٧]          |
|      | !     | ;     | PAY          |            | آیة [۱۰۳]          |
|      | ٠ : . |       |              |            |                    |

|                    | سورة الأنبياء                       |
|--------------------|-------------------------------------|
| PAY                | اَية [۸۷]                           |
| PAY                | اَية [٩٨]                           |
|                    | سورة الحج                           |
| PAY                | آية [٥٢]                            |
| PAY                | اَية [٦٠]                           |
|                    | سورة النور                          |
| PAY, 707, 577, 1P7 | ِ فسر أكثرها                        |
| PAY                | آية [٣]                             |
| PAY                | اَية [٣٠]                           |
|                    | سورة القصص                          |
| و                  | الآيات: [۲۲ ــ ۲۸] في حمو موسى هل ه |
| 79.                | شعيب؟                               |
| Y9.                | اَية [٢٨]                           |
| 79.                | آیة [۸۷]                            |
|                    | سورة العنكبوت                       |
| 79.                | الآيات [١ _ ٢]                      |
| 79.                | اَية [80]                           |
| 79.                | اَية [٤٦]                           |
|                    | سورة لقمان                          |
| 79.                | آية [١٣]                            |
|                    | سورة السجدة                         |
| 79.                | آية [٢٤]                            |
|                    | سورة الأحزاب                        |
| 79.                | آية [٩]                             |

| سورة سبأ             |             |
|----------------------|-------------|
| 79.                  | آية [٢٥]    |
| سورة فاطر            |             |
| 791                  | آية [٣٢]    |
| 791                  | آية [٣٦]    |
| سورة غافر            |             |
| 791                  | آية [١٥]    |
| 791                  | آية [٨٢]    |
| سورة الشورى          |             |
| 791                  | آية [۱۱]    |
| سورة الزخرف          |             |
| 791                  | آیة [۸۸]    |
| سورة الدخان          |             |
| 791                  | آية [٣٢]    |
| سورة الجاثية         |             |
| 791                  | آیة [۲۳]    |
| سورة الحجرات         |             |
| 791                  | فسرها كاملة |
| سورة الذاريات.       | - D         |
| 797                  | آیة [٥٦]    |
| سورة الواقعة         | F1W7 - T    |
| 797                  | آیة [۸۳]    |
| سورة المجادلة<br>۲۹۲ | اَية [٧]    |
| 131.                 | الله [ ۸ ]  |

| آية [١٠]           |
|--------------------|
|                    |
| فسرها في مجلد      |
| <b>.</b>           |
| فسرها              |
| اَية [٢ _ ٧]       |
|                    |
| فسرها              |
| آية [١٠]           |
|                    |
| اَية [٨]           |
|                    |
| فسرها              |
|                    |
| فسرها كاملة        |
|                    |
| فسرها              |
|                    |
| فسرها              |
|                    |
| فسرها              |
|                    |
| فسرها في مجلد      |
| تفضيل الأئمة الأرب |
| 387, 777           |
|                    |

تفضيل قواعد مذهب مالك وأهل المدينة = قاعدة في تفضيل مذهب أهل المدينة

تلبيس الجهمية = بيان تلبيس الجهمية

تناهى(١) الشدائد في اختلاف العقائد ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

تنبيه الرجل الغافل (٢) على تمويه المجادل (في الجدل بالباطل) ٢٥٧ . ٣٥٥، ٣٥٨، ٣٩٣

ثبوت النبوات عقلاً ونقلاً والمعجزات والكرامات ۳۵۰، ۳۵۲، ۳۷۷، ۳۷۲، ۳۷۲، ۳۷۲، ۳۷۲

جبل لبنان كأمثاله من الجبال ليس فيه رجال غُيَّب ولا أبدال ٣٥٨، ٣٨١،

جزء في طريقة الأحمدية = كشف حال المشايخ الأحمدية

الجمع بين الصلاتين في السفر = قاعدة في الجمع

جميع أيمان المسلمين مكفرة ٢٥٨، ٣٨١، ٣٩٦

جواب الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية ٢٥٦، ٢٩٤، ٣٥٣، ٣٧٦، ٣٩١، ٤٨٢، ٩٠١، ١٠٨

جواب تقليد الحنفي الشافعي في الجمع للمطر والوتر ٣٥٧، ٣٧٩، ٣٧٩، ٣٧٩.

جواب الرسالة الصفدية ٣٥٤، ٣٧٦، ٣٩٢ جواب رؤية النساء ربهن في الجنة ٣٥٦، ٣٧٨، ٣٩٢

جواب سؤال الرحبة ٢٧٠

الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ٢٥٦، ٢٩٥، ٣٤٠، ٣٥٤،

<sup>(</sup>١) القوات: اتناسي،

<sup>(</sup>٢) عند ابن رشيق: «العاقل».

VVY, 1PT, YA3, P+5, P15, 1TV

جواب عن أيّ التفاسير أفضل؟ ٢٩٤

الجواب عما أورده كمال الدين ابن الشريشي على «درء تعارض العقل والنقل» ( ٢٩٥، ٢٩٥، ٣٧٧، ٣٩١، ٢٠٩، ٢٠٩، ٢٩٥

جواب في الإجماع وخبر التواتر ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٣

جواب في الاستواء وإبطال تأويله بالاستيلاء ٢٥٥، ٣٧٧، ٣٩٢

جواب في ترك التقليد في من يقول مذهبي مذهب النبي عليه السلام وليس أنا محتاج إلى تقليد الأربعة ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

جواب في تعليل مسألة الأفعال ٢٩٦

جواب في حسن إرادة الله لخلق الخلق وإنشاء الأنام لعلة أم لغير علة ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

جواب في العزم على المعصية هل يُعاقب العبد عليه؟ ٢٩٧

جواب في لقاء الله ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٢

جواب في مسألة القرآن ٢٩٦

جواب في نقض قول الفلاسفة إن معجزات الأنبياء قوى نفسانية ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢، ٢٨٢، ٦١٩

جواب كون الشيء في جهة العلو مع أنه ليس بجوهر ولا عرضٍ معقول أو مستحيل ٣٩٢، ٣٧٨، ٣٩٢

جواب مسائل وردت من أصبهان = أجوبة مسائل أصفهان جواب مسائل وردت من الأندلس = أجوبة مسائل الأندلس جواب مسائل وردت من الصلت = أجوبة مسائل الصلط

جواب مسائل من بغداد ۳۵۷، ۳۹۶

جواب مسألة في القرآن هل هو حرف وصوت أم لا؟ ٢٩٧ حواب مدة تنقيم في القرآن هل هو حرف وصوت أم لا؟ ٢٩٧

جواب من تفقه في مذهب ووجد حديثًا صحيحًا هل يعمل به أو لا؟ ٣٥٦، ٣٩٤، ٣٧٩ جواب من حلف بالطلاق الثلاث أن القرآن حرف وصوت ٢٥٥، ٣٧٧، ٣٧٧

جواب من حلف لا يفعل شيئًا على المذاهب الأربعة ٣٥٨، ٣٨١، ٣٨٥، ٣٨٥

جواب من قال: إن معجزات الأنبياء قوى نفسانية = جواب في نقض قول الفلاسفة...

جواب من قال: لا يمكن الجمع بين إثبات الصفات على ظاهرها مع نفي التشبيه ٣٥٥، ٣٧٧، ٣٩٢

جُوَّابِ هِلَ الاستواءِ والنزول حقيقة وهل لازم المذهب مذهب؟ ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٢

جواب ُهل كان النبي ﷺ قبل الرسالة نبيًا؟ ٢٠٠، ٣٥٧، ٣٧٩، ٣٩٤

جواب هل كان النبي ﷺ متعبدًا بشرع من قبله؟ . ٤٠٠، ٣٥٧، ٣٧٩، ٣٧٩، ٣٥٧،

الحلف بالطلاق من الأيمان حقيقة ٢٥٨، ٣٨١

الحوفية ٤٠١ درء تعارض العقل والنقل ١٥٧، ٢٤٣، ٢٥٦، ٢٩٥، ٣٣٣، ٣٤٠،

307) VVY) 187) 783) 8+5) 815) V+V) 17V

الدرّ المنثور في زيارة القبور ٣١١ ٣١١

الدرر المضية = الدرة المضية الدرة المضية في فتاوي ابن تيمية (٤٠ مسألة) ٣٥٧، ٣٩٤، ٧٣٢

الدرة المصية في قاوى ابن ليمية (٤٠ مسالة) - ١٩٤، ١٩٤، ١١٠٠ دفع الملام = رفع الملام

الرد على الاتحادية والحلولية ٧٣١

الردّ على الإمامية = منهاج السنة النبوية

الرد على أهل كسروان الرافضة ٢٥٧، ٢٩٥، ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩١،

719 .710 . EAY

الردّ على الأخنائي في مسألة الزيارة ٢٨٣، ٦٦٠، ٦١٩ الردّ على البكري في مسألة الاستغاثة ٢٥٧، ٢٨٢، ٢٠٩، ٦١٩ الرد على تأسيس التقديس للرازي = بيان تلبيس الجهمية

رد على الروافض في الإمامة على ابن مطهر = منهاج السنة النبوية الرد على طوائف الشيعة = منهاج السنة النبوية

الرد على الفلاسفة ١٥٣، ١٥٣، ٣٥٤، ٣٧٦، ٣٩٢، ٣٩٢

الرد على القدرية ٧٣١

الرد على المنطق (مجلد لطيف) ٣٥٤، ٣٧٦، ٣٩٢

الرد على المنطق (مجلد) ۲۵۷، ۲۹۵، ۳۳۳، ۳۵۶، ۳۷۲، ۳۹۲، ۲۹۳، ۲۸۲) ۸۲۲ کلاع، ۲۸۹، ۲۸۴، ۲۸۲، ۲۷۲، ۲۷۲

الردّ الكبير على من اعترض عليه في مسألة الحلف بالطلاق 8۸۳، ١٩٠٠،٦١٠

رسائله إلى البلدان ٣٤١

الرسالة الأزهرية ٢٥٤، ٣٧٦، ٣٩٢

رسالة إلى أهل البصرة ٤١٠

رسالة إلى أهل بغداد ١٠٠

رسالة إلى أهل طبرستان وجيلان في خلق الروح والنور والأثمة المقتدى بهم ٣٥٤، ٣٧٦، ٣٧٢

رسالة إلى البحرين وملوك العرب ٣١١

رسالة إلى بيت الشيخ جاكير ٣١٠

رسالة إلى صاحب قبرص = الرسالة القبرصية

رسالة إلى القاضي السروجي الحنفي ٣١٠

رسالة إلى ملك حماة ٣١١

رسالة إلى ملك مصر ٣١١

رسالة إلى نصر المنبجي ٣٢١\_ ٣٢٢، ٥٠٤، ٥٣٦، ٥٤٣، ٥٥٠،

VI /

الرسالة البعلبكية ١٩٦١، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢

الرسالة البغدادية ١٩٧١، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢، ٣٣٢

رسالة تكسير الأحجار ٣١١

الرسالة العدويّة = رسالة في أصول الدين للعدوية

رسالة العرش ٣١١، ٧٣١

رسالة في إثبات وجود النفس بعد الموت ٣١١

رسالة في احتجاج الجهمية والنصارى بالكلمة ٢٩٩

رسالة في أرض الموات إذا أحياها ثم عادت هل تملك مرة أخرى؟٣٠٧ رسالة في الاستطاعة هل هي مع الفعل أو قبله؟ ٣٠٠٠

رسالة في الاستواء وإبطال قول من تأوَّله بالاستيلاء من نحو عشرين وجهًا ٣٠٠

رسالة في الاشتغال بكلام الله وأسمائه وذكره، أيّ ذلك أفضل؟ ٢٩٩ رسالة في الأصول لأهل جيلان ٣٠٣

رسالة في أصول الدين للعدوية ٣٠٣، ٣١٠

رسالة في أصول الدين للعدوية ١٠٠١، ١٩٠ رسالة في أمر يزيد هل يُسبُّ أم لا ٢٩٩

رسالة في أن إسماعيل هو الذبيح ٢٩٩

رسالة في أن كل حمد وذم للمقالات والأفعال لابد أن يكون بكتاب الله وسنّة رسوله ٣٠١

رسالة في أن مبدأ العلم الإلئهي عند النبي ﷺ هو الوحي، وعند أتباعه هو الإيمان ٣٠١

رسالة في إهداء الثواب للنبي ﷺ ٣٠٦

رسالة في جواب محيي الدين الأصفهاني ٣٠٢

رسالة في حال الحلَّاج ودفع ما وقع به التحاج ٣٠٣

رسالة في حق الله وحقّ رسوله وحقوق عباده<sup>(١)</sup> رسالة في الخضر هل مات أو هو حيٌّ؟ ٢٩٩ رسالة في الخلّة والإمكان العام(٢) ٣٠١ رسالة في ذبائح أهل الكتاب ٣٠٦ رسالة في الذوق والوجد الذي يذكره الصوفية ٢٩٩ رسالة في ذي الفقار هل كان سيفًا لعلى؟ ٣٠٠ رسالة في العباس وبلال أيهما أفضل؟ أ ٣٠٥ رسالة في العرش والعالم هل هو كروي الشكل أم لا؟ رسالة في عرض الأديان عند الموت ٣١١ رسالة في عصمة الأنبياء ٢٠٠ رسالة في عقيدة الأشعرية وعقيدة الماتريدي ٣٠١ رسالة في العين والقلب وأحواله ٣٠٠ رسالة في غض البصر وحفظ الفرج ماذا يعين عليه؟ ٢٩٩ رسالة في الفرق بين ما يتأول ومالا يتأول من النصوص ٣٠٢ رسالة في فضائل الأثمة الأربعة = تفضيل الأثمة الأربعة رسالة في فضل السلف على الخلف في العلم ٣٠١ رسالة في قرب الربّ من عابديه وداعيه = قاعدة في قرب الرب. . . رسالة في قوله تعالى ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ ﴿ رسالة في قوله «أمرتُ أن أخاطب الناس على قدر عقولهم» هل هو من كلام النبي ﷺ؟ ٣٠٣ رسالة في قوله (كما صليت على إبراهيم) وفي أنَّ المشبَّه به أعلى من المشته ٣٠٦

<sup>(</sup>١) وانظر: قاعدة في حق الله وحق عباده.

<sup>(</sup>٢) وانظر: قاعدة في الخِلَّة...

رسالة في قوله ﷺ (من قال أنا خير من يونس بن متّى فقد كذب» ٢٩٩ رسالة في كفر فرعون ٣٠٠

رسالة في اللقاء وما ورد في القرآن وغيره ٣٠٠

رسالة في المباينة بين الله وبين خلقِه ٣٠٣

رسالة في المفاضلة بين الغني الشاكر والفقير الصابر ٣١١ رسالة في المسألة الحرفية ٣١١

رسالة في مسألة الزوال واختلاف وقته باختلاف البلدان ٣٠٠

رسالة فيمن عزم على فعل محرم ثم مات ٢٩٩

رسالة فيمن قال إن بعض المشايخ أحيا ميتًا ٣٠٥

رسالة في النهي عن أعياد النصارى ٣٠٧ الرسالة القادرية ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢

الرسالة القبرصية ١٦٦، ٣٥٤، ٣٧١، ٣٧٧، ٣٩٢

رسالة لأهل تدمر الهع

رسالة لأهل العراق ٤١١

رسالة لأهل قبرص ٣٠٣

الرسالة المدنية في الصفات النقلية ٢١٠، ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣.

الرسالة المصرية ٢١٠

رسالة هل كان النبي على قبل الرسالة نبيًا، وهل يسمّى من صحبه إذ ذاك صحابيًا؟ = جواب هل كان النبي على قبل الرسالة نبيًا

رسالة هل كان النبي ﷺ قبل الوحي متعبدًا بشرع من قبله من الأنبياء؟ = جواب هل كان النبي ﷺ متعبدًا. . .

رسالة وجوب العدل على كل أحد في كل حال ٣٠١

۷۳۱ ،۷۰۷

السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ٢٥٧، ٣٠٦، ٣١٨، ٣٣٤ ٣٣٤، ٤٨٣، ٢٨٥، ٦١٠، ٦١٠، ٦٢٠، ٦٤٧، ٦٤٧، ٧٣٧ شرح أول كتاب الغزنوي في أصول الدين ٢٩٥، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢ شرح أول «المحصل» للرازي ٢٩٥، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩١، ٤٠٢،

> شرح حدیث جبریل فی الإسلام والإیمان ۳۵۰، ۳۷۸، ۳۹۳ شرح حدیث فحج آدم موسی ۳۵۰، ۳۷۸، ۳۹۳

شرح حديث النزول ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٢

شرح دعاء أبي بكر ٣٥٦

شرح بضع عشرة مسألة من «الأربعين» لفخر الدين الرازي ٢٩٥، ٣٥٠، ٣٥٧، ٣٩١، ٢٩٥، ١٩٨

شرح رسالة ابن عبدوس (في كلام الإمام أحمد) في أصول الدين ٣٠١، ﴿ ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٧٧،

شرح عقیدة الأصبهانی ۲۹۰، ۳۵۱، ۳۶۰، ۳۵۱، ۳۷۷، ۳۹۱، ۳۹۱، ۳۸۷، ۳۸۱، ۲۸۳، ۳۸۱، ۲۸۳

شرح العقيدة الأصفهانية = شرح عقيدة الأصبهاني

شرح «العمدة» للموفق ۳۰۰، ۳۵۷، ۳۸۰، ۳۹۶، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۲، ۲۳۲

شرح «المحرر» في مذهب أحمد ٢٠٥، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٤، ٤٨٣، ٢٨٠، ٦١٠

شمول النصوص في الفرائض ٢٠٩

شمول النصوص للأحكام = قاعدة في شمول النصوص

الصارم المسلول على شاتم الرسول ٢٥٧، ٣٠٥، ٣١٨، ٤٠٧، ٤٨٣، ٢١٢، ٦١٠، ٦٦٤، ٢٣٢

الصعيدية (قاعدة تتعلق بالتوبة) ٢٩٨

صفات الكمال والضابط فيها ٢٩٦، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢ الصفدية ٢٨٤، ٦١٩، ٦١٩

صلاة بعض أهل المذاهب خلف بعض ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥.

الصلوات المبتدعة ٢٥٨، ٢٨١، ٣٩٥

الطرابلسية ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٤

الطلاق البدعي لايقع ٢٨١، ٣٥٨، ٢٨١، ٣٩٥

العبودية ٢٨٥

العرش = رسالة العرش

عصمة الأنبياء في ما يبلغونه ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

العقيدة الحموية = الفتيا الحموية

العقيدة الواسطية = الواسطية

الفتاوى ٣٣٣، ٢٤١، ٥٣٩، ٩٤٩، ٧٠٧

الفتاوي المصرية ﴿٣٤٠، ٣٥٩، ٣٨١، ٣٩٦، ٤٨٢، ٢٠٨، ٢١٨

الفتح على الإمام في الصلاة ٢٥٧، ٣٧٩، ٣٩٤

فتوى في أن الطلاق الثلاث واحدة ٥١١ فتيا تتضمن صفات الكمال = صفات الكمال والضابط فيها

الفتيا الحموية ٢٥٩، ٢٩٦، ٣٥٠، ٣٧٥، ٨٠٤، ٨٢٤، ٤٧٤،

فتيا في السفر لزيارة القبور ٢٣٨، ٤٣٩، ١١٥

فتيا في مسألة العلو ٢٩٦

الفرق المبين بين الطلاق واليمين ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٥ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ٢٥٧، ٣٠٢، ٤٨٣،

الفرقان بين الحق والبطلان ٣١١، ٦١٠، ٦١٩ الفرقان بين الطلاق والأيمان ٤٨٣، ٦١٠، ٦٢٠

فصل في كيفية ما وقع في المجالس الثلاثة من المناظرات ٤٢١، ٤٢٠ القادرية ٢٩٧

قاعدة تتعلق برحمة الله في إرسال محمد ﷺ ٣٠٣

قاعدة تتعلق بالصبر المحمود والمذموم ٣٠٣

قاعدة غالبها أقوال الفقهاء ٢٥٦، ٣٧٩، ٣٩٣

قاعدة في إثبات كرامات الأولياء (٢٩٧

قاعدة في الاجتهاد والتقليد في الأحكام ٣٠٨، ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

قاعدة في الإجماع وأنه ثلاثة أقسام ٢٠٥، ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٣

قاعدة في الإخلاص والتوكل ٢٩٨

قاعدة في الاستجمار وتطهير الأرض بالشمس والربح ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في الاستحسان ٢٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

قاعدة في الاستغفار وشرحه ٢٩٩

قاعدة في الاستعادة ٣٨٠

قاعدة في اقتران الإيمان بالاحتساب ٣٠٣

قاعدة في الاقتصاص من المظالم بالدعاء وغيره ٣٠٢

قاعدة في أقسام القرآن ٢٩٤

قاعدة في أمثال القرآن ٢٩٤

قاعدة في أمراض القلوب وشفائها ٣٠٢

قاعدة في الأنبذة والمسكرات ٣٠٩

قاعدة في أن الإيمان والتوحيد يشتمل على مصالح الدنيا والآخرة ٢٩٧

قاعدة في أن جامع الحسنات العدل، والسيئات الظلم ٣٠٥

قاعدة في أن جنس فعل المأمور به أفضل من جنس ترك المنهي عنه ٣٠٧

قاعدة في أن خبر الواحد يفيد اليقين ٣٥٦، ٣٧٩

قاعدة في أن خوارق العادات لاتدلّ على الولاية ٢٩٧

قاعدة في أن الشريعة والحقيقة متلازمتان ٢٩٩ قاعدة في أنّ كل آية يحتج بها مبتدع ففيها دليل على فساد قوله ٢٩٨ قاعدة في أن كلّ عمل صالح أصله اتباع النبي ﷺ ٣٠٨ قاعدة في أنّ الله تعالى إنما خلق الخلق لعبادته ٣٠٤ قاعدة في أنّ مخالفة الرسول لاتكون إلاّ عن ظنّ واتباع هوى ٢٩٧ قاعدة في أن المخطىء في الاجتهاد لا يأثم ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤ قاعدة في أن المطلقة ثلاثًا لا تحل إلا بنكاح زوج ثان ٣٥٨، ٣٨١،

> قاعدة في الإيمان والتوحيد ٣٠٢ قاعدة في البسملة هل هي من السورة؟ ٣٨٠، ٣٥٧،

قاعدة في بقاء الجنة والنار وفنائهما = قاعدة في الرد على من قال بفناء الجنة والنار

قاعدة في بيان طريقة القرآن في الدعوة والهداية النبوية ٣٠٤ قاعدة في تحريم دخول الحمام بلا مئزر ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في تحريم السماع ٢٩٨

قاعدة في تزكية النفوس ٢٠٢

قاعدة في التسبيح والتحميد والتهليل ٢٠٤

قاعدة في تسبيح المخلوقات من الجمادات وغيره هل هو بلسان الحال أم لا؟ ٢٠٤

قاعدة في التسمية على الوضوء ٢٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في تعذيب المرء بذنب غيره ٢٠٥٠

قاعدة في تفضيل صالحي الناس على سائر الأجناس ٢٥٧، ٢٩٨ . ٣٥٦، ٣٧٨، ٣٧٣

قاعدة في تفضيل [مذهب] الإمام أحمد ٢٠٧، ٣٥٧، ٣٧٩، ٣٩٤ قاعدة في تفضيل مذهب أهل المدينة ٢٠٨، ٣٥٧، ٣٧٩، ٣٩٤ قاعدة في تقرير القياس ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

قاعدة في تقليد مذهب معين هل يجب على العامي أم لا؟ = قاعدة هل العامى يجب عليه تقليد مذهب معين؟

قاعدة في توحيد الشهادة ٣٠٤

قاعدة في التوكل والإخلاص ٢٠٤

قاعدة في تيسير العبادات لأرباب الضرورات بالتيمم والجمع بين الصلاتين للعذر ٢٥٠، ٣٥٠، ٣٩٥

قاعدة في الجدّ هل يُجبر البكر على النكاح ٣٠٩

قاعدة في الجمع بين الصلاتين [في السفر] ٣٩٥، ٣٥٨، ٣٥٨، ٣٩٥ قاعدة في الجهر بالبسملة ٣٠٩

قاعدة في جواز الاستجمار مع وجود الماء ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في الجهاد والترغيب فيه ٣٠٨

قاعدة في [جواز] طواف الحائض ٣٠٨، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في جواز قتال الرافضة ٢٥٦، ٣٧٨، ٣٩٣

قاعدة في جواز المسح على الخفين المنخرقين والجوربين واللفائف ٣٥٧،

قاعدة في حجة النبي عليه السلام ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٦ قاعدة في حديث القُلتين وعدم رفعه ٣٥٠، ٣٥٠، ٣٩٥ قاعدة في الحسبة ٣٠٩

قاعدة في حق الله وحقّ عباده ٣٠٢

قاعدة في الحلف بالطلاق وتنجيزه ثلاثًا ٢٥٨، ٣٨١

قاعدة في حلق الرأس هل يجوز في غير النسك ٣٠٩

قاعدة في حلّ الدور ومسائل الجبر والمقابلة ٢٠٩

قاعدة في الحمام والاغتسال ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في الحيض ٣٨١

قاعدة في خطأ القول بجواز مسح الرجلين (١) ٣٥٠، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في خلة إبراهيم وأنه الإمام المطلق ٢٠٩ قاعدة في المخلة والمحبة وأيهما أفضل ٢٩٩ قاعدة في المخلوات والفرق بين المخلوة الشرعية والبدعية ٢٩٨ قاعدة في دم الشهيد ومداد العلماء ٣٠٨ قاعدة في ذم الوسواس ٣٠٩، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في رجوع البدع إلى شعبة من شعب الكفر ٣٠٥ قاعدة في الرد على أهل الاتحاد، وهي جواب الطوفي ٣٠٣ قاعدة في الرد على أهل الاتحاد، وهي جواب الطوفي ٣٠٣ قاعدة في الرد على من قال إن الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين ٣٥٦، ٣٧٩

قاعدة في الرد على من قال بفناء الجنة والنار ٢٨٧، ٣٥٦، ٣٧٨، ٣٩٣ قاعدة في رسالة النبي ﷺ إلى الإنس والجن ٣٠٥

قاعدة في الرضا ٨٠٣

قاعدة في الركعتين اللتين تصليان قبل الجمعة ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في الزهد والورع ٣٠٢

قاعدة في زيارة القدس مطلقًا ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٦ قاعدة في السفر الذي يجوز فيه القصر والفطر ٣٠٨

قاعدة في السياحة والعزلة، وفي الفقر والتصوف ٣٠٥ قاعدة في السياحة ومعناها في هذه الأمة ٣٠٢

قاعدة في شرح أسماء الله الحسنى ٢٩٩

قاعدة في الشكر لله ٢٠٣

قاعدة في شمول النصوص للأحكام ٣٠٨، ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٣ قاعدة في شهر السلاح بتبوك وشرب السويق بالعقبة وأكل التمر بالروضة

<sup>(</sup>١) ﴿الفواتِ؛ ﴿الخفينِ،

وما يلبس المُحرِم وزيارة الخليل عقب الحج ٣٥١، ٣٥١، ٣٩٦ قاعدة في الشيوخ الأحمدية = كشف حال المشايخ الأحمدية قاعدة في الصبر والشكر ٢٩٨

قاعدة في الصفح الجميل والهجر الجميل والصبر الجميل ٣٠٣ قاعدة في الصلاة بعد أذان الجمعة ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في طهارة بول ما يؤكل لحمه ٣٠٧، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في العبيديين ٣٥٧، ٣٨٧

قاعدة في عدم نقض الوضوء بلمس النساء ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في العلم المحكم ٢٩٩

قاعدة في العلم والحلم ٣٠٢

قاعدة في العمرة المكية ٢٠٤، ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٦

قاعدة في فضائل القرآن ٢٩٤

قاعدة في فضل عشر ذي الحجة ٣٠٥

قاعدة في فضل معاوية وفي ابنه يزيد أنه لا يُسَبّ ٣٥٦، ٣٧٨، ٣٩٣ قاعدة في الفقراء والصوفية أيهم أفضل؟ ٢٩٨

قاعدة في الفناء والاصطلام ٣٠٢

قاعدة في القدرية وأنهم ثلاثة أقسام ٣٠٤

قاعدة في القراءة خلف الإمام ٣٠٩

قاعدة (۱) في قرب الرب من عابديه وداعيه ۲۰۰، ۳۵۵، ۳۷۸، ۳۹۲ قاعدة في القضايا الوهمية ۲۹۷، ۳۵۲، ۳۷۷، ۳۷۲

قاعدة في قوله ﷺ: «استحللتم فروجهن بكلمة الله» ٣٠٩

قاعدة في قوله ﷺ: «ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة» ٢٩٩ و٢٩٠ قاعدة في كراهية بسط سجادة المصلى قبل مجيئه ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥

<sup>(</sup>١) قالوافي: فقاعدتان.

قاعدة في كراهية التلفظ بالنية وتحريم الجهر بها ٣٩٥، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة في كفر النصيرية ٣٩٦، ٣٧٨، ٣٩٣ قاعدة في كلام ابن الشريف في التصوّف ٣٠٢ قاعدة في كلام الجنيد لما شئل عن التوحيد فقال: "إفراد الحدوث عن القدم» ٣٠٤

> قاعدة في الكلام على «المرشدة» ٢٠٤، ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٢ قاعدة في الكليات ٢٠١، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢ قاعدة في الكنائس وما يجوز هدمه منها ٣٠٩ قاعدة في كيفية الاستدلال والاستدراك على الأحكام بالنص والإجماع ٣٥٦، ٣٧٣، ٣٩٣

قاعدة في لباس الخرقة والأقطاب ونحوهم ٢٩٨ قاعدة في لعب الشطرنج ٣٠٨، ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٥ قاعدة في لفظ الحقيقة والمجاز والبحث مع الآمدي ٣٠٦ قاعدة فيما شرعه الله بلفظ العموم هل يكون مشروعًا بلفظ الخصوص ٣٠٨

قاعدة فيما لكل أمّة من الخصائص وخصائص هذه الأمة ٣٠١ قاعدة فيما يتعلق بالنوسيلة بالنبي ﷺ . . وبيان خصائصه ٣٠٣ قاعدة فيما يتناهي وما لا يتناهي ٢٩٧، ٣٥٤، ٣٥٧، ٣٩٢ قاعدة فيما يحلّ ويحرم بالنسب والصهر والرضاع ٣٠٩ قاعدة فيما يحلّ ويحرم من الأطعمة ٣٠٨

قاعدة فيما يختلف حكمه في السفر والحضر ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥ قاعدة فيما يُشترط له الطهارة ٣٠٩

قاعدة فيما يُظن من تعارض النص والإجماع ٣٠٦، ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤، ٣٩٤ قاعدة فيما يعرض من الوسواس في الصلاة ٣٨٠، ٣٥٨ قاعدة في المائعات وملاقاتها النجاسة ٣٨٠، ٣٥٧ قاعدة في محبة العبد لله ومحبة الله للعبد ٢٩٨

قاعدة في المخطىء في الاجتهاد هل يأثم، وهل المصيب واحد ٢٠٨

قاعدة في المسألة السريجية ٣٠٩

قاعدة في مشايخ العلم ومشايخ الفقراء أيهم أفضل ٣٠٥

قاعدة في معاهدة الكفار المطلقة والمقيدة ٧٠٧

قاعدة في مفطرات الصائم ٣٠٨

قاعدة في مقدار الكفارة في اليمين ٣٠٦، ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٥

قاعدة فيمن امتحن في الله وصبر ٣٠٣

قاعدة فيمن بكّر وابتكر وغسّل واغتسل ٣٠٩

قاعدة فيمن لا يعطى أجرة الحمام ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في مواقيت الصلاة ٣٠٩

قاعدة(۱) في المياه والمائعات وأحكامها ٣٠٧، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٤.

قاعدة في نواقض الوضوء ٢٠٨، ٣٥٧، ٣٨٠، ٣٩٥

قاعدة في وجوب التسمية على الذبائح والصيد ٣٠٨

قاعدة في وصية لقمان لابنه ٣٠٤

قاعدة كبيرة في المفسرين ومصنفاتهم ٢٩٤

قاعدة كل حمد وذم في المقالات لا يكون إلا من الكتاب والسنة ٣٥٦،

444,464

قاعدة هل العامي يجب عليه تقليد مذهب معين ٣٠٩، ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

> قتل تارك أحد المباني وكفره ۳۵۸، ۳۸۰، ۳۹۰ القنوت في الصبح والوتر ۳۵۸، ۳۸۰، ۳۹۰ قواعد أن النهي يقتضي الفساد ۳۵۷، ۳۷۹ ۳۹۴

<sup>(</sup>١) عند ابن رشيق: القواعد . . ١٠.

القواعد الخمس ٣٠٤

قواعد في إثبات القدر والرد على القدرية والجبرية ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

قواعد في تطهر الأرض بالشمس والريح ٣٠٧

قواعد في إثبات المعاد والرد على ابن سينا في رسالته الأضحوية ٢٩٦

قواعد في التفسير والكلام على المصنفات والمفسرين ٢٩٤

قواعد في خلافة الصديق ٢٩٩

قواعد في رجوع المغرور على مَن غَرَّه ٣٠٦ ـ

قواعد في السنة والبدعة وفي أن كل بدعة ضلالة ٣٠٦

قواعد في مسائل من النذور والضمان ٣٠٧

قواعد في الوقف وشروط الوقف وفي إبداله بأجود منه وفي بيعه عند تعذر الانتفاع ٣٠٧

قواعده (الكبار والمتوسطة والصغار) ۳٤١، ۴۸۳، ۲۱۹، ۲۱۹

كتاب التصوف ٣١٨، ٥١٣، ٥٢٥

كشف حال المرازقة ٢٥٩، ٣٨٢

كشف حال المشايخ الأحمدية وأحوالهم الشيطانية ٢٩٨، ٢٥٨،

POT: 1AT: TPT: P13: T.O

الكلام على إرادة الرب وقدرته ٢٩٦

الكلام على بطلان الفتوة المصطلح عليها بين العوام وليس لها أصل يتصل بعليّ عليه السلام ٣٥٩، ٣٨١، ٣٩٦

الكلام على نقض المرشدة = قاعدة في الكلام على المرشدة

الكلم الطيب في الأذكار ١٨٦، ٣٥٨، ٣٨٠، ٣٩٥، ٣١٥، ٦٢٥

الكيلانية ٢٩٦

كتاب إلى أهله ٢٣١

كتاب التصوف ٦٢٥

كتاب في الاستغاثة = الردّ على البكري في مسألة الاستغاثة

كتاب في الإيمان هل يزيد وينقص؟ ٣٠١

كتاب في توحيد الفلاسفة على نظم ابن سينا ٣٠٢

كتاب في خلق الأفعال ٧٣٢

كتاب في الرد على تأسيس التقديس = بيان تلبيس الجهمية

كتاب في الشهادتين وما يتبع ذلك ٣٠٠

كتاب في الطلاق ٧٣٢

كتاب في فضائل أبي بكر وعمر على غيرهما = مسألة في فضل أبي بكر كتاب في محنته في مصر = التسعينية

كتاب في الموافقة بين المعقول والمنقول = درء تعارض العقل والنقل

كتاب في الوسيلة ٢٩٥، ٢٩٥

كتاب من الحبس ٤٢٣

لمحة المختطف في الفرق بين الطلاق والحلف ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٥ ما تضمنه «فصوص الحكم» من الكفر والإلحاد والاتحاد والحلول ٣٥٥، ٣٥٨، ٣٧٨

الماردانية ٧٥٧، ٣٨٠، ٣٩٤

المحنة المصرية = التسعينية

مختصر في كفر النصيرية = قاعدة في كفر النصيرية

المراكشية ٢٩٦، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢

المسائل الإسكندرانية في الرد على الاتحادية والحلولية ٢٥٧، ٢٩٥، ٢٩٥، ٣٥٥، ٣٥٥

مسائل في الشكل والنقط ٢٩٧، ٣٥٤، ٣٧٧، ٣٩٢

مسائل الفرق بين الحلف بالطلاق وإيقاعه والطلاق البدعي والخلع ونحو ذلك ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٨

مسائل من بغداد = جواب مسائل. . .

مسائل وردت من الرحبة ٣٨٠، ٣٩٤

مسائل وردت من زُرُع ۲۵۷، ۳۸۰، ۳۹۶

مسألة في العقل والرواح ٢٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

مسألة في فضل أبي بكر وعمر على غيرهما ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣، ٧٣١ مسألة في المقربين: هل يسألهم منكر ونكير ٣٥٥، ٣٥٨، ٣٩٣

مسألة مأبين اللوحين كلام الله عمي ٣٧٧، ٣٧٧

مسألة النزول واختلاف وقته باختلاف البلدان والمطالع ٣٥٥، ٣٧٨،

مسألة هل تُعذب الروح مع الجسد في القبر وهل تفارق البدن بالموت أو لا ٣٥٥، ٣٧٨، ٣٩٣

مناسك الحج ٣١٨، ٣٥٨، ٣٨١، ٣٩٦، ٣٩٦، ٢٢٥، ٢٢٥

المناسك الكيرى ٧٣٢

المناسك الصغرى ٧٣٧

مناظرته في الواسطية ﴿ ٤٢٠

منظومة في الجراب عن اللغز ٢٥٩

منظومة في القدر ردًا على سؤال أهل الذمة ٣٥٩، ٥٤٥، ٥٥٢ منظومة

منهاج الاستقامة = منهاج السنة النبوية

منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية ٢٥٦، ٢٩٥، ٢٩٥، ٣٩٨، ٣٢٨، ٣٦٣، ٣١٨،

٧٠٥، ١١٦، ١٢٢، ١٤٢، ٥٥٢، ١٠٧، ١٣٧، ٢٣٧

المنهاج في الرد على الروافض = منهاج السنة النبوية

مؤاخذة لابن حزم في الإجماع ٢٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤

الموافقة بين المعقول والمنقول = درء تعارض العقل والنقل

النبوات = ثبوت النبوات عقلًا ونقلًا

النجوم هل لها تأثير عند الاقتران والمقابلة، والخسوف والكسوف هل يقبل قول المنجمين فيه ورؤية الأهلة ٣٥٦، ٣٨١، ٣٩٦

النصوص على الفصوص (في الرد على ابن عربي) ٢٣٦ نقض الاعتراض لبعض المشارقة ٢٥٤، ٣٧٧ النهي عن المشاركة في أعياد اليهود والنصارى وإيقاد نصف شعبان والحبوب في عاشوراء ٢٥٨، ٣٨١، ٣٩٥ الهلاكونية ٢٩٥، ٢٩٥، ٣٧٨، ٣٩٣، ٤٨٣، ٢١٠، ١١٩ الهلاوونية = الهلاكونية

هل سمع جبريل كلام الله أو نقله من اللوح المحفوظ ٢٩٢، ٣٧٧ الواسطية ٢٩٦، ٢٠١، ٤٧٤، ٤٧٤، ٥٠٤، ٥٠١، ٢٥١، ٧٢٥

وصف العموم والإطلاق ٣٥٦، ٣٧٩، ٣٩٤ وصية لابن المهاجريّ ٣١٠ وصية لأبي القاسم يوسف السبتي ٣١٠ وصية للتُجيبي ٣١٠

और और और



## فهُرِّمُك الموضُوعَات

| * مقدمة فضيلة الشيخ/ بكر بن عبدالله أبو زيد ٥ ـ ٣٥ ع           |
|----------------------------------------------------------------|
| * مقدمة الطبعة الثانية                                         |
| ــ المستدرك من التراجم الفائتة ٢٧                              |
| ــ التصحيحات ومقابلة بعض النصوص على طبعاتٍ أخرى ٣٨             |
| ــ مناقشة قضية رجوع الشيخ عن عقيدته                            |
| * مقدمة الطبعة الأولى                                          |
| ــ طريقة جمع الترجمة، وما سلف من دراسات مماثلة لأعلام          |
| آخرين ٥٠ ـ ١٠٥٠                                                |
| ــ نقد كتاب المنجِّد ﴿شيخ الإسلام: سيرته وأخباره عند           |
| المؤرخين»                                                      |
| _ أهمية هذا الكتاب 80_٥٦                                       |
| ــ تصويب خطأٍ قديم في نسبة ومؤلفات ابن تيمية» لابن القيم،      |
| وبيان أنها لأبي عبدالله بن رُشَيُق ٥٦ ـ ٦٣ ـ ٦٣ ـ ٦٣           |
| _ مصادر ترجمة شيخ الإسلام بأنواعها: ٦٣                         |
| التراجم المفردة ١٥ ـ ٢٩ ـ ٢٥ ـ ٢٩                              |
| التقاريظ والرسائل عن بعض أحواله ومؤلفاته                       |
| سيرته في كتب التواريخ والسير ونحوها ٧٢ ـ ٨١ ـ ٨١               |
| کتب فیها شذرات من ترجمته ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ـــ منهج العمل                                                 |
| الله نماذج من النَّسخ الخطية                                   |
| <ul><li>الجامع لترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية</li></ul>          |

| ١ ـ التذكرة والاعتبار والانتصار للأبرار                           |
|-------------------------------------------------------------------|
| لابن شيخ الحزامين (٧١١)١٠٩                                        |
|                                                                   |
| لخادم شيخ الإسلام إبراهيم بن أحمد الغياني ١٣٢ ـ ١٥٠               |
| ٣ ـ رسالة من الشيخ أحمد بن مُرِّي الحنبلي (بعد ٧٣٠) ١٥١ ـ ١٥٨     |
| <ul> <li>٤ ـ نهاية الأرب في فنول الأدب</li> </ul>                 |
| لشهاب الدين النويري (٧٣٣) ١٥٩ ـ ١٨٧ ـ ١٨٧                         |
| ٥ أحوبة ابن سيَّد الناس اليعمري (٧٣٤) على سؤالات ابن أيبك         |
| الدمياطي ١٩٠ - ١٨٨                                                |
| ٦ ـ تاريخ حُوادث الزمان وأنبائه ووفيات الأكابر والأعيان من أبنائه |
| لشمس الدين محمد الجزري (٧٣٩) ٢٠١ ـ ٢٠١                            |
| ٧ ـ المُقْتِفِي لتاريخ أبي شامة                                   |
| لعلم الدين البرزالي (٧٣٩)٠٠٠ العلم الدين البرزالي (٧٣٩)           |
| ٨ ـ نموذج من قراءة شيخ الإسلام على شيوخه                          |
| مستخرجه من تعليقات البرزالي لسماعاته على مشايخه                   |
| سنة (٠٨٦) ٢١٧ – ٢٢٢                                               |
| ٩ ـ كنز الدرر وجامع الغُرَر                                       |
| لأبي بكر بن عبدالله الدواداري بعد (٧٣٠) ٢٢٤ ـ ٢٤٠                 |
| ١٠ ـ رسالة من عبدالله بن حامد إلي ابن رُشَيِّق ٢٤١ ـ ٢٨٤ ـ        |
| ١١ ـ لُقْطة العجلان في مختصر وَفَيَات الأعيان (مخطوط)             |
| لعبدالباقي بن عبدالمجيد اليماني (٧٤٣) ٢٤٦ ـ ٢٤٧                   |
| ١٢ _ مختصر طبقات علماء الحديث                                     |
| لمحمد بن أحمد بن عبدالهادي (٧٤٤) ٢٤٨ ـ ٢٦٣ ـ ٢٦٣                  |
| ١٣ ـ ذيل تاريخ الإسلام (مخطوط)                                    |
| لمحمد بن أحمد شمس الدين الذهبي (٧٤٨) ٢٦٧ ـ ٢٧٢                    |

| ۲۷۲           | ١٤ ـ معجم الشيوخ، له                                   |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| 3 VY _ 0 VY   | ١٥ ـ تذكرة الحفاظ، له١٥                                |
|               | ١٦ ـ ذيل العِبَر، له ١٦                                |
| ۲۷۷           | ١٧ ـ دول الإسلام، له                                   |
| YVV           | ١٨ ـ الإعلام بوفيات الأعلام                            |
| YVA           | ١٩ ـ المعين في طبقات المحدثين، له                      |
| ۲۷۸           | ٢٠ ـ ذكر من يُعتمد قوله في الجرح والتعديل، له          |
| 71 _ 779      | ٢١ ـ المعجم المختص، له ٢١                              |
|               | ٢٢ ـ أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية                |
| ۲۸۲ _ ۲۸۲     | لأبي عبدالله محمد بن رُشُيِّق (٧٤٩)                    |
|               | ٢٣ ـ مسالك الأبصار في ممالك الأمصار (مخطوط)            |
| <b>*</b>      | لأحمد بن يحيى بّن فضل الله العمري (٧٤٩)                |
|               | ٢٤ ـ تتمة المختصر في أخبار البشر                       |
| 777 _ 779     | لعمر بن الوردي (٧٤٩)                                   |
| ۳۳۸           | ٢٥ ـ برنامج ابن جابر الوادي آشي (٧٤٩)                  |
|               | ٢٦ _ الكافية الشافية                                   |
| 757_779       | لابن قيم الجوزية (٧٥١)                                 |
|               | ٢٧ ـ الإيصال لكتاب ابن سليم وابن نقطة والإكمال (مخطوط) |
| 737_337       | لعلاء الدين مُعَلْطاي (٧٦٢)                            |
|               | ٢٨ ـ أعيان العصر وأعوان النصر (مخطوط)                  |
| ۳۱٦_٣٤٥       | لخليل بن أيبك الصفدي (٧٦٤)                             |
| ۷۲۳ _ ۵۸۳     | ٢٩ ـ الوافي بالوَفَيَات، له                            |
|               | ٣٠ ـ فواتُ الوَفَيَاتِ                                 |
| 79V_7A9       | لابن شاكر الكُتبي (٧٦٤)                                |
| <b>799_79</b> | ٣١ ـ عيون التواريخ، له (مخطوط)                         |

|               | ;                                                                        |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
|               | ٣٢ _ مرآة الجَنَان                                                       |
| 8 - 1 - 8     | لأبي محمد اليافعي اليماني (٧٦٧)                                          |
|               | ٣٣ ـ نثر الجمان في تراجم الأعيّان (مخطوط)                                |
| £ • 4 _ £ • 4 | لأُحمد بن محمدُ الفيومي (٧٧٠)                                            |
|               | ٣٤ ــ البداية والنهاية                                                   |
| :<br>{        | لأبي الفداء إسماعيل ابن كثير (٧٧٤)                                       |
|               | ٣٥ ـ نزهة العيون في تاريخ طوائف القرون                                   |
| £0££9         |                                                                          |
|               | للأفضل عباس بن علي الرسولي (٧٧٨)                                         |
| 207_207       | ٣٦ ـ تذكرة النبيه في دولة المنصور وبنيه                                  |
|               | لابن حبيب (٧٧٩)                                                          |
| £7+_ £0V      | ٣٧ ـ درة الأسلاك في دولة الأتراك، له (مخطوط)                             |
| 153 _ 753     | ٣٨ ـ رحلة ابن بطوطة (٧٧٩)٣٨                                              |
|               | . ٣٩ ـ الذيل على طبقات الحنابلة                                          |
| 773_783       | لزين الدين ابن رجب الحنبلي (٧٩٥)                                         |
|               | ٤٠ ـ العِقد الفاخر الحَسَنُ في طبقات أكابر اليمن                         |
| 244 _ 244     | لعليَ بن الحسن الخزرجي (٨١٢)                                             |
|               | ٤١ ـ ذيل التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد                             |
| ٤٩٠           | لتقى الدين الفاسي (٨٣٢)                                                  |
|               | ٤٢ ـ التبيان لبديعة البيان (مخطوط)                                       |
| 193_393       | لابن ناصر الدين الدمشقي (٨٤٢)                                            |
|               | •                                                                        |
| 077_ 897      | ٤٣ ـ المقفّى الكبير<br>ابتر الروالية مع (١٩٤٥)                           |
| ۷۲۰ - ۸۲۰     | لتقي الدين المقريزي (٨٤٥)                                                |
| 1. 1          | ٤٤ ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، له                            |
| 079           | ٥٥ ـ السلوك لمعرفة دول الملوك، له ٢٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| . 1           | ٤٦ ـ مختصر طبقات الحنابلة                                                |
| ٠٣٠           | لأحمد بن نصر الله البغدادي (٨٤٦)                                         |

|            | ٤٧ ـ الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة      |
|------------|------------------------------------------------|
| ٠٤٩_ ٥٣٣   | للحافظ ابن حجّر العسقلاني (٨٥٢)                |
| 00Y_00·    | ٤٨ ـ تقريظه للرد الوافر                        |
|            | ٤٩ ـ عِقد الجُمان (مخطوط)                      |
| oov_ooo    | لبدر الدين محمود العيني (٨٥٥)                  |
| ۰٦٧ _ ۰۰۸  | ٥٠ ـ تقريظه للرد الوافر                        |
| ٠٧١_٥٦٨    | ٥١ ـ تقريظ البُلقيني (٨٦٨) للرد الوافر         |
|            | ٥٢ ـ المنهل الصافي والمستوفّى بعد الوافي       |
| ovv_ovo    | لأبي المحاسن ابن تغري بردي (٨٧٤)               |
| ٥٧٨        | ٥٣ ـ الدليل الشافي من المنهل الصافي، له        |
| 0 A - 0 V9 | ٥٤ ـ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، له   |
|            | ٥٥ ـ المقصّد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد   |
| ۰۸٦_۰۸۱    | لبرهان الدين ابن مُفْلح (٨٨٤)                  |
|            | ٥٦ ـ دستور الأعلام بمعارف الإسلام (مخطوط)      |
| οΛΥ        | لمحمد بن عَزَم المكّي (٨٩١)                    |
|            | ٥٧ ـ غربال الزمان في وفيات الأعيان             |
| ۰۸۸        | ليحيى بن أبي بكر العامري الحَرَضي (٨٩٣) .      |
|            | ٥٨ _ طبقات الحفاظ                              |
| ٠٨٩        | لجلال الدين السيوطي (٩١١)                      |
| 091_09     | ٥٩ ـ تاريخ ابن سبّاط (٩٢٦)                     |
|            | ٦٠ ـ الدارس في تاريخ المدارس                   |
| 098_097    | للنعيمي (٩٢٧)                                  |
|            | ٦١ ـ المنهج الأحمد في ذكر أصحاب الإمام أحمد    |
| 11V_09V    | لمجير الدين العليمي (٩٢٨)                      |
| له ۱۲۰_۱۲۲ | ٦٢ ـ الدر المنضَّد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، ا |

|                                                 | ٦٣ _ طبقات المفسرين                                           |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| אד ב סאד                                        | للداوودي (٩٤٥)                                                |
| يات أعيان الدهر                                 | ٦٤ ـ قِلادة النحر في وف                                       |
| ·                                               | لعبدالله الطيب بامخ                                           |
|                                                 | ٦٥ _ الزيارات                                                 |
| ، العدوي (۱۰۳۲) ۲۲۸ - ۲۲۸                       |                                                               |
|                                                 | ٦٦ ـ شذرات الذهب في                                           |
| لعِماد الحنبلي (١٠٨٩) ٦٢٩ ـ ٦٣٨                 | Ē                                                             |
|                                                 | ٦٧ ـ درة الحِجال في غ                                         |
|                                                 | للمكناسي (١٢٥                                                 |
|                                                 | •                                                             |
|                                                 | <ul><li>٦٨ ـ ديوان الإسلام</li><li>١١٠٠ ـ ١١٠٠ ١١٠٠</li></ul> |
|                                                 | للغزي (١١٦٧)                                                  |
|                                                 | ٦٩ ــ رسالة في مناقب ا                                        |
| (FY11)                                          | لولي الله الدهلوي                                             |
| ن في مآثر الماضي من القرون                      | ٧٠ ـ كتاب الدر المكنو                                         |
| الموصلي (بعد ١٢٣٢)١٤٧                           |                                                               |
| سن من بعد القرن السابع                          | ٧١ ـ البدر الطالع بمحا                                        |
| لشوكاني (١٢٥٠)١٨٨ . ١٢٥٠                        | . —                                                           |
| ف أحوال المنتقى                                 | ٧٢ ـ نُزُل من اتقى بكش                                        |
| ي (۱۲۹۸)                                        |                                                               |
|                                                 | ٧٣ _ أبجد العلوم                                              |
| ن القنوجي (١٣٠٧) ٧١٥                            | اصلات حسن خا                                                  |
| جواهر مآثر الطراز الآخر والأول، له  . ٧١٦ ـ ٧٢٩ | . کا ااتا الکال                                               |
|                                                 | _                                                             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           | ٧٥ ـ جلاء العينين في                                          |
| ل الألوسي (١٣١٧)٧٤٠ . ٧٣٠ ـ ٧٤٥                 | لنعمان خير الدير                                              |

| ۸۱۷   | فهرس الموضوعات                         |
|-------|----------------------------------------|
| V&V   | # الفهارس                              |
| V & 9 | ١ _ الفهرس التفصيلي لترجمة شيخ الإسلام |
| vv4   | ٢ ـ فهرس مصنفات شيخ الإسلام            |
| A11   | ٣ ـ فهرس الموضوعات                     |